rijksuniversiteit
groningen

HUMOR: RUIMTE SCHEPPEN VOOR
SPIRITUEEL WELZIJN

Een onderzoek naar de waarde van humor in de interactie tussen geestelijk verzorger en
volwassen patiénten in het ziekenhuis in het licht van het spirituele domein

The smile of a tear

Noot: Door J. Mird, 1973, schilderij, acryl op canvas, bevindt zich bij La Fundacié Joan Miré te Barcelona,
Spanje, (https://successiomiro.com/catalogue/object/444).

Angelique van Veen
S4566645
a.g.m.van.veen@student.rug

Rijksuniversiteit Groningen, Faculteit Religie, Cultuur en Maatschappij
MA Geestelijke verzorging

Begeleider : dr. Anja Visser — Nieraeth

Tweede beoordelaar : dr. Hanneke Muthert


https://successiomiro.com/catalogue/object/444

Samenvatting

Over hoe humor functioneert binnen het spirituele domein van geestelijk
verzorgers is weinig literatuur te vinden. In dit onderzoek zijn geestelijk
verzorgers geinterviewd over welke waarde zij toekennen aan humor in
gesprekken met patiénten in een ziekenhuis gerelateerd aan dat spirituele
domein. Uit de resultaten bleek dat humor zowel een krachtige als een delicate
bron is in de communicatie tussen geestelijk verzorger en patiént. De kracht van
humor zijn de eigenschappen en ervaringen die nauw aansluiten op het werkveld
van de geestelijk verzorger. Humor kent verbindende, verdiepende, verlichtende
eigenschappen en brengt soms transcendente ervaringen. Hiermee kan humor
een bijdrage leveren aan het spiritueel welzijn van patiénten. Naast deze
positieve invloed van humor op het spirituele welzijn van patiénten, werd
duidelijk dat humor vraagt om een goede afstemming met de patiént en de
nodige voorzichtigheid vereist. Alleen dan blijkt humor een gunstig effect te
hebben. Geestelijk verzorgers benoemen verder een positieve invloed van
humor op de innerlijke ruimte van de patiént. Humor helpt de geestelijk
verzorger om in contact te komen met de innerlijke ruimte van patiénten, daar
waar het gaat om zin- en betekenisgeving. Humor helpt de innerlijke ruimte te
vergroten, waardoor patiénten bijvoorbeeld meer in staat zijn tot reflectie.
Opvallend is de ruimte die geestelijk verzorgers beschrijven tussen hen en de
patiént bij het aanwenden van humor. Geestelijk verzorgers ervaren deze ruimte
als van betekenis voor processen die lijken bij te dragen aan spiritueel welzijn.
Het is interessant om te onderzoeken wat deze ruimte in relatie tot humor
betekent in de interactie met patiénten. Uitkomsten zouden kunnen bijdragen
aan bewustwording of een (verdere) verdieping van de gespreksvoering van

geestelijk verzorging.

“En soms is het ook allemaal zo donker dat misschien een grapje ook het enige is

wat je er nog over kan zeggen.”



Mijn scriptie had ik niet kunnen schrijven zonder de mensen om mij heen. Naast
mijn dank aan de respondenten en dank voor de heldere en leerzame
begeleiding van Anja en Hanneke, de aandacht en belangstelling van mijn lieve
vriendinnen, het vertrouwen in mij van Roob en Ink, de steun en vrolijkheid van
Eelkje, Ellen en Tanja, het geduld van mijn kinderen, gaat mijn liefdevolle dank

vooral uit aan mijn Marc; rots in de branding, scherpzinnig en geduldig.



Inhoudsopgave

SAM NV AT NG s 1
HOOTAStUK 1 INIEIAING «.vveeeeeiiieee ettt et 5
1.1 Het onderzoeksdoel ........c.ueiiiiiiiiieeieeeeeeeeee e 6
1.2 Onderzoeksvraag en deelvragen ......ccccocueeiiiiiieee et 6
IS T @] o] o To T8 ATV Yol T o 4 =SSR 7
Hoofdstuk 2 Theoretisch Kader ........ccuioiiiiiiiiiie e 8
0 I o1 1= T oV -SSR 8
2.2 Humor, welzijn en spiritualiteit.........cccveeieiieiii e, 10
2.2.1 HUMOF €N WEIZIJN 1.evviieeiiieee ettt s 10
2.2.2 Waar humor zich verbindt met spiritualiteit en spiritueel welzijn ...... 13

2.3 Geestelijke verzorging: spiritueel welzijn en humor........cccoveeeeiiiieccnnnnnenn. 17
2.3.1 Het domein van de geestelijk verzorger: spiritueel welzijn.................. 17

2.3.2 Interactie met patiént: de geestelijk verzorger en de relatie tot humor

....................................................................................................................... 18

2.4 Humor als onderdeel van spiritueel wWelzijn........cccccceeeeeecciiieieece e, 19
2.5 Stilstaan bij de gevoeligheid van humor in de interactie........cccccccvveveennneee. 23
Hoofdstuk 3 Methode .........cocuiiiiiiiiiii e 27
3.1 Werving van partiCiPanten .........uuueeeueeeeieereueeeeeeererererererrerere.. 27
3.2 DEINTEIVIEWS ...cuiiiiiiiiiiitic e 28
3.3 Positionering van de onderzoeker ..., 29
R N | = - |1 F=1 1V P UPRRUPR 31
Hoofdstuk 4 De reSUITaten ........cccueiiiiiiiiieeieceeeeee e 34



4.2 Thema 2 De contextuele voorwaarden ten aanzien van humor in het

oI o =] U SSPRR 46
4.3 Thema 3 Humor in relatie tot diverse aspecten van ruimte.........c.ccceeenee 52
Hoofdstuk 5 Discussie €N CONCIUSIE......ccciuiiiiiiiiiiiiieeiieeeiieeeeeeee e 55
5.1 Belangrijkste UitkomsSten.......oooi i 55
5.2 Opvallende UitkOmMSteN ......coiiiiiiei e 58
5.3 Beschouwing van sterke en zwakke punten van het onderzoek................. 60
5.4 Aanbevelingen voor onderzoek en praktijk ........ccccceveviveeiniiieeeeniiieee e, 61
LItEratUUITIIST oot e e e e et e e e sbae e e e eeaaneeeenns 63
Bijlage 1: Informerende mail met verzoek om deelname..........ccccccvveeeiiiineeennns 68
Bijlage 2: INfOrmed CONSENT ....cciveiiiieiiiee e e 69
Bijlage 3: Interviewvragen €n tOPICS .uuuiiieiiiicciiiieeee e e e e e svrrre e e e e e e 72
Bijlage 4: Schema codering/analyse........cceeeiveeiieecciieeece e 73



Hoofdstuk 1 Inleiding

Voor patiénten is een ziekenhuisopname een crisissituatie (Doolaard, 2015, pp.
208-209), waarin zij worden geconfronteerd met onzekerheid, angst en lijden.
Onderwerpen die zwaarte met zich meedragen en die de professie van de
geestelijk verzorger zo kenmerken (Zock, 2011, p. 11). In mijn werk als medisch
maatschappelijk werker in een ziekenhuis heb ik gemerkt dat het gebruik van
humor verlichting kan brengen bij patienten en hun naasten. Tijdens mijn stage
van mijn studie geestelijk verzorger in een ziekenhuis werden de gesprekken met
patiénten veelal gekenmerkt door zwaarte als gevolg van angst, onzekerheid en
verdriet bij de patiénten. Wat mij opviel, was dat er in die gesprekken ook humor
aanwezig kon zijn. Meestal werd de humor ingezet door de patiént en soms door
mijzelf. De bovengenoemde ervaringen zijn aanleiding geweest voor dit
onderzoek. De vraag rijst of binnen het praktijkdoel van geestelijke verzorging
humor een bijdrage kan leveren geestelijk welzijn van patiénten (Smit, 2015, p.

144).

Er zijn diverse onderzoeken gedaan naar de waarde van humor in het ziekenhuis.
In een kort overzicht van verschillende onderzoeken beschrijft Wender (1996)
dat humor bij patiénten stress kan verminderen, zowel bij patiént als arts en de
communicatie tussen beiden kan bevorderen. Een systematisch review
onderzoek bij palliatieve patiénten laat zien dat humorinterventies leiden tot
verbetering van welzijn en zorgrelaties (Linge-Dahl et al., 2018, p. 8). Ook Sousa
et al. (2019, p. 1141) beschrijven een gunstige invloed van humor op de
interactie tussen zorgverleners en een welzijn bevorderende werking bij
patiénten. Humor, als multidimensionaal construct, bevat ook maladaptieve
componenten, die een negatieve invloed hebben op psychisch welzijn (Kuiper et
al., 2004, p. 158). Verder is het toepassen van humor, zeker waar de gebruiker
van humor meer macht heeft, niet zonder risico’s. Voorbeelden zijn sarcasme en

bespotten (Du Pré, 1998, p. 186).

Spiritueel welzijn in relatie tot humor is een minder onderzocht terrein. Er is in

een kleinschalig onderzoek van vrouwen die borstkanker hebben overleefd, een



gunstig effect aangetoond van humor op spiritualiteit; humor geeft gevoel van
verbinding met de ander en het grote geheel (Johnson, 2002). Een andere
invalshoek is die van Leget. Leget spreekt binnen spirituele zorg over het belang
van toegang tot iemands innerlijke ruimte via humor (2008, p. 23). Verder is er
weinig bekend hoe humor binnen het werk van de geestelijk verzorger

functioneert. Deze onbekendheid is aanleiding voor onderzoek.

1.1 Het onderzoeksdoel

Het onderzoek heeft als doel kennis en inzicht vergaren over de betekenis van
humor als bijdrage binnen de interactie tussen geestelijk verzorger en patiént,
met name binnen het domein van spiritueel welzijn. Kennis op welke manier
humor hierin relevant zou kunnen zijn, zou kunnen leiden tot grotere
bewustwording over de toepassingen van humor. Deze bewustwording op haar
beurt zou kunnen leiden tot verruiming van het begeleidingsrepertoire van de
geestelijk verzorger. Hiermee wordt een praktische relevantie gediend. De
maatschappelijke relevantie van dit onderzoek is het aandragen van kennis voor

verdere theorievorming over het werkveld van de geestelijke verzorger.

1.2 Onderzoeksvraag en deelvragen
Voor het onderzoek is de volgende vraagstelling geformuleerd:

Wat is volgens geestelijk verzorgers, binnen het domein van spiritueel welzijn, de

rol van humor in de interactie tussen de geestelijk verzorger en de patiént?

Voor het beantwoorden van deze hoofdvraag, zijn de volgende deelvragen van

belang:

1. Hoe laat het praktijkdoel van de geestelijk verzorging zich omschrijven

vanuit de theorie?

2. Wat betekent interactie in de relatie tussen geestelijk verzorger en
patiént?
3. Welke invulling geven wetenschappelijke theorieén aan het concept

humor in relatie tot welzijn en spiritualiteit?



4, Hoe kijken geestelijk verzorgers naar de bijdrage van humor in de

interactie tussen hen en de patiént binnen hun eigen domein?

1.3 Opbouw scriptie

De scriptie heeft vijf hoofstukken. Deze inleiding is het eerste hoofdstuk, het
volgende hoofdstuk schetst een theoretisch kader. Dit kader dient voor de
beantwoording van de eerste drie deelvragen en als basis voor het onderzoek.
Aan de hand van literatuuronderzoek en andere relevante bronnen wordt een
wetenschappelijk basis voor dit theoretisch kader gelegd. Een essentieel punt
binnen dit theoretisch kader is het vormen van een concept ten aanzien van
humor. Conceptualisatie van humor zal plaatsvinden binnen het specifieke
werkveld van de geestelijk verzorging, namelijk spiritueel welzijn. Zoals in de
inleiding beschreven, is over de relatie van humor tot het praktijkdoel van
geestelijk verzorging weinig bekend. Dat betekent dat verschillende theorieén en
concepten uit aanverwante disciplines zullen worden onderzocht en worden
gecombineerd met theorieén op het terrein van geestelijke verzorging voor de
vorming van een definitie ten aanzien van humor als onderdeel van spiritueel
welzijn. Deze theorie zal worden aangewend om de vragen te formuleren voor
het praktische onderzoek, namelijk de te houden interviews. Het hoofdstuk sluit
af met de gevoeligheid van humor in de communicatie. Het derde hoofdstuk
‘methodiek’ gaat in op de methodologie van het onderzoek. Hierin wordt de
werving van en het interview met de participanten beschreven. Ook wordt
gekeken naar de positie van de onderzoeker. In dit hoofdstuk wordt eveneens de
gehanteerde analyse beschreven in het licht van het soort onderzoek waar het
hier om gaat. Vervolgens worden in hoofdstuk vier de resultaten van het
onderzoek gepresenteerd. Hoofdstuk vijf beschrijft de belangrijkste uitkomsten
en er wordt gekeken naar opmerkelijke resultaten. Het theoretisch kader wordt
hierin betrokken en getoetst. In dit hoofdstuk vindt ook reflectie plaats op sterke
en zwakke punten van dit onderzoek, hiermee worden de resultaten in zekere
zin ook gewogen. Het hoofdstuk eindigt met aanbevelingen voor onderzoek en

praktijk.



Hoofdstuk 2 Theoretisch kader

2.1 Inleiding

Allereerst worden in dit eerste hoofdstuk twee belangrijke concepten van dit
onderzoek gedefinieerd, namelijk humor en spiritualiteit. Van humor en
spiritualiteit bestaan vele definities en omschrijvingen. Het valt buiten de scope

van dit onderzoek om deze hoeveelheid aan definities te verkennen.

Humor laat zich niet makkelijk vangen in een definitie. Met de woorden van
Peterson en Seligman: humor is makkelijker te herkennen dan te definiéren
(2004, p. 584). Humor is gevoelig voor subjectiviteit en bevat vele vormen. Het
begrip humor is dusdanig breed, dat een omschrijving van humor zich beter leent
om humor inzichtelijk te maken. Dit hoofdstuk start met de omschrijving van
Peterson en Seligman (2004, p. 584), omdat deze omschrijving meerdere
aspecten van humor behelst. De genoemde aspecten zijn betrekkelijk eenvoudig
te relateren aan welzijn. Volgens de huidige opvattingen is humor een a. speelse
herkenning, plezier en/of een creatie van ongerijmdheid, b. een geconstrueerd
vrolijke kijk op tegenspoed die iemand in staat stelt om ook de lichtere kant te
zien en zo een goede stemming te behouden; en c. het vermogen om iemand te

laten (glim)lachen.

Dat humor zich niet makkelijk laat definiéren, heeft wellicht ook te maken met
de vele soorten humor die te onderscheiden zijn. Het gaat buiten dit onderzoek
om de hoeveelheid soorten te beschrijven, echter de humorstijlen van Martin et
al. (2003, pp. 53-54) geven een inzicht van soorten humor aan de hand van
stijlen die mensen hanteren. Martin et al. beschrijven vier stijlen: de eerste is de
affiliatieve humorstijl, deze kenmerkt zich door het vertellen van grappen of
grappige anekdotes, deelname in spontaan ontstane geestige gesprekken en
zelfspot. Deze stijl is in essentie niet vijandig naar zichzelf of naar anderen. De
tweede stijl is de zelf-ondersteunende stijl, het gaat hierbij om het hebben van
een humoristische kijk op het leven, geamuseerd kunnen zijn door de

ongerijmdheden van het leven. De derde stijl betreft agressieve humor,



hieronder vallen bijvoorbeeld satire, sarcasme, spotten en ridiculiseren. Deze
humor heeft een kleinerende en manipulerende component in zich en houdt
geen rekening met anderen. Te denken valt aan kwetsende, seksistische of
racistische uitingen. De laatste stijl is de zelfvernietigende stijl. Hier gaat het om
het plaatsen van grappige opmerkingen ten koste van zichzelf, vaak gerelateerd

aan het aannemen van een onderdanige positie ten opzichte van de ander.

Het onderzoek is gericht op humor in de context van het werkveld van de
geestelijk verzorger, namelijk het spirituele domein en spiritueel welzijn in het
bijzonder. Vanuit deze invalshoek van spiritueel welzijn wordt dan ook aan het

eind van dit hoofdstuk een definitie van humor geponeerd.

Het onderzoek beperkt zich tot het werkveld van de geestelijk verzorger in de
patiéntenzorg van een ziekenhuis. Het ziekenhuis is voor alles de plaats waar het
gaat om gezondheid, of het ontbreken daarvan. Een relatie van spiritualiteit met
gezondheid is terug te vinden bij de World Health Organization. De World Health
Organization (1999) definieert gezondheid als volgt: “Health is a dynamic state of
complete physical, mental, spiritual and social well-being and not merely the
absence of disease or infirmity”. Gezondheid betreft welzijn op meerdere
dimensies, en daar waar de spirituele dimensie in het geding is, komt de
geestelijk verzorger in beeld. De ruime hoeveelheid aan artikelen en literatuur
tonen aan dat spiritualiteit op vele manieren gedefinieerd kan worden.
Spiritualiteit komt in dit onderzoek naar voren als in samenhang met spiritueel
welzijn. Er is gekozen voor een brede definitie van spiritualiteit, waardoor

spiritueel welzijn in brede zin bekeken kan worden.

“Spiritualiteit is de dynamische dimensie van het menselijk leven die verband
houdt met de manier waarop personen (individueel of in gemeenschap)
betekenis, richting en transcendentie ervaren, uitdrukken en/of zoeken en naar
de manier waarop ze zich verbinden met het moment, zichzelf, anderen, met de

natuur, het betekenisvolle en/of het heilige.” (Puchalski et al., 2014, p. 646).



2.2 Humor, welzijn en spiritualiteit

2.2.1 Humor en welzijn

Over de relatie tussen humor en spiritueel welzijn is, zoals eerder beschreven,
minder onderzoek gedaan. Er is meer onderzoek gedaan naar humor in relatie
tot andere aspecten van welzijn. In deze subparagraaf wordt verkend wat de

invloed is van humor op psychisch en emotioneel welzijn, omdat het werkveld
van de geestelijke verzorging ook deze componenten van welzijn bevat (Smit,

2015, p. 42)

De relatie tussen humor en welzijn is de laatste decennia een terugkerend
onderwerp van onderzoek. Een overzicht van drie empirische studies laat zien
dat humor niet alleen stress reduceert, het hebben van gevoel van humor lijkt
ook verband te houden met meer plezier hebben in positieve levenservaringen
en een positievere kijk op het leven (Martin et al., 1993, p. 49-51). Deze studies
zijn voornamelijk gebaseerd op verschillende zelfrapportage schalen en gaan niet

in op wat voor een manier humor wordt gebruikt.

De manier waarop iemand humor gebruikt, oftewel iemands stijl van humor, is
belangrijk, omdat een bepaalde stijl correleert met een positieve invloed op het
welzijn. Martin et al. (2003) hebben uitgebreid onderzoek gedaan naar het
hanteren van humorstijlen en de invlioed op het welzijn. Deze invloed werd
onderzocht bij ruim 1100 participanten aan de hand van een vragenlijst over
welke stijl iemand hanteert. Hieruit blijkt dat een zelfversterkende en een
affiliatieve humorstijl een sterke positieve relatie hebben met psychologisch
welzijn. Een zelfversterkende humorstijl draagt bij aan een stabiel positief affect,
wat op zijn beurt bijdraagt aan psychologisch welzijn. Exposure aan humor
correleert tevens met een gunstige invloed op emotioneel welzijn (Martin et al.,

2003, p. 67).

Een andere invalshoek die aantoont dat humor een positieve invloed kan hebben
op psychisch welzijn, is humor bezien als een coping mechanisme. Aan de hand
van vragenlijsten gaat Vaillant verder door op een eerder uitgevoerd
longitudinaal onderzoek en constateert dat humor een gezond volwassen

10



verdedigingsmechanisme is (Vaillant 1977, p. 84). Vaillant schetst hierbij ook een
verschil in zelfspot en vijandige humor. Met dit onderscheid laat Vailliant (1977,
pp. 116-19) zien dat humor niet altijd leidt tot verbetering van het welzijn. Het in
staat zijn om te kunnen lachen om jezelf in stressvolle omstandigheden kan wel
de emotionele impact van de stress verminderen. Zelfspot is dan een adaptieve
coping. Vijandige humor wordt gezien als een agressieve manier om de
omgeving te controleren en is daarmee niet een effectieve manier om stress te
verminderen. Verder kan het gebruik van beledigende humor leiden tot isolatie
van degene die dat gebruikt, zelfspot daarentegen zal eerder leiden tot sociale
contacten (Janes & Olson, 2000, p. 483). Humor brengt dus niet zonder meer een

positief effect met zich mee; de gehanteerde stijl van humor is bepalend.

Een ander perspectief op humor en welzijn is te vinden in de hoek van de
positieve psychologie. Seligman en Csikszentmihalyi, grondleggers van de
positieve psychologie, bekijken psychologie vanuit een breed terrein:
“Psychology is not just a health science concerned with illness: it could be larger.
It is about work, education, insight, love, growth, and play.” (2000, p. 5). Vanuit
de positieve psychologie wordt gesteld dat door positieve aandacht te besteden
aan positieve emoties, waaronder humor, dat dat bevorderend is voor het

welzijn (Peterson & Seligman, 2004).

De bovengenoemde literatuur en studies laten zien dat humor meerdere
facetten kent. De verschillende facetten, zoals bijvoorbeeld humorstijl of
copingsmechanisme, worden elk weer onderzocht met verschillende
meetinstrumenten. Kijkend naar de uitkomsten van deze literatuur en studies
kan men stellen dat er over het algemeen een positieve relatie is tussen het
gebruik van humor en psychisch en emotioneel welzijn. Met name bepaalde
humorstijlen (zelfversterkende en affiliatieve stijl) laten dit positieve verband

zien (Martin et al, 2003).

Niet alleen in brede zin is het verband tussen humor en welzijn onderzocht. Meer
specifiek zijn er onderzoeken die zich hebben gericht op humor en welzijn in het
domein van gezondheidszorg. De onderzoeken kijken naar de invloed van humor
op het welzijn in de interactie tussen zorgverleners en patienten. De invloed van

11



humor in de interactie tussen zorgverlener en patiént heeft een gunstig effect op
het welzijn van de patiént en daarnaast ook op het welzijn van de zorgverlener.
Patiénten en artsen zouden profijt kunnen ervaren van het gebruik van humor
(Bennet, 2003). In de arts-patiéntrelatie kan humor de weg plaveien om delicate
kwesties aan te snijden. In een beknopt overzichtsartikel van verschillende
onderzoeken beschrijft Bennett verder dat verpleegkundigen humor gebruiken
om de gemoedstoestand en de kwaliteit van leven van een patiént te verbeteren
(2003, pp. 1259 -1260). Verpleegkundigen beschrijven het belang van een goede
inschatting of patiénten humor kunnen waarderen en spreken in het verlengde
daarvan van humor op de juiste tijd en de juiste plaats. Het gebruik van humor
door artsen kan stress reduceren bij patiénten en artsen zelf (Bennet, 2003).
Naast een kalmerend effect op angst en pijn, heeft humor in de communicatie
tussen arts en patiént een algemeen helend effect (Wender, 1996). Wender
haalt in zijn artikel vooral verschillende anekdotes aan om het gunstige effect
van humor in de interactie van zorgverleners in de eerstelijnszorg met patienten
te ondersteunen. Humor helpt bijvoorbeeld bij het ventileren van frustratie en
boosheid, emoties die niet ongewoon zijn voor zowel patiént als voor arts
(Wender, 1996, p. 143). Artsen en verpleegkundigen zien dat het toepassen van
humor helpt om de patiénten moed te geven als deze zich in uitdagende en
uitzichtloze situaties bevinden (Du Pré, 1998, pp. 134-40). In hun review artikel
halen Pinna et al. (2018) een artikel van Carbelo Baquero et al. (2000) aan, dat
een aantal aspecten van de werking van humor beschrijft. Zo helpt humor bij het
aangaan van relaties tussen patiént en zorgverlener. Niet alleen versterkt humor
de relatie, humor draagt ook bij aan vertrouwen en een ontspannen sfeer. Een
ander aspect is dat het gebruik van humor door zorgverleners kan worden gezien
als een manier van hen om uitdrukking te geven aan het erkennen van mens zijn.
Via het Stetler model werd diepgaand literatuuronderzoek gedaan en laten
Christie en Moore (2005, p. 211) zien dat humor niet alleen voor ontspanning
zorgt, maar ook ongemakkelijkheid in de communicatie vermindert, waardoor
zorgen en angsten makkelijker besproken konden worden. Deze review (Christie
& Moore, 2005) plaatste de kanttekening dat er weliswaar een positief

gerelateerde uitkomst was ten aanzien van humor op welzijn, maar dat het

12



toepassen van humor vraagt om een professionele houding die voorzichtigheid

betracht en rekening houdt met de culturele en individuele percepties.

2.2.2 Waar humor zich verbindt met spiritualiteit en spiritueel welzijn

In de vorige hoofdstukken werd het verband tussen humor en psychisch en
emotioneel welzijn besproken en dat humor positief kan bijdragen in de
interactie tussen zorgverlener en patiént. In dit hoofdstuk wordt ingegaan op de
relatie tussen humor, spiritualiteit en spiritueel welzijn, het werkveld van de
geestelijk verzorger (Smit, 2015, p. 41). Uit de literatuur blijkt dat humor en
spiritueel welzijn met elkaar in verbinding staan. Onderstaand volgt een
beschrijving van hoe deze begrippen in samenhang zijn bestudeerd in de

literatuur.

Peterson en Seligman (2004, p. 530) laten vanuit de psychologie een verbinding
zien, waar het gaat om spiritualiteit. Peterson en Seligman (2004) zien humor als
een positieve karaktereigenschap. Humor heeft als positieve karaktereigenschap
vijf sterke kanten die wijzen op verbinden met iets groters dan jezelf en zorgen
voor zingeving: 1. Waardering voor de mooie dingen in het leven, 2.

Dankbaarheid, 3. Hoop, 4. Humor en speelsheid en 5. Spiritualiteit.

De mens is een spiritueel wezen, in een zoektocht naar zin- en betekenisgeving,
naar antwoorden op het leven, kan humor daar een waardevolle bijdrage in
leveren (Dean, 2003, p. 78). Met humor kunnen nieuwe perspectieven en
inzichten worden aangereikt. In periodes van lijden kan humor het leven
herinterpreteren, en op die manier brengt humor het leven naar een
transcendente ervaring. Als verlossende functie creéert humor een moment
waarin de wereld als een geheel wordt ervaren. Verder kan humor worden
gezien als een weg om om te kunnen gaan met de ongerijmdheden die het leven
met zich meebrengt (Dean, 2003, p. 79). Daarnaast haalt Dean (2003) in haar
review artikel aan dat humor toegang geeft tot ontoegankelijk terrein binnen de
mens. Door middel van humor kan het onbenoembare benoembaar worden
gemaakt (Poland, 1990). Vanuit zijn klinische praktijk beschrijft Bouma een

aantal functies van humor die te relateren zijn spiritueel welzijn. Functies van

13



humor zijn onder andere: ruimte maken voor verloren speelsheid en creativiteit
(Bouman, 2018, p. 275). Het gebruik van humor kan tegenstellingen overbruggen
en daarin schaamte of anderszins wat als niet genoemd mag worden, naar voren

laten komen (Bouman, 2018, p. 275).

Een ander aspect waarin de verbinding met humor en spiritualiteit zich laat zien,
betreft het transcendente. Het in staat zijn om te kunnen lachen om jezelf kan
worden gezien als een gemoedstoestand waarin men zich bewust is van zowel
zijn belangrijkheid als zijn nietigheid (Ohliger, 1990). Gordon schetst in zijn
analyserende essay de waarde van humor op diverse manieren (2010, p. 742).
Humor bevordert een kritische houding, helpt om flexibel en vergevingsgezind te
zijn, bovendien stelt humor in staat om om te gaan met inconsistenties van het
leven en de algemene absurditeit van het menselijk bestaan. Het in staat zijn om
om zichzelf te kunnen lachen hoeft geen vorm van een verdedigingsmechanisme
te zijn. Gordon ziet namelijk een verschil tussen het met open ogen een situatie
met een lach bekijken en lachen om zichzelf als verdedigingsmechanisme. In het
eerste geval is men benaderbaar en staat men open in het contact en in het
laatste geval sluit men zich in zichzelf op en gaat daarmee uit verbinding met de
ander. Roberts (1988) associeert het in staat zijn om een satirische representatie
te kunnen maken van zichzelf met self-transcendence. Het helpt onder andere
het vermogen om situaties van meerdere gezichtspunten te kunnen zien en niet
volledig geabsorbeerd te raken door een situatie. Roberts (1988) plaatst een
duidelijke opmerking in zijn filosofisch artikel over de heilzame werking die
humor kan hebben op spiritueel welzijn. Personen die het vermogen missen om
te kunnen lachen om zichzelf hebben een bepaalde rigiditeit die hen weerhoudt
met een afstand zichzelf te aanschouwen. Rigiditeit gaat over verstard zijn en
onbeweeglijkheid en een gebrek aan ruimte in een mens. Met afstand naar jezelf

kunnen kijken en om jezelf kunnen lachen heeft ruimte nodig.

Het begrip ruimte lijkt belangrijk in relatie tot humor en spiritueel welzijn en
wordt hier nader onderzocht. De ruimte die nodig is om humor te ervaren, wordt
onderzocht in relatie tot het begrip innerlijke ruimte. Innerlijke ruimte is terug te

vinden in verschillende spirituele modellen die, in meer of mindere mate,

14



gangbaar zijn in het discours van geestelijke verzorging. Innerlijke ruimte is onder
andere een begrip uit het Ars Moriendi model waar Leget (2016) zich op heeft
toegelegd. Leget (2016) onderstreept het belang van innerlijke ruimte, vanuit de
gedachte dat degene die beschikt over een dergelijke ruimte levensvragen vanuit
meerdere perspectieven kan bekijken. In die zin betekent dat dat een patiént
zichzelf kan overstijgen en zich vrijelijk kan bewegen. Van belang hierbij is wel
dat niet alleen de patiént toegang heeft tot innerlijke ruimte, ook de geestelijk
verzorger dient over innerlijke ruimte te beschikken, wil het gesprek de diepgang
krijgen waar de situatie om vraagt (Leget, 2016, pp. 87-92). Zin- en
betekenisgeving, volgens Leget (2016), bevinden zich in het domein van
spiritualiteit en daarmee in het domein van innerlijke ruimte. Humor geeft
toegang tot innerlijke ruimte. Niet alleen geeft humor toegang, humor vergroot
deze ruimte ook (Leget, 2008, p. 23). Zo zijn naast Leget anderen die het concept
innerlijke ruimte, of daaraan gerelateerd, hanteren. Smit (2006, p. 29) beschrijft
in zijn boek over de praktijk van geestelijke verzorging het moment waar de
innerlijke ruimte van de gesprekspartner merkbaar is. In de gesprekken die Smit
(2006) voerde, ontstond een verbondenheid met zijn gesprekspartner waarin
sprake was van een gedeelde zoektocht naar wat het leven de moeite waard
maakte; wat het leven glans en draagkracht gaf. Smit (2006, p. 31) heeft de
innerlijke ruimte in een model gevat van vier in elkaar gelegen cirkels. De kern
verwijst naar spiritualiteit en is de ziel van de innerlijke ruimte, hier wordt de
mens aangesproken en geraakt. Beeldend voor wat kan ontstaan binnen de
innerlijke ruimte is te vinden in het ‘now moment’ Stern (2004, p. 167) omschrijft

dit moment helder en zegt:

Kenmerkend voor een ‘now moment’ is dat het vaak slechts enkele
seconden duurt, hoewel het tegelijkertijd als heel rijk wordt ervaren
omdat er veel gebeurt, op verschillende lagen in de interactie. Het is
tevens een bewust moment; er gebeurt iets dat het normale patroon
doorbreekt in het contact tussen de twee personen. De ervaring van het
moment is veel groter dan het moment zelf: er ontstaat een geleefd

verhaal ofwel ‘a world in a grain of sand’, waardoor niet alleen naar de

15



toekomst toe een verandering ontstaat, maar ook het verleden

‘herschreven’ kan worden.

Soortgelijke beschrijving over innerlijke ruimte is terug te vinden in het

klaverblad model van Weiher (2009). Smit bespreekt dit model, waar de

verschillende bladen van het ‘klaverblad’ een centraal punt vertoont, dat Weiher

het spiritueel innerlijk noemt. Het spiritueel innerlijk is daar waar de werkelijke

ziel zetelt; een dimensie waarin de mens in verbinding staat met de wereld om

hem heen en wordt gezien als krachtbron (2015, pp. 197-98). Vanuit een

spiritueel psychoanalytische hoek verbindt Bouman (2018, p. 275) humor aan

het vergroten van de innerlijke ruimte. Humor heeft het vermogen om een

speelse ruimte te creéren tussen analyticus en patiént (Bouman, 2018, p. 275).

Binnen deze ontstane ruimte kan de patiént in zichzelf bevrijding, opluchting en

reflectie ervaren. Innerlijke ruimte lijkt hiermee van belang voor spirituele zorg.

In Tabel 1 zijn de verschillende inzichten met betrekking tot deze ruimte bij

elkaar gebracht.

Tabel 1: Overzicht innerlijke ruimte

Innerlijke ruimte

Auteur Perspectief Uiting

Leget Spiritueel Vrijelijk kunnen
bewegen

Weiher Spiritueel Zich kunnen verhouden
tot geheim van het
leven

Stern Psychosociaal/spiritueel Overstijgend contact
waarin een geleefd
verhaal ontstaat

Bouman Psychoanalytisch Speelse ruimte tot

/spiritueel bevrijding en reflectie
Smit Spiritueel De kern waarin

verbondenheid ontstaat
en geraakt kan worden.

Humor geeft toegang tot innerlijke ruimte en hiermee ook toegang tot

spiritualiteit. Op die manier kan humor bijdragen aan spiritueel welzijn.

16




2.3 Geestelijke verzorging: spiritueel welzijn en humor

In dit hoofdstuk wordt een verbindende stap gezet van spiritueel welzijn en
humor naar de geestelijke verzorging. Vervolgens wordt ingezoomd op de

interactie van de geestelijk verzorging met de patiént.

2.3.1 Het domein van de geestelijk verzorger: spiritueel welzijn

Het domein van de geestelijke verzorging laat zich niet eenduidig omschrijven.
Dat ligt onder andere besloten in de vele invalshoeken die gebruikt kunnen
worden om dit domein te kenschetsen. Het ligt niet in het kader van dit
onderzoek om het domein van de geestelijk verzorger te exploreren. Het
werkterrein van de geestelijk verzorger omvat zingeving, levensbeschouwing,
existentiéle (levens)vragen, spiritualiteit, medemenselijke presentie en ethiek
(Smit, 2015, p. 59). Hierop aansluitend ligt de keuze voor dit onderzoek bij

spiritualiteit als het domein van de geestelijk verzorger en in het verlengde

daarvan spiritueel welzijn. Vervolgens kijkend naar de genoemde effecten in de

voorgaande subparagrafen die humor heeft op spiritueel welzijn, komen deze

effecten grotendeels overeen met de lagen in de praktijkdoelstellingen van de

geestelijk verzorger van Riemslagh. Effecten zoals bijvoorbeeld transcendentie,

verbinding, krachtbronnen zoals hoop en speelsheid en spiritualiteit worden
gereflecteerd in deze doelstellingen. Tabel 2 van Smit (2015, p. 142) heeft de

gelaagde doelstellingen van Riemslagh bij elkaar gebracht.

Tabel 2: Doelstelling Riemslagh

Menswording

Vrede met jezelf, de ander en wat ons overstijgt

Eigen bronnen van kracht en vertrouwen vitaliseren

en levensbeschouwing

Verbindingen leggen tussen eigen levenssituatie en geleefde zinrelaties, geloof

Spirituele ontmoeting: behoeden van transcendentie

Investeren in relatieopbouw

17



De doelstellingen in de begeleiding zijn geformuleerd in onderlinge samenhang.
De geestelijk verzorger besteedt aandacht aan de verschillende lagen ten einde
bij te dragen aan spiritueel welzijn van de patiént. Deze lagen laten verbinding
zien tussen spiritualiteit en de positieve effecten van humor op spiritueel welzijn

genoemd in voorgaande subparagrafen.

2.3.2 Interactie met patiént: de geestelijk verzorger en de relatie tot

humor

In het werk van een geestelijk verzorger binnen een ziekenhuis gaat het met

name om de interactie met de patiént.

De geestelijk verzorger heeft binnen de context van het ziekenhuis een eigen
communicatieve strategie, eigen in de zin dat de communicatie verschilt met
andere zorgverleners (Van Schrojenstein Lantman, 2007, p. 44). De
communicatie van de geestelijk verzorger is gericht op het uitdrukken van
zichzelf. Het gaat hierbij om het exploreren van het levensverhaal van de patiént.
Langs verschillende levensbeschouwelijke dimensies wordt het levensverhaal
verkend. Te denken valt aan een sociale dimensie: wie zijn de mensen om u heen
en wat betekenen zij voor u? Met wie voelt u zich verbonden? De historische
dimensie betreft de patiént zijn geschiedenis. Een andere dimensie die aan de
orde kan komen, is de transcendente dimensie die gaat over wat zin en
betekenis geeft; het gaat hier onder andere over wat de patiént moed en kracht
geeft (Van Schrojenstein Lantman, 2007, p. 45). De confrontatie met ziekte kan
bij de patiént een gevoel van onbestemdheid met zich meebrengen. De
geestelijk verzorger biedt een mogelijkheid voor ruimte en gesprek, waarin
aandacht en luisteren centraal staan. Het levensverhaal kan worden verteld. In
het vertellen kunnen waardevolle keuzes worden gemaakt en nieuwe
mogelijkheden kunnen worden ge- of hervonden (Schrojenstein Lantman, 2007,

p. 48).

Aanleiding voor een gesprek met een geestelijk verzorger is dikwijls gelegen in
wat Smit (2015, p. 67) katalysatoren van existentiéle vragen noemt, hierin maakt

Smit onderscheidt in drie soorten van katalysatoren. De ervaringen van

18



contingentie, waar het gaat om eindigheid en kwetsbaarheid, in het licht van dat
het leven evengoed anders had kunnen lopen. Een tweede katalysator betreft
ingrijpende breuken, of breuklijnen. Breuken die worden ervaren, omdat het
leven niet loopt zoals het zou moeten lopen. Hierin ligt de veronderstelling dat
het leven op een bepaalde manier zou moeten lopen, of de wens dat het leven
op een bepaalde manier zou gaan lopen. De laatste katalysator die Smit (2015)
noemt, betreft ambivalenties en polariteiten van het leven en de spanning die
dat met zich meebrengt. De geestelijk verzorger verleent zorg aan patiénten die
met één of meerdere van deze katalysatoren te maken krijgen en daardoor zich

in een kwetsbare onzekere positie bevinden.

Een geestelijk verzorger verleent spirituele zorg waar de patiént zich door ziekte
geconfronteerd ziet met breuklijnen, contingentie of ambivalentie en draagt
hiermee bij aan het welzijn van de patiént. In paragraaf 2.2.3 werden
verschillende percepties op innerlijke ruimte besproken in relatie tot spiritueel
welzijn. Spirituele zorg is gericht op het herstel of de vergroting van innerlijke
ruimte als ‘gemoedstoestand waardoor iemand zich in alle rust en vrijheid kan
verhouden tot de emoties die door een situatie worden opgeroepen (Instituut
voor Kankeronderzoek en Nazorg [IKNL], 2010, p. 11). Herstellen en vergroten
van innerlijke ruimte draagt bij aan het spiritueel welzijn van patiénten en humor

heeft de mogelijkheid in zich om daaraan bij te dragen.

2.4 Humor als onderdeel van spiritueel welzijn

Aan de hand van de concepten humor, welzijn, spiritualiteit, innerlijke ruimte en
geestelijke verzorging is er een theoretisch kader geschetst als basis voor het
onderzoek. Vanuit dit theoretisch kader kan een concept gevormd worden ten
aanzien van humor in relatie tot spiritueel welzijn. Voor een bredere
onderbouwing van de bijdrage van humor voor spiritueel welzijn is ervoor
gekozen om te kijken naar humor en levenskunst. Als het bestaan op haar
grondvesten schudt en als het leven niet meer is zoals het lijkt, dan is een uitstap

naar de filosofie voor de hand liggend (Schmid, 2005, p. 17).

19



Levenskunst heeft zijn oorsprong in de klassieke filosofische traditie, waarin
levenskunst veronderstelt een goed leven te leiden. Een goed leven betekende
het goede doen; handelen volgens de heersende moraal. In de loop van de
eeuwen is de visie op levenskunst veranderd. Levenskunst gaat over het eigen
maken van het leven zelf, in staat kunnen zijn om iets van het leven te kunnen
maken en zo een mooi leven te kunnen leiden (Schmid, 2005, p. 8-9). Een mooi
leven gaat dan over een bewust leven en de mogelijkheid om in te kunnen
grijpen in dat leven (Schmid, 2005). Filosofie is een plaats waar levensvragen
worden gesteld en antwoorden kunnen worden gevonden. De vraag: “Wat moet
ik doen?” zegt Schmid, heeft in deze tijd niet zozeer een morele maar
existentiéle betekenis en doelt op de kunst van het bestaan, zich weten te

verhouden tot het leven (2005, p. 17).

In zijn boek Filosofie van de levenskunst formuleert Schmid (2005, pp. 23-28) een
aantal wezenlijke vragen. De levenskunst begint met de vraag: hoe kan ik mijn
leven leiden? lemand die zichzelf die vraag stelt, heeft de eerste stap gezet om
van het leven een eigen persoonlijk leven te maken. Hierbij is het nodig dat
iemand niet denkt in termen van geen keuze hebben, maar juist op zoek gaan
ruimte om keuzes te maken. Het op zoek gaan naar keuzeruimte, zelfs al is deze
ruimte heel klein, betekent zichzelf de vraag stellen hoe het eigen leven geleid
kan worden in de diverse contexten waarin wordt geleefd. De volgende vraag is:
welke keus heb ik? Deze vraagt gaat over welke mogelijkheden en perspectieven
een persoon ziet om het leven te kunnen leven in de context waar hij zich
begeeft of zou willen zijn. Schmid beschrijft dat levenskunst begint met de
mogelijkheid om met afstand naar jezelf te kijken. Daar is innerlijke ruimte voor

nodig (Leget 2016; Bouman 2018; Taels 2009).

In subparagraaf 2.2.2 is de relatie tussen humor en innerlijke ruimte verkend.
Hoe wordt deze relatie gezien vanuit levenskunst? Schmid ziet het leven als waar
tegenstrijdigheden plaatshebben (2005, p. 27). Om zich te kunnen verhouden tot
deze tegenstrijdigheden, kan aanwenden van ironie helpend zijn. Hierin
onderscheid Schmid verschillende wegen van ironie. Ironie als de kunst om met

een afstand naar innerlijke tegenstrijdigheden te kijken en als een mogelijkheid

20



om de dingen te nemen zijn zoals ze zijn, om een relativerende blik van buitenaf
te realiseren (2005, pp. 83-89). Dat houdt in een situatie opnieuw bezien, dit
geeft zicht op nieuwe perspectieven en hierdoor kan ruimte ontstaan. Verder is
ironie de kunst om een horizon te creéren die verder reikt dan de bestaande
situatie zelf. Nog een andere weg is de ironie van het lot en van de geschiedenis,
dat een situatie zich anders ontwikkelt dan gepland, het terechtkomen op een
plek in het leven waarvan zo gehoopt niet te belanden (Schmid, 2005, p. 88).
Ironie helpt bewust worden van het zowel vorm kunnen geven aan je eigen
leven, maar ook het besef dat het leven wordt gevormd. Ironie laat ruimte open
voor twijfel. Ironie is niet zonder gevaar. Schmid wijst op dat als alles in het leven
wordt geironiseerd er geen enkele realiteit meer serieus te nemen valt (2005, p.
88). Ook Taels (2009) wijst naar de waarde van humor vanuit filosofisch
standpunt. Humor als morele kracht gaat over de nooit compleet te overbruggen
afstand tussen intenties en daden, het vermogen tot inzicht en het tekort
daaraan, de mens met zijn idealen en dat de mens niet altijd in staat is deze te
verwezenlijken (Taels, 2009, p. 31). De erkenning van het niet kunnen
overbruggen, schept innerlijke ruimte. Taels (2009) beschouwt onder andere
hierom humor als een levenskunst. Levenskunst kan op verschillende wijzen
worden vorm gegeven en humor kan worden gezien als een concrete praktijk

van levenskunst (Rizzutto, 2014a).

Humor laat zijn waarde zien in het scheppen van een toegang tot dimensies die
anders misschien ontoegankelijk bleven. De toegang tot andere dimensies lijkt
aan te sluiten op de potentie van innerlijke ruimte (Dean, 2003, pp. 78-79).
Alhoewel Schmid (2005) niet spreekt over innerlijke ruimte, lijkt zijn formulering
van keuzeruimte verband te houden met innerlijke ruimte. Ook Leget (2016)
verbindt humor aan innerlijke ruimte en levenskunst; een goed leven begint met
zorg voor innerlijke ruimte. Zowel voor levens- als stervenskunst ziet Leget het

belang van innerlijke ruimte.

Levenskunst betreft het cultiveren van de eigen innerlijke ruimte en humor is
zowel een toegang tot als een mogelijkheid voor het vergroten van deze

innerlijke ruimte (Leget, 2016). Innerlijke ruimte stelt in staat om nieuwe

21



bronnen, perspectieven aan te boren en keuzes te kunnen maken. Het leven is
inherent aan ongerijmdheden en humor biedt een mogelijkheid om deze in
zekere zin te overbruggen, als in aanvaarden dat deze er zijn (Taels, 2009, p. 31).
Levenskunst gaat over antwoorden vinden op levensvragen en aanvaarden dat er
open eindes zijn; humor kan een antwoord zijn als er sprake is van
onbeantwoorde vragen (Schmidt 2005; Taels 2009; Rizzutto 2014a). Als
onderdeel van spirituele zorg kunnen geestelijk verzorgers, mits het moment
juist is, met humor de weg vrij maken naar de innerlijke ruimte van de patiént en
wellicht helpen vergroten. Voorwaarde voor de begeleiding hierin, is dat de
geestelijk verzorger ook toegang heeft tot zijn eigen innerlijk ruimte (Leget, 2016,

pp. 87-89). Naar wat een ‘juist moment’ is, wordt beschreven in paragraaf 2.5.

In subparagraaf 2.2.1 werden de effecten van humor op psychisch en emotioneel
welzijn beschreven. Vervolgens werd in subparagraaf 2.2.2 gekeken naar hoe
humor spiritueel welzijn gunstig kan beinvloeden. Innerlijke ruimte speelt een
belangrijke rol. De gunstige invloed van humor is mogelijk als er een zekere mate
van innerlijke ruimte is. Tegelijkertijd is humor een weg naar en heeft het
vermogen tot het vergroten van innerlijke ruimte. Een onderdeel van
levenskunst is humor. Ook binnen de levenskunst wordt er gesproken over

humor en de effecten daarvan op de innerlijke ruimte.

Nu de theorieén zijn verkend kan er een concept van humor worden beschreven

in relatie tot welzijn en spiritualiteit:

Humor levert een bijdrage aan het om kunnen gaan met de incongruenties van
het leven, kan een antwoord zijn op onbeantwoorde levensvragen en ruimte
geven voor reflectie, nieuwe bronnen en perspectieven. Het transcendente
karakter van humor kan de mens met zichzelf, anderen en het grote geheel

verbinden; humor draagt bij aan levenskunst.

22



Afbeelding 2: Model voor humor in relatie tot welzijn en spiritualiteit

Innerlijke ruimte

*Verhouden tot

incongruenties

*Nieuwe perspectieven
Humor persp

v

*Nieuwe bronnen

*Ruimte voor reflectie

*Transcendentie

*Verbinden

2.5 Stilstaan bij de gevoeligheid van humor in de interactie

In de voorafgaande (sub)paragrafen werden de risico’s van het gebruik van
humor al eens aangestipt. In deze afsluitende paragraaf wordt gekeken naar
welke risico’s humor met zich mee kan brengen in de interactie met patiénten.

Er wordt gekeken naar hoe deze risico’s kunnen worden verminderd.

Als geestelijk verzorger is communicatie het belangrijkste instrument waarmee
wordt gewerkt. Humor is communicatie. Communicatie is een proces waarin
informatie wordt uitgezonden door zenders met een bewust of onbewuste
intentie naar de ontvangers die deze informatie op een één of andere manier
interpreteren (Van der Meiden, 1980). Er is sprake van een boodschap, de
humor, die ontvangen wordt. Net als in elke communicatie kan er sprake zijn van

ruis en kan de boodschap en dus ook humor niet altijd overkomen als bedoeld. In

23



Afbeelding 1 is dit proces schematisch weergegeven en laat door de

weergegeven terugkoppeling zien dat communicatie procesmatig van karakter is.

Afbeelding 1: Communicatieproces

intentie [ » | codering

decodering ™ interpretatie

Zender: geestelijk verzorg. Ontvanger: patiént
a A/V

terugkoppeling

Noot: aangepast overgenomen uit The Mathematical Theory of Communication,

Shannon & Weaver (1971)

Het schema maakt inzichtelijk dat elke boodschap die de geestelijk verzorger
zendt, vraagt om afstemming bij de patiént en bij humor in het bijzonder. Humor
kan namelijk zowel een krachtige als een risicovolle interventie zijn. Waar humor
in de ene situatie gepast is, is dat in een andere niet (Du Pré, 1998, p. 186). In
haar artikel onderzoekt Leiber (1986) aan de hand van literatuur en anekdotes
waar de risico’s van humor te vinden zijn tussen zorgverleners en patienten in de
kritische zorg. Spotten, sarcasme en denigrerende humor zal de (therapeutische)
communicatie verslechteren (Leiber, 1986, p. 163). Ook het maken van grappen
vraagt grote voorzichtigheid, zeker waar het gaat om gevoelige onderwerpen;
een grap zou iemand kunnen kwetsen of iemand kan zich benadeeld voelen.
Deze mogelijke consequenties zijn met name aan de orde als de boodschapper
meer macht heeft dan de ontvanger (Emerson, 1969). Dean benadrukt het
delicate karakter van humor, daar waar zachtaardige en vriendelijke humor over
het algemeen effectief is om contact te maken, kunnen er situaties zijn waar
humor ongepast zal zijn. Humor blijkt niet te baten of gewaardeerd te worden
als er sprake is van een crisissituatie. Op een gepaste manier gebruik maken van
humor hangt veelal samen met intuitie en gevoelig zijn voor de situatie (Dean,
2003, p. 81). Als leidraad voor het gebruik van humor onderscheidde Leiber
(1986, p. 167) een drietal criteria: ontvankelijkheid, timing en strekking van de
boodschap. Ontvankelijk zijn voor humor laat zich zien door het observeren van

24



reacties van patienten. Vaak in kleine, fijngevoelige lichtvoetige aanwijzingen kan
open staan voor humor zichtbaar worden. Voor wat betreft timing is een
bijzonder trieste of een crisissituatie en acute angst niet het moment om deze
met humor te beantwoorden. Seksistische, racistische en ridiculiserende humor
zijn sowieso nooit gepast. Wender (1996, p. 153) rijkt vier richtlijnen aan om
humor voor zich te laten werken: 1. Beoordeel ontvankelijkheid van de ander en
vergewis jezelf ervan dat de patiént niet bovenmatig angstig en gestrest is. 2. De
humor moet inclusief zijn voor de patiént. 3. Wees zelf ontvankelijk voor de
humor van de patiént. 4. Durf humor met de nodige voorzichtigheid in de

praktijk te brengen.

Zorgverleners moeten voorzichtigheid betrachten dat hun humor niet
beledigend is en er zelf op bedacht zijn dat zij zelf het onderwerp van kwetsende
humor zouden kunnen zijn (Erdman, 1991). Om humor op een passende manier
te gebruiken, introduceert Robinson in haar boek vier stappen voor de
zorgverlener (1991, p. 152). Allereerst is het belangrijk om kennis te vergaren
over humor, ten tweede een accepterende houding aannemen ten aanzien van
humor door patiénten, de derde stap vraagt om een onderzoekende houding
naar de rol van humor in zowel privéleven als in het werk als zorgprofessional.

De laatste stap betreft het bewust introduceren van humor.

Humor in de setting van het ziekenhuis vraagt misschien om extra zorgvuldigheid
in het toepassen ervan. Over het algemeen ervaart de patiént een
ziekenhuisopname als een breuklijnervaring. Breuklijnervaringen gaan gepaard
met gevoelens van onzekerheid, oncontroleerbaarheid en kwetsbaarheid
(Jacobs, 2020, pp. 33-34). Dat betekent voor de geestelijk verzorger een zekere

fijngevoeligheid waar het gaat om humor in de praktijk te brengen.

Humor kan, mits gewaar van het kwetsbare karakter, een waardevolle bijdrage
zijn in het contact met de patiént. In het volgende hoofdstuk worden de
begrippen innerlijke ruimte, spiritualiteit en humor in onderlinge samenhang
verder uitgewerkt. Deze uitwerking leidt tot een definitie van humor passend

binnen de geestelijke verzorging.

25



Samenvattend

Humor is een breed begrip en herbergt veel soorten en stijlen. Humor heeft, mits
zorgvuldig gebruikt, een positief effect op het psychisch- en emotioneel welzijn.
Humor kent zijn waarde binnen de gezondheidszorg onder andere als een manier
om de communicatie tussen artsen/verpleegkundigen en patienten te
vergemakkelijken, ook lijken de effecten van humor bij te dragen aan het
spiritueel welzijn van patienten. Daarnaast blijkt dat, de effecten van, humor
verbonden kunnen worden aan spiritualiteit. Het begrip innerlijke ruimte speelt
daarin een centrale rol en is terug te vinden in diverse spirituele modellen binnen
het discours van de geestelijk verzorging. Humor lijkt de potentie te hebben om
een bijdrage te kunnen leveren binnen het werkveld van de geestelijke
verzorging. De gevoeligheid van het gebruik van humor vraagt om aandacht en
zorgvuldigheid, zeker bij patiénten in hun kwetsbare positie die samenhangt met
het ervaren van breuklijnen in hun leven. De concepten die behandeld zijn in
theoretisch kader, humor, spiritualiteit, innerlijke ruimte, welzijn en levenskunst

hebben geleid tot een model voor humor in relatie tot welzijn en spiritualiteit.

26



Hoofdstuk 3 Methode

Dit hoofdstuk betreft de onderzoeksprocedure voor de laatste deelvraag: ‘Hoe
kijken geestelijk verzorgers naar de bijdrage van humor in de interactie tussen
hen en de patiént binnen hun eigen domein?’ De eerste drie deelvragen van het
onderzoek zijn beantwoord in het theoretisch kader. Het theoretisch kader
diende als basis voor het onderzoek naar deze laatste deelvraag over de praktijk
van de geestelijk verzorger. In dit hoofdstuk wordt ingegaan op het werven van
de participanten, welke participanten, de interviews, de positionaliteit van de
onderzoeker en de gevolgde analytische methode. Er wordt ook aandacht

besteed aan de navolgbaarheid van dit onderzoek.

3.1 Werving van participanten

Zoals hiervoor aangegeven, betreft het een verkennend onderzoek omdat er
weinig bekend is over hoe humor in de praktijk van de geestelijk verzorger
functioneert. In overeenstemming met de onderzoeksvraag is gezocht naar
geestelijk verzorgers werkend in een ziekenhuis met volwassen patiénten. Het
doel bij het werven was om zoveel als mogelijk diversiteit in data te verkrijgen op
de begrippen die centraal staan in het onderzoek en hiermee een zekere mate
van representatie te waarborgen (Scheepers & Tobi, 2021, p. 333). Hiertoe is
gekozen om participanten te werven met diverse achtergronden. Dat betekent
dat gezocht is naar zowel mannelijke als vrouwelijke geestelijk verzorgers,
geestelijk verzorgers variérend in leeftijd en ervaring en als laatste is gezocht
naar religieus gebonden en ongebonden participanten. Verder werden geestelijk
verzorgers uit verschillende ziekenhuizen benaderd, om een eventueel
aanwezige teamcultuur ten aanzien van humor uit te sluiten en zo diversiteit in
data te houden. Het werven heeft meer tijd ingenomen dan ingeschat en om die

reden is gekozen voor zes deelnemers.

Werving vond op twee manieren plaats. Via het informele circuit werd gepolst
naar interesse in deelname, waarna een eerste contact volgde tussen
onderzoeker en aanstaande participant. Na dit contact werd een mail
toegestuurd met informatie over onder andere het doel van het onderzoek en de

27



te hanteren procedure met betrekking tot de verkregen data (Bijlage 1). In het
eerste contact werd een afspraak gemaakt voor het interview. Uit het informele
circuit kwamen vier participanten voort. Naast deze weg, zijn zeven verschillende
teams van geestelijk verzorgers in ziekenhuizen aangeschreven met een
soortgelijke informerende mail en verzoek om deelname. Er werd een aantal
maal niet gereageerd op deze mail of men liet weten geen tijd vrij te kunnen
maken. Op een positieve reactie volgde eenzelfde procedure als via het
informele contact. In Tabel 3 staat een overzicht van participanten, als
hulpmiddel bij interpretatie van de uitkomsten. Uit privacyoverweging is een

globale leeftijd indicatie gegeven.

Tabel 3: Overzicht participanten

Participant | Gebonden/ongebonden | Gender Werkervaring | Lft < of
in ziekenhuis | > 45
jaar
1 Rooms Katholiek Vrouw 23 jr. >45 jr.
2 Div. wijsheidstradities Vrouw 2jr. >45 jr.
3 Christelijk Man 7jr. <45 jr.
4 Ongebonden Vrouw 1ijr. <45 jr.
5 Joods-Christelijke Man 22 jr. >45 jr.
achtergrond
6 Joodse achtergrond, Vrouw 2,5]r. <45 jr.
ongebonden

3.2 De interviews

De hoofdvraag van dit onderzoek heeft betrekking op de persoonlijke ervaringen
die geestelijk verzorgers hebben opgedaan met humor in de interactie met
patiénten en hoe zij humor waarderen in het kader van spiritueel welzijn. Dat
betekent vragen naar persoonlijke en individuele ervaringen en vragen met
welke visie naar deze ervaringen wordt gekeken. Diepte-interviews zijn hiertoe
een geéigende methode om de participanten te bevragen (Hennink et al., 2020,
p. 117). De interviews waren semigestructureerd, zodat het perspectief van de
deelnemers kon worden geéxploreerd. Voor de participanten creéerde dat

ruimte om het concept humor te benaderen. Er zijn drie vragen opgesteld

28



(Bijlage 2) langs de lijn van humor en spiritueel welzijn, waarbij bij elke vraag
‘topical probes’ werden gehanteerd (Hennink et al., 2020, p. 124). De drie

standaardvragen waren:

Welke ervaringen heb je met humor in het gesprek met patiénten (gezien vanuit

het spirituele domein)
Welke waarde heeft humor binnen het gesprek met de patiént?

Op welke manier zou humor kunnen bijdragen aan het spiritueel welzijn van een

patiént?

Uitgangspunt was een aanvaardbaar tijdstip en een aanvaardbare locatie waarbij
de participant zich vrij voelden om te kunnen spreken (Hennink et al., 2020, pp.
125-260. De interviews duurden ongeveer een uur en werden vastgelegd met

een dictafoon.

Naast de hierboven genoemde vragen, werd door de interviewer bij elk interview
gekeken of de genoteerde topics rondom de interviewvragen aan de orde
kwamen. De meeste topics werden door de geinterviewden als vanzelf
benoemd. De topic ‘humor als levenskunst’ welke gerelateerd is aan spiritueel

welzijn is door de onderzoeker bij alle geinterviewden zelf aan de orde gesteld.

De vorm van het interview beoogde om in gesprek te gaan met de participanten.
Om het idee van een gesprek zoveel mogelijk te benaderen, is getracht de
deelnemers fysiek te interviewen. Vijf van de deelnemers zijn fysiek

geinterviewd. Een zesde deelnemer is geinterviewd via videobellen.

3.3 Positionering van de onderzoeker

In kwalitatief onderzoek is het belangrijk de subjectiviteit die inherent is aan dit
onderzoek te onderkennen. Als onderzoeker breng je je eigen subjectiviteit in

vanuit je eigen normen en waarden, gevoeligheden, interesses en cultuur. Deze
subjectiviteit staat tegenover de objectiviteit die nodig is om de uitkomsten van
een onderzoek van academische waarde te laten zijn. Als onderzoeker dien je je
hiervan bewust te zijn door een reflectieve houding aan te nemen op de invloed

die je als onderzoeker uitoefent (Hennink et al., 2020, p. 65).

29



De keuze voor het onderwerp van dit onderzoek had betrekking op mijn
interesse in dit onderwerp. Alleen al met deze interesse is er een bepaalde mate
van subjectiviteit gemoeid. Bij aanvang van het onderzoek was mijn aanname dat
humor binnen de gespreksvoering van geestelijk verzorgers geen grote rol zou
spelen, maar wel een waardevolle bijdrage zou kunnen zijn. Ik nam ook aan dat
humor zou kunnen bijdragen aan spiritueel welzijn. Deze aanname en
veronderstelling, zo realiseerde ik mij, zouden mij in de weg kunnen staan naar
het objectief verzamelen van data. Hierin heb ik getracht mijn onafhankelijkheid
te behouden, door continu een houding van open en nieuwsgierig zijn te
hanteren gedurende het gehele onderzoek en met name tijdens de interviews en
data-analyse (Hennink et al., 2020, p. 127). Onafhankelijkheid heb ik geprobeerd
te behouden door een reflectieve houding aan te nemen en afstand te nemen
van mijn mening en mijn wens om onderzoeksvragen positief beantwoord te zien
gedurende interviews. Daarnaast zijn er geen geestelijk verzorgers geworven in
het ziekenhuis waar ik werkzaam ben, om eventueel sociaal wenselijke

antwoorden te voorkomen.

Echter, binnen het interview bleef subjectiviteit een feit. Als onderzoeker kan ik
niet buiten mijzelf om, dat hield voor mij in dat ik gedurende de interviews op
bepaalde momenten er voor koos om dieper in te gaan op wat de participant
vertelde. Daarnaast heb ik een aantal keren bepaalde lichamelijke uitingen van
de participanten benoemd, waarmee ik ook het gesprek stuurde. De gesprekken
gaven soms aanleiding tot een gezamenlijke lach of een verwondering, ook hier
heb ik getracht om dergelijke momenten te laten zijn voor wat zij waren en de
nieuwsgierige houding op te pakken. Als onderzoeker had ik de volgende
houding aangenomen: ervaringen, meningen en gedrag van de participanten
neem ik mee in het onderzoek, en zelf behoud ik afstand door te blijven

observeren.

Subjectiviteit komt aan de orde bij validiteit. De verleiding bestaat om voor de
onderzoeksvraag niet relevante antwoorden van participanten toch mee te
nemen in de beantwoording van deze onderzoeksvraag. Antwoorden kunnen

prikkelend, interessant of nieuwsgierigheid opwekkend zijn. Als onderzoeker

30



vraagt het discipline om alert te blijven op de werkelijke beantwoording van de
onderzoeksvraag, wil het onderzoek ook waarde hebben. Daarnaast speelt
subjectiviteit een rol bij de interpretatie van de data. Het antwoord op deze
onontkoombare interpretatie is transparantie in de genomen stappen. Dat een
andere onderzoeker hetzelfde onderzoek uitvoert en met dezelfde resultaten
komt, is niet waarschijnlijk. Noch is het waarschijnlijk dat er compleet andere
data tevoorschijn zullen komen. De waarde zit in dat verschillende soorten
onderzoeken elkaar dan aanvullen. Wat betreft het interpreteren van de
gegevens nog deze kanttekening. Gedurende de interviews werd meerdere
malen duidelijk dat het beantwoorden van de vragen niet altijd eenvoudig was.
De participanten vonden het soms lastig om de juiste woorden te vinden. Voor
de onderzoeker betekende dat daar waar de participanten minder duidelijk in
hun antwoorden waren, de interpretatie van de onderzoeker meer aan de orde
was. Tijdens het interview werd wel door de onderzoeker regelmatig gecheckt of
dat wat gezegd werd door de participant ook goed werd begrepen werd. Ter

wille van de voortgang van het gesprek was dat echter niet altijd wenselijk.

3.4 Data-analyse

De transcripten werden geanalyseerd volgens de methode van inductieve
thematische analyse, omdat de onderzoeksvraag gericht is op ervaringen en
meningen van de participanten. Hier wordt ingegaan op de methodiek van

thematische analyse om vervolgens de genomen stappen te beschrijven.

Voor dit onderzoek is gekozen voor een inductieve thematische analyse.
Inductief omdat er weliswaar een theoretisch kader is, maar dit met name is
ontsproten uit aan het onderwerp gelieerde literatuur. Verder is humor binnen
de geestelijk verzorging amper bestudeerd en met inductieve aanpak konden
thema’s en inzichten ontstaan uit de data van de interviews. Thematische
analyse is een methode voor het identificeren, analyseren en beschrijven en
interpreteren van patronen dan wel thema’s in data. Binnen thematische analyse
is er plaats voor de rijkheid van de data, waarin ook details worden

weergegeven. Het onderzoeksonderwerp heeft veelal verschillende aspecten die

31



binnen deze manier van analyseren worden geinterpreteerd. Thematische
analyse kent verschillende methodieken (Braun & Clarke, 2006, p. 6). Deze vorm
van analyseren sluit sterk aan op wat de onderzoeker wil weten. In dit onderzoek
gaat het om zicht te krijgen op hoe humor in de praktijk van de geestelijk

verzorger functioneert gerelateerd aan spiritueel welzijn.

De onderstaande stappen zijn gebaseerd op de stappen die genoemd zijn in een
artikel van Braun en Clarke (2006, pp. 16 - 23). 1. Allereerst werden de
transcripten tweemaal gelezen om een beeld te vormen over wat de deelnemers
hadden gezegd en vertrouwd te raken met de data. Bij het lezen werden
aantekeningen gemaakt om patronen of indrukken vast te leggen. 2. Hierna
werden de data open gecodeerd, een verkennende fase waarin stukken tekst,
zinnen en woorden die relevant waren, overwegend beschrijvend werden
gecodeerd. Deze beschrijvende codes werden genoteerd en waar deze relaties of
patronen lieten zien, gegroepeerd en een overkoepelende code aangegeven. 3.
De volgende stap was het zoeken naar de onderlinge verbanden van deze
overkoepelende codes waarna nieuwe codes zijn gegroepeerd en geformuleerd.
4. Hierna zijn de codes opnieuw bekeken op inhoud en veelal gegroepeerd tot
een overkoepelende categorie. 5. Uit het samenvoegen van deze categorieén zijn
drie thema’s ontstaan. Bij elke bovengenoemde stap werd zorgvuldig gekeken of
deze duidelijk verband hield met de onderzoeksvraag, deelvraag en
interviewvragen met de topics. Het proces van coderen en thematiseren was te
omschrijven als een iteratief proces. Thematische analyse heeft een aantal
voordelen. De eigen interpretatie stelt in staat om de volheid en de details van
de data weer te geven, het geeft de onderzoeker meer ruimte om thema’s te
achterhalen en te beschrijven, uiteraard binnen de context van de
onderzoeksvraag en kan diepte geven aan data. Daar tegenover staat dat
codering en thematiseren ook oppervlakkigheid met zich mee kunnen brengen
vanwege de reductionistische eigenschap. Door het toevoegen van citaten uit de
interviews is getracht hier tegenwicht aan te bieden. Een ander nadeel zoals al
eerder beschreven, is de subjectiviteit die gemoeid is bij het interpreteren van de

gegevens, het beinvloedt ook de transparantie. Het bijgevoegde schema waarin

32



alle stappen zijn beschreven, doet een poging ter verantwoording en

transparantie.

33



Hoofdstuk 4 De resultaten

De data voortkomend uit de drie standaardvragen brachten, na analyse, drie
thema’s naar voren: 1. De toepasbaarheid van humor in het licht van spiritueel
welzijn, 2. De contextuele voorwaarden ten aanzien van humor in het gesprek en
3. Humor in relatie tot diverse aspecten van ruimte. De resultaten worden
besproken aan de hand van deze drie thema’s. Voor de verantwoording van de
analyse is er in bijlage 4 een overzicht opgenomen van de stappen in dit proces

om te komen tot deze thema’s.

Alvorens verder in te gaan op de resultaten, is het van belang te weten hoe
geestelijk verzorgers een aantal begrippen hanteerden die werden gebruikt in de
aan hen gestelde vragen. Hiermee wordt een verdieping en verduidelijking
beoogd bij het lezen van de resultaten om zo de data beter te kunnen verstaan.
Allereerst het begrip humor. Geestelijk verzorgers zien humor over het algemeen
niet in moppen en grappen vertellen. Een geestelijk verzorger hanteerde de term
grap wel, maar zag een grap als een narratief construct. Geestelijk verzorgers
laten zich veelal uit in termen als: op een grappige wijze, op een lichtvoetige of
luchthartige manier inbrengen, een woordspeling, een grapje en een kwinkslag,
om hiermee aan te geven dat het gebruik van humor voor hen niet in het platte,

opvallende of grove ligt.

Een ander begrip is spiritueel welzijn. Een aantal van de geestelijk verzorgers
vroeg zich af wat daar onder te verstaan, echter gaandeweg het interview
formuleerden de geestelijk verzorgergers zelf een antwoord. Het lijkt erop dat er
een redelijk gemeenschappelijk begrip is over wat te verstaan onder spiritueel
welzijn gezien een samenhangend geheel van genoemde begrippen door de
geestelijk verzorgers, gerelateerd aan spiritueel welzijn. Heel vreemd is dat niet;

het is het domein waarin geestelijk verzorgers zijn opgeleid en werkzaam zijn.

Naast deze begrippen zijn er twee opvallende waarnemingen binnen de
resultaten. Zo laat een aantal geestelijk verzorgers weten dat humor niet alleen

talig is, maar ook is gelegen in een blik, houding of object.

34



Participant 5: “...en die (een konijntje dat er niet uitzag) hebben we naast hem
(overleden patiéntje) op het kussen gelegd, en ja, we moesten er eigenlijk ook
heel erg om lachen. En later kregen we van die ouders te horen: “dat heeft ons zo

geholpen”. ...maar dat konijntje troostte ook, het was zo een raar ding.”.

Een ander opvallende observatie betreft soorten humor. Uit de zes interviews
zijn door de geestelijk verzorgers vier soorten humor waargenomen die door de
patiénten werden gebruikt. Het gaat hierbij om: sarcasme, ironie, zelfspot en
galgenhumor. Daar waar de geestelijk verzorgers een bepaald soort humor
constateerden, viel het hen op dat patiénten deze humor inzetten als direct
gerelateerd aan hun eigen situatie. Anders gezegd, als een manier om hun

situatie te kunnen hanteren dan wel te verbeteren.

4.1 Thema 1. De toepasbaarheid van humor in het licht van
spiritueel welzijn

Dit thema refereert aan het brede scala hoe humor zich manifesteert op het vlak

van het spirituele domein en welzijn.

Om te beginnen brachten alle geestelijk verzorgers het aspect van bewust en
onbewust toepassen van humor in gesprekken naar voren. Over het algemeen is
de inbreng van humor een niet op voorhand gepland moment. Humor ontstaat
op een specifiek moment, gepaard met een bepaalde spontaniteit. Daar waar
meer sprake was van bewust toepassen van humor, ging dat gepaard met de
intentie van de geestelijk verzorger om die inzet passend en helpend voor de
patiént te laten zijn op dat moment. Verder werd duidelijk dat zowel het
inbrengen, al dan niet bewust, als de uitwerking van humor vaak dusdanig
subtiel is dat er moeilijk woorden aan te geven zijn. Veelal werd het
onbenoembare van humor zichtbaar aan de hand van fysieke gebaren als wrijven

tussen duim en wijsvinger.
Participant 2: “Het is moeilijk hé? Ik vind het ook lastig te duiden”.

Aan humor werd door de geestelijk verzorgers een rijke schakering van

eigenschappen toegekend. Een eigenschap van humor werd gerelateerd aan

35



autonomie. Het gebruik van humor door de patiént werd door sommige
geestelijk verzorgers gezien als een vorm van het kunnen ervaren van autonomie
in een context van het ziekenhuis waar patiénten veel van hun autonomie

moesten inleveren.

Participant 5 over hoe een patiént humor ziet: “Ik heb misschien wel kanker,
maar dat wil niet zeggen dat ik nog een grap...ik kan ook grappen maken. Ik zit
niet helemaal in dat kankerdiscours, zal ik maar zeggen...in heel dat medisch
discours, beheer jij (patiént) nog steeds de taal (humor) om iets te zeggen over
jezelf. ...dus ik (patiént) hoef echt niet in mijn bed te liggen te wachten tot ik

doodga, er zijn nog lichte plekken en ik mag zelf beslissen dat ik daarnaartoe

”

ga.”.

Participant 2: “We (patiénten in het algemeen) mogen het zelf bepalen wat, weet

je wel zo (of de patiént voor grappig zijn kiest).”.

De geestelijk verzorger heeft aandacht voor het leed en het lijden van de patiént
en de invloed die dat heeft op de patienten; geestelijk verzorgers laten dat aan

de orde komen in hun begeleiding.

Een andere eigenschap die hierin vaak werd genoemd is dat humor een middel is

om delicate en zware onderwerpen te bespreken.

Participant 4: ‘En dat is in die zin het mooie aan humor. Het breekt ook een
heleboel dingen open, je kunt vrijer zijn omdat je merkt van oh ja, eigenlijk is het
soms met humor dus ook een stukje de grens opzoeken bij elkaar. En als je merkt
hier ligt de grens niet dan heb je dus weer een wat ruimer gebied om met
elkaar... Er kunnen best dingen gezegd worden, ik (participant) hoef niet zo

voorzichtig te zijn met jou.”.

Humor kan worden gebruikt als een manier om de weg te plaveien van
feitelijkheden in het gesprek naar de onderwerpen die ertoe doen. Humor als in
het plaveien van de weg is niet alleen helpend voor de patiént en geestelijk
verzorger, maar ook voor familie, verpleegkundigen en artsen aldus een aantal
geinterviewden. Humor heeft daarnaast een verbindende eigenschap, deze

eigenschap werd door alle geestelijk verzorgers meerdere malen genoemd.

36



Participant 2: “...Dat (zich gewaarworden van de nare situatie en daarom lachen)

verbindt. Ja. Ja, zeker, dat verbindt.”.

Participant 4: “En ik denk dus zeker op het gebied van verbinding merk ik dat als
je samen ook even kan lachen of wat inside jokes op een gegeven moment ook
hebt als je vaker bij iemand langskomt. Nou, dat doet iets met de verbinding. Dus
ik denk dat dat het gesprek nog een laagje dieper kan brengen. En je ook kan
helpen als geestelijk verzorger om die diepere lagen op te zoeken en te kunnen

vinden.”.

Participant 5: “..eh, dus dat humor eigenlijk de vaardigheid in zich heeft om die

verbinding te versterken.”.

Karakteriserend voor humor is het brengen van lichtheid. Geestelijk verzorgers
benoemden humor ook als vorm van lichtheid unaniem en werd ook als een
belangrijke eigenschap gekwalificeerd. Andere eigenschappen die gemeld
werden waren: versoepelen van contact tussen de geestelijk verzorger en de
patiént, een ontregelend effect bij de patiént en humor kan helpend zijn om een

gespannen sfeer op te heffen.

Participant 6: “...het klinkt nu heel stom, maar wij (geestelijk verzorger en patiént

en echtgenoot) moesten er alle drie heel erg om lachen. Het ijs was gebroken.”.
Als laatste twee kwaliteiten werden ontwapenen en barmhartigheid genoemd.

Over die laatste eigenschap zegt participant 5: “..in barmhartigheid zit iets van
ruimte...dat er ruimte is die groter is dan ikzelf...dat als je barmhartig bent, maak
je ruimte voor jezelf, om te voelen ja, maar ook de ander (patiént) het gevoel te
geven dat hij mag voelen wat hij voelt, dus daar heeft humor wel mee te

maken.”.

De hiervoor genoemde eigenschappen van humor hebben eigen effecten. Zo
werd door de geestelijk verzorgers de verbindende eigenschap van humor gezien
als een weg om in het gesprek naar een diepere laag bij de patiént te kunnen
gaan, een sterk gevoel van samen zijn te ervaren en het kunnen intensiveren van

de onderlinge band. Deze intensivering en gevoel van samen zijn dragen bij aan

37



het bespreekbaar kunnen maken van wat tot dan toe onbespreekbaar was voor
de patiént. De diepere laag werd door de geestelijk verzorgers niet verder
geduid, wel kon worden opgemaakt dat het binnen het gesprek niet ging om
oppervlakkigheden of feiten, maar onderwerpen gerelateerd aan zin- en

betekenisgeving.

Participant 5: “...samen lachen kan daar een soort van gemak van geven. ...want
het gevoel van samen is er op dat moment en dan worden daarna de dingen vaak
iets makkelijker. Om bepaalde thema’s verder te verkennen, om ook vragen te
stellen waarvan je wel voelt dat die voor de ander heel moeilijk te beantwoorden
zijn. Of misschien ook wel heel spannend. Dingen waar je normaal gesproken

liever bij wegblijft, omdat ze zo confronterend zijn.”.

Participant 4: “...waar ik denk dat humor één van de manieren is om, nou ja, om

te kijken naar die diepere lagen. Die verbinding te versterken.”.

De genoemde lichte eigenschap van humor kan resulteren dat de patiént beter in
staat is om lijden te kunnen dragen, alle geinterviewden waren het daarover
eens. De ontspannende uitwerking van humor werd in bijna alle interviews
genoemd. Deze ontspanning kon komen door een uitbundige lach, maar meestal
was het gelegen in kleine verschuiving in het lichaam of denken van de patiént.
Geestelijk verzorgers namen de uitwerking bij de patiént op verschillende

manieren waar.

Participant 1: “Nou ja, het moment dat er een lach komt en dat ze even

ademhalen, verzitten, even bewegen.”.

De ontspanning die optrad bij de patiént bij een humorvolle opmerking, werd
vooral genoemd in relatie tot de mogelijkheid om daarna een verdiepend
gesprek aan te gaan waarin moeizame en zware onderwerpen aan de orde

kwamen.

Participant 1: “Het helpt mij soms om terug te komen naar, oké, dan ben ik nu
weer ernstig, en dan gaan we even weer verder onderzoeken. Dat doe ik wel eens

bewust.”.

38



De lichtheid van humor, zo meldden een aantal geestelijk verzorgers, bracht een
vrijer gevoel bij de patiént. Een andere belangrijk geachte eigenschap die werd
genoemd, is dat humor in staat stelt tot reflectie bij de patiént, daarnaast helpt
humor tot verschuiving van perspectief op de vaak ingrijpende situatie van de
patiént. De kanteling van perspectief die humor eventueel kan brengen, werd

meerdere keren aangehaald.

Participant 2: “..dat je bij wijze van spreken in hetzelfde spoor blijft, dat je dan op

zoek bent, van is er een soort wissel mogelijk?”.

Participant 1: “Dan (na inbreng van een grappige opmerking) gaan mensen

ernaast staan. Dan halen ze adem en dan kunnen ze soms even anders kijken.”.

Verder noemden geestelijk verzorgers nog het relativerende vermogen van

humor.

Participant 5: “Ja, dus je, ja, je, je (de patiént) maakt jezelf ook relatief natuurlijk.
Dus een grap relativeert ook, denk ik. Ja. En ook, ja, een grap relativeert,
natuurlijk relativeert een grap, want een grap relativeert ook de ernst van, eh,
oncologie. Dus, ja, dat je een grap kan maken, maakt ook dat dat is iets

ongezegd, dat het is nooit zo donker of dat er is licht. Dat was soms even zo.”.

Bij het relativerend vermogen werden kanttekeningen geplaatst. De nadruk op
relativering heeft als nadeel dat het lijden van de patiént onderbelicht kan raken.
De geestelijk verzorgers zagen het als hun taak deze onderbelichting voor ogen
te houden, zowel voor de eigen bijdrage hierin als in de mate waarin de patiént
zou kunnen relativeren. Eén geestelijk verzorger bediende zich niet van humor
ter relativering. Deze geestelijk verzorger wilde op geen enkele manier het risico

nemen dat de patiént zich niet serieus genomen zou voelen.

De geinterviewden dichtten humor niet alleen specifieke eigenschappen en
bepaalde kracht en werking toe, overstijgend daaraan zien zij humor als een
onderdeel van een levenshouding die bijdraagt aan spiritueel welzijn. Bijna allen
formuleerden deze levenshouding tegen het licht van ziek zijn en bovendien als

een eigenschap die te ontwikkelen valt.

39



Participant 1: “..dan is humor een vrolijke kijk, een glimlach, een hele..., past heel
goed in die dimensie (spiritueel welzijn). Onderzoeker: Als levenshouding?

Participant: Ja, een levenshouding, een vrolijke levenshouding.”.

Participant 2: “Ja, wat is levenskunst? |k denk, ik denk levenskunst is ook wel de
kunst om jezelf te relativeren, toch? Dat vind ik ook levenskunst. Om jezelf, nou
ja, niet, eh. Gewoon als een deel van iets groters in plaats van jezelf als
middelpunt van het universum, weet je wel zo, dat. Dat vind ik ook wel

levenskunst.”.

Participant 3: “Humor is een kunst die je kunt ontwikkelen, daarmee ben je in
staat om te relativeren, jezelf niet als middelpunt te zien, maar als onderdeel van
het universum. Humor helpt afstand te nemen van situatie. Met afstand ernaar
kunnen kijken. Humor is een kunst omdat het iets van je vraagt. Humor is
gerelateerd aan jezelf krediet geven. Een gezonde mate van zelfspot is een kunst.
Maar ook in het reflectieve moment aan het einde van het leven, in staat zijn te

kunnen zeggen ik heb het goed gehad, ik heb plezier gehad.”.

Participant 4: “...als je dat (humor) ook incorporeert in je leven en dat klinkt dan
echt alsof je dat natuurlijk praktisch kan doen, terwijl dat natuurlijk veel
dynamischer is, maar ik denk dat humor op heel veel manieren een beetje de
scherpe kantjes eraf kan halen. ...dat het ook wel heel menselijk is om nou humor
te gebruiken ook om dingen te verwerken en om weer verder te komen en
misschien inderdaad iets meer die lichte kant ook weer er tussendoor te weven en
een plek te geven. Dus op die manier zou ik dat wel zien als onderdeel van

levenskunst.”.

Participant 5: “...humor als verbinder, dus humor maakt dat je die kunst kan doen
met anderen. Als het goede van het leven is, dat je dat met elkaar kan doen, en
daar helpt humor als verbinder bij, dan draagt het iets bij aan dat goede leven
denk ik. ...Er waren zoveel dingen waar je om kon lachen en ik wil zo herinnerd
worden, dat heb ik ook vaak gehoord, dus ik heb een goed leven gehad. ...een

soort shalom, er is een stuk uit, maar ik ben heel gebleven.”.

40



Participant 6: “Veerkracht is volgens mij niet iets wat je zomaar hebt, of kan
krijgen. Dat vraagt iets van je. De één heeft het van nature natuurlijk wel meer
dan de ander. Dat geldt ook voor de levenskunst van humor. Maar ik denk wel

dat er iets in te zoeken of te ontwikkelen is.”.

Volgens een aantal geestelijk verzorgers gaat het naast voorzichtigheid ook om
het hebben van durf van de kant van de geestelijk verzorger om humor te
gebruiken. Durf, ook wel lef en branie genoemd in de interviews, om de patiént
een beetje te kunnen plagen, prikjes uit te delen of een grens op te zoeken.
Geestelijk verzorgers hebben een onderzoekende functie in begeleiding van
patiénten; als patiénten niet actief vertellen wat hen bezighoudt, kunnen
geestelijk verzorgers trachten dit op gang te brengen door middel van wat

plagen, een beetje uitdagen.

Participant 2: “..ik moet het toch even toetsen (besef van patiént over zijn
naderende dood). ...Ja en dan het zoeken naar van, ik ga nu even op het randje

zZitten of zo ... dan doe ik dat ook met een beetje branie, weet je wel?”.

Participant 4: “...dat je het af en toe ook gewoon moet durven en ook ondanks
dat je elkaar nog niet zo heel goed kent na één gesprek en dat je eigenlijk moet

aanvoelen of iets kan of niet, soms moet je het ook gewoon proberen.”.

Participant 5: “...dat zijn altijd een soort speldenprikken...ga je (patiént) nou
helemaal onder of zit er nog iets van veerkracht? Of is de wereld zo zwart? Als
dat zo is moet ik niet het lef hebben om dan al grappen daarover te gaan

maken.”.

In de interviews werd meerdere malen genoemd dat het gebruik van humor door
de patiént door de geestelijk verzorger soms als een signaal werd
geinterpreteerd. Sommige geestelijk verzorgers waren hierop bedacht en
benadrukten dat zij een grappige opmerking niet altijd als opzichzelfstaand
zagen. Zo meenden een aantal geestelijk verzorgers soms een verborgen
boodschap te horen in een grappige opmerking, waarbij zij zich afvroegen wat de

patiént eigenlijk bedoelde te zeggen.

41



Participant 4: “Dus ik denk dat humor ook nog wel, nou ja, nieuw licht werpt ook
op wie mensen zijn en wat ze eigenlijk willen zeggen maar misschien niet
helemaal durven zeggen.’. En: “...maar ik denk wel, het gebeurt wel vaak, ook
wat ik zei over die nuchtere mannen, dan zeggen ze iets en dan maken ze er een
grapje van, maar er zit eigenlijk best wel veel pijn achter, maar door het op die
manier in te brengen en als je dat dan oppikt, nou daar kun je wel wat mee denk

ik.”

Participant 3: “..in plaats van dat ik meega in die grap, ben ik meer geneigd om
misschien naar die onderstroom te vragen. ...Of is deze grap eigenlijk een masker

voor iets anders?”.

Een ander signaal is dat humor in zekere zin helderheid geeft over de relatie
tussen patiént en geestelijke verzorger. Het in staat zijn om samen humor te
delen, meldt een aantal geinterviewden, geeft het signaal af op hetzelfde
begripsniveau te zitten dan wel een goede verstandhouding te hebben met

elkaar.

Participant 5: “Bij mij is het vaak ook als ik met mensen kan lachen op een
gegeven moment een teken dat ik iets meer met ze op een gelijk niveau kan

zitten, dan ik met sommige andere kan.”.

Twee geestelijk verzorgers lieten weten dat het verdwijnen van humor in de
interactie een signaal zou kunnen zijn dat er sprake is van psychische
achteruitgang bij de patiént, vaak is de oorzaak dan gelegen in achteruitgang van

de fysieke toestand.

Participant 6: “Er zijn best veel mensen bij wie je kan zeggen als ze geen humor
meer hebben, dan moeten we ons heel goed gaan afvragen hoe het met diegene
gaat. ...Ik denk dat ik relatief veel mensen tref die het zo zwaar hebben, fysiek of
met bijvoorbeeld hun diagnose, dat ze daardoor zo somber worden dat ze de

humor niet meer kunnen vinden.”.

Een geestelijk verzorger meldde dat humor laat zien hoe patiénten in het leven

staan.

42



Participant 4: “lk vind het altijd heel leerzaam als mensen zelf humor gebruiken.
Het zegt iets over wie ze zijn, wat ze belangrijk vinden en hoe zij zichzelf op hun

gemak stellen.”.

Een belangrijk punt dat in verschillende interviews terugkeerde was dat humor
bijdraagt aan een ervaring van heelheid. Verschillende geestelijk verzorgers
refereerden aan de context van een ziekenhuis, als een plaats waar heelheid een
belangrijk gegeven is. Belangrijk omdat patiénten die heelheid niet ervaren.
Daarnaast is humor weliswaar bij de ene patiént meer op de voorgrond dan bij
de andere patiént, echter humor lijkt onlosmakelijk verbonden te zijn met

menszijn volgens verschillende geestelijk verzorgers.

Participant 1:”...ik denk dat humor iets is, het is een, het hoort bij mens zijn. En je

bent in liiden gewoon mens.”.

Participant 5: “...ziekte maakt eigenlijk de plek in de wereld heel anders, de
wereld iiberhaupt heel anders, eh wie jij zelf bent heel anders, dus je verliest op
heel veel plekken, ja, en humor gaf een tool om, om dat verlies op een één of
andere manier, eh, om de, eh, daarin iets te voelen, we zijn nog mens.”. En:”
...het (humor) haalde eigenlijk weg uit, nou ja, die gebroken assumpties dat de
wereld oké is en dat de mens is en dat de mens kapot is, maar dat de mens heel is

he, dus het haalde even de wereld, het maakte even de wereld heel.”.

Participant 6: “Want anders zullen ze (patiénten) het (humor gebruiken) altijd
doen. Die mensen heb je. Daarbij is het ook heel duidelijk dat het allemaal gelinkt

is aan hun welbevinden, of aan hun spiritueel welbevinden.”.

Participant 4: “En het werk dat ... wij doen, omdat het toch een holistisch idee is
van de mens. Wat jij ook zei, we zien de mens als geheel. En als we dan alleen
maar aandacht zouden besteden aan die donkere kant, dan... Doe je heel veel

andere dingen van de ander misschien tekort.”.

Hiermee samenhangend is een ander aspect dat geestelijk verzorgers noemden,
namelijk dat de ervaring van humor voorbijgaat aan de ervaring van ziek zijn. Er
wordt een andere dimensie aangeboord waarin ziekte of lijden op dat moment

niet of minder aan de orde is. Er werd door één geestelijk verzorger een

43



kanttekening bij geplaatst, namelijk dat pati€énten humor misschien gebruiken

om juist weg te blijven bij hun eigen spiritualiteit.

Geestelijk verzorgers spraken meerdere keren over humor als middel tot
transcendentie. Een transcendente ervaring waarin de patiént een directe
verbinding voelt met anderen en/of het grotere geheel. De patiént stijgt boven
zijn eigen situatie uit. Spiritueel welzijn werd ook benaderd vanuit de
spiritualiteit van de patiént zelf. Zo noemden twee geestelijk verzorgers dat voor
een aantal patiénten humor een levenshouding is of een ‘way of life’ lijkt te zijn.
Een andere geestelijk verzorger ziet het kunnen lachen in een situatie waar
normaliter niet gelachten wordt, zin kan geven aan het leven, of het leven even

op een andere manier ervaren.

Participant 1: “Dus als het gaat om zin hebben in het leven, zin hebben ervaren,
zin ervaren aan het leven, daar betekenis in vinden...ja dan denk ik dat humor

daar een hele belangrijke rol in speelt.”.

Participant 3: “Het is net iets wat net verheven is boven het normale

vanzelfsprekende wat er al gebeurt.”.

Participant 4: “Zoals bij die familie waar ik het voorbeeld over gaf. Humor was
een deel van hun, van wie zij zijn en wie zij zijn als gezin. ...Zeker in crisissituaties
om een soort comfortabele omgeving te kunnen creéren. En ik denk dat voor heel
veel mensen de onderlinge grapjes, het plagen, de dynamiek daar heel belangrijk

voor zijn.’.

Eén geestelijk verzorger gaf aan humor meer vanuit een psychologisch
perspectief te bekijken dan vanuit een spiritueel perspectief. Zo werd gesproken

over humor als een copingsmechanisme en humor als emotie.

Vanuit hun rol als geestelijk verzorger zien de geestelijk verzorgers een functie
rondom humor in de gesprekken met betrekking tot hun visie. Zo menen zij dat
humor onderdeel is van menszijn, en er dan ook aandacht dient te zijn voor
humor in de interactie. Het belang van aandacht voor heelheid van de patiént,
zeker in relatie tot een ziekenhuis, werd meerdere keren genoemd. Patiénten

ervaren zichzelf vaak niet als heel. Daarnaast vinden geestelijk verzorgers het

44



belangrijk om in de begeleidende gesprekken met patiénten te onderzoeken
welke hulpbronnen patiénten tot hun beschikking hebben. Het zoeken naar
humor als bron van lichtheid of vrolijkheid of het ‘wakker’ maken van lichtheid in
de patiént werd dan ook in de context van hulpbronnen van de patiént
genoemd. De meeste geestelijk verzorgers noemden dat als onderdeel van hun

beroep.

Participant 2: “..dat is wel zoeken naar momenten waar kan ik lichtheid even
helpen inbrengen, omdat dat ook weer nieuwe mogelijkheden geeft ... omdat
humor voor veel mensen ook een onderdeel van hun leven is, waar je weinig,

waar je hier (ziekenhuis) minder van hebt, waar je minder van terugziet.”.

Participant 6: “...omdat ik, denk ik, als ik toch binnen kom lopen, dan moet ik

eigenlijk kijken of ik een beetje kleur eraan kan geven.”.

Participant 4: “Dus ja, dan is humor gewoon ook een heel fijne manier om te
focussen op krachtbronnen en lichtpunten.’. Nou ja, wat lichter allemaal. Dus ik
denk dat dat voor de patiént wel een waarde is van humor als dat toegevoegd
wordt. Dat die kant er ook mag zijn. ... ik heb best wel vaak gehad, dat mensen

met tranen in hun ogen dan opeens heel hard lachen.”.
Samenvattend

Uit de antwoorden van de geestelijk verzorgers verschijnen een rijk geheel aan
eigenschappen en invloeden van humor die de geestelijk verzorgers in verband
brengen met spiritueel welzijn. Uit de interviews is duidelijk geworden dat
humor diverse eigenschappen heeft die een gunstige bijdrage kunnen leveren in
de gespreksvoering van de geestelijk verzorger met de patiént. Opvallend is hoe
geestelijk verzorgers signalen oppikten uit de humor van patiénten en deze
signalen ieder op zich bijdroegen aan ondersteuning in de gespreksvoering en
band onderling. Humor werd ook gerelateerd aan de eigen holistische visie op de

mens.

45



4.2 Thema 2 De contextuele voorwaarden ten aanzien van
humor in het gesprek

Dit thema betreft de verschillende aspecten rondom het gebruik van humor in de

context van de interactie met patiénten.

Humor werd niet onbezonnen ingezet, maar weloverwogen en verantwoord.
Geestelijk verzorgers ontmoeten patiénten in de persoonlijke ruimte van de
patiént in een ziekenhuis en beseffen de kwetsbare positie van ziek en
afhankelijk zijn. Binnen deze context van ziek en afhankelijk zijn, is vertrouwen
tussen geestelijk verzorger en patiént belangrijk. Hiertoe stellen de geestelijk
verzorgers de patiént centraal. Unaniem meldden de geestelijk verzorgers dat de
patiént leidend is en het centraal stellen van de patiént werd soms meerdere
keren in hetzelfde interview benoemd. De patiént is leidend waar het gaat om
het wel al dan niet inbrengen van humor door de geestelijk verzorger en de wijze
waarop de geestelijk verzorger dat doet. Essentieel hierbij is het aftasten hoe de

patiént zelf met humor omgaat.

Participant 1: “Ik ben er niet op uit om mensen aan het lachen te maken. Dat is
het niet. Want dat is de situatie vaak ook niet. Als je bang bent voor een operatie
waarin je helemaal kapot uitkomt, dat je denkt ik word niet meer heel, weet je,
dan ga ik ze (patiénten) niet aan het lachen maken. Maar het is wel van

betekenis dat ik dat (grappig wijze) tegen die mevrouw zei ‘je bent altijd heel.”.

Participant 2: “Nou dat je inschat of het aansluit bij iemand. ...ben niet een

lolbroek die binnenkomt.”.

Participant 5: “...de patiént moet leidend zijn, leidend in de zin van, het (humor)
moet in het belang van de patiént zijn. ...En als er meerdere mensen bij betrokken
zijn, zoals artsen of verpleegkundigen of naasten, dan hangt het van de patiént af

wat er kan of niet kan.”.

De geestelijk verzorgers zijn zich gewaar hoe ingrijpend een ziekenhuisopname
voor de patiént is. Het inbrengen van humor gaat gepaard met een

voorzichtigheid en een subtiel aftasten bij de patiént of deze ruimte heeft voor

46



humor. Humor wordt zelden ondoordacht ingebracht. Zo wordt er bijvoorbeeld
eerst gezocht naar een impliciete toestemming van de patiént door op een
subtiele manier een woord of zin te gebruiken en de reactie van de patiént af te
wachten. Soms maken geestelijk verzorgers gebruik van een zin die zowel
humorvol als serieus kan worden geinterpreteerd door de patiént. De patiént

wordt dan de keuze gelaten welke kant het gesprek uit kan gaan.

Participant 4: “En misschien is het ook wel veilig als je een zin gebruikt die op
meerdere manieren geinterpreteerd kan worden, dan kun je er misschien ook nog

makkelijker weer een bepaalde draai aangeven.”.

Participant 5: “Ja daar gaat dus altijd iets aan vooraf (voor het gebruik van
humor), dat je van de ander (patiént)...ik heb het altijd het gevoel de ander geeft

mij toestemming om een grap te maken.”.

Participant 1: “...in de omstandigheid van een ziekenhuis, waarin er heel veel
gebeurd is, wil ik niet de plank misslaan. ...Het is echt voelen van: Wat gebeurt
hier (in het gesprek met patiént)? Wat gebeurt er met mij? Wat roept het op? En

daar goed naar luisteren.”.

Humor is altijd voor de patiént en nimmer ten faveure van de geestelijk
verzorger zelf. Humor is een delicaat onderdeel in communicatie. Humor kan
schade aan de relatie brengen als het gaat om het soort humor of het tijdstip van

inbreng in de conversatie.

Participant 5: “Maar soms heb ik ook het gevoel dat er gewoon geen ruimte is,
dus dat het ook niet zinvol zou zijn als ik op dat moment dat (humor) zou
opzoeken. En ja, het is maar een gevoel, want of het klopt weet ik niet, want ik ga

het niet toetsen.”.

Participant 4: “...als je als geestelijk verzorger uit het niets iets (humor) gaat
inbrengen, kun je er eigenlijk al voor zorgen dat er breuk in de verbinding
ontstaat ... maar om nou pats-boem daarmee (humor) te beginnen, is voor mij

een te groot risico.”.

47



Participant 1: “Alles hangt af van het contact wat ik met iemand heb. En soms als
ik een verkeerde opmerking maak die bijvoorbeeld alleen maar mijn gevoel voor

humor zou tegemoetkomen, dan ga ik uit contact en dat wil ik niet.”.

Verder, zo zien de geestelijk verzorgers, heeft humor het nodig dat geestelijk
verzorger en patiént elkaar verstaan op dat vlak van humor. Een geestelijk
verzorger stelde het als volgt: ‘spreken wij dezelfde taal als het gaat om humor in
dit moment?’. De meeste geestelijk verzorgers geven aan de patiént eerst te
leren kennen, weten hoe de patiént zijn eigen positie bekijkt alvorens humor te

gebruiken.

Participant 3: “En ik denk dat humor vaak pas iets later in het contact komt bij de
meeste mensen, heb ik het idee. Wie heb ik voor mij? Wat kan degene waarderen
of wat kan degene niet waarderen. Dat humor zich ook vaak beetje afspeelt op

de grens van wat gepast is of niet gepast is...”.

De patiént leren kennen is niet altijd een voorwaarde; geestelijk verzorgers
meldden dat humor ook wordt toegepast om een patiént te leren kennen, zeker
waar het gaat om een kortstondig contact. Deze twee op het oog strijdige manier

van het gebruiken van humor is verder niet geduid.

Participant 6: “In een snel contact doe ik het vrij, doe ik het sneller dan wanneer

ik langer met iemand zit en dan al helemaal ergens in zit.”.

Overduidelijk was dat humor niet kan worden gebruikt als een patiént samenvalt
met groot verdriet, de patiént vol is met zwaarte en donkerte, overspoeld is door
emoties of bij ernstige fysieke pijn. Het niet toepassen, hing volgens de geestelijk
verzorgers samen met dat humor gebruiken voor hen niet gepast voelden, dan
wel aanvoelden dat er in de patiént geen ruimte was voor de lichtheid van
humor. Het wel of niet kunnen toepassen in deze situaties bij een waargenomen
zwaarte van een patiént is een dunne lijn. Soms blijkt, uit hoe onwaarschijnlijk

het soms lijkt, er toch iets van ruimte te zijn.

Participant 5: “...ze (patiénte) kan mega verdrietig zijn he, dat voelt we moeten

geen grappen maken.”.

48



Participant 6: “...soms is de tegenwoordigheid zo zwaar of zo tragisch, dat er niet
echt behoefte is om ook op die manier (met humor) contact te maken. En soms,
zeker in het eerste contact, is dat juist wel zo, ook al is de thematiek misschien

wel vol met tragiek.”.

In het verlengde hiervan noemden geestelijk verzorgers dat humor pas dan
gebruikt kan worden als de patiént een teken van hoop of lichtheid laat

doorschemeren.

Participant 4: “..dus dat mensen zo wel echt in zo een donkere container eigenlijk
zaten, dat er geen licht of wat dan ook in kon komen, dus ik denk, ehm, dat je
voor humor een beetje ergens nog een sprankel hoop nodig hebt, van hé, er, er is

nog licht, er is ruimte voor licht, heel af en toe kan ik dat erin laten.”.

Ook als patiénten uitzichtloosheid ervaren, laten geestelijk verzorgers weten
geen humor te gebruiken. Daarnaast zijn er andere specifieke momenten in het
gesprek zelf waar geestelijk verzorgers geen humor toepassen. Een aantal
geestelijk verzorgers liet weten dat het moment waarin er sprake is van een
zekere diepte in een gesprek, zich niet leent voor humor. Humor zou deze

diepgang kunnen verbreken.

Participant 6: “...dat ik eigenlijk iets wil zeggen, maar het niet doe, omdat ik denk,
nee, dit is niet gepast, of diegene gaat dat nu niet helemaal vatten, of het haalt

ons uit een bepaalde sfeer.”.

Alhoewel de mens en de rol van geestelijk verzorger niet strikt te scheiden zijn, is
er door de geinterviewden een aantal punten genoemd over het ervaren en

gebruik van humor.

Humor is persoonlijk en hiermee is humor onherroepelijk verbonden aan de
persoon van geestelijk verzorger. De geestelijk verzorgers noemden een zestal
punten die zij persoonlijk ervaren als nodig, helpend om humor te laten
functioneren. Zo kwam bij de meeste geestelijk verzorgers naar voren dat het om
authenticiteit van de geestelijk verzorger vraagt om humor te laten werken;
humor kan geen kunstje zijn. Humor vereist congruentie wil het helpend zijn in
de interactie.

49



Participant 3: “..het (humor) vraagt wel, wel echt om een authentiek emotie. Eh,
ik kan niet, tenminste, ik persoonlijk kan niet op commando lachen en dat een

ander niet merkt dat het niet echt helemaal gemeend is.”.

Een tweede punt dat de persoon van geestelijk verzorger aangaat, betreft de
innerlijke ruimte van de geestelijk verzorger zelf. Geestelijk verzorgers kunnen
zich psychisch of emotioneel belast voelen door werk of privé situaties. Humor
kan alleen ingezet worden en een goede uitwerking hebben als de geestelijk
verzorger zelf ontspannen en open is en zonder in beslag genomen te zijn door
allerlei andere gedachtes. Eén geestelijk verzorger legde specifiek de link met de

eigen innerlijke ruimte.

Participant 3: “Voor het hebben van humor, eh, moet ik wel ook een stukje
innerlijke rust en ruimte ervaren. Dus ik moet niet zelf al vol zitten. ... Ga ik het
gesprek, eh, eigenlijk al gespannen of met een beetje lood in mijn schoenen of,
eh...misschien met, met, al een vol hoofd van een vorig gesprek of, nou ja, noem
maar op, dan wordt het wel lastiger om ehm humor zo wel te ontvangen en erin

mee te gaan.”.

In een ziekenhuis kunnen geestelijk verzorgers uit zichzelf contact zoeken met
patiénten. Soms loopt dat eerste contact stroef. Zo liet een geinterviewde weten
dat bij een ervaren negatieve houding vanuit de patiént, waarin de
geinterviewde het gevoel had niet gewenst te zijn, humor ook niet werd

aangewend.

Een vierde punt betreft het ervaren van grensoverschrijdende opmerkingen of
grappen die door de patiénten zelf worden geplaatst. Er ontstaat vaak een
ongemakkelijkheid bij de geestelijk verzorger en de antwoorden van de geestelijk
verzorgers benadrukten vooral dat het niet eenvoudig is om hier mee om te
gaan. Zeker waar het gaat om seksistische of racistische getinte grappen, hebben

de geestelijk verzorgers niet altijd een pasklaar antwoord.

Participant 2: “Of grappen. Je kan het haast geen grappen meer noemen. Maar

dat is dan hun humor. Wat doe ik dan? Nou, eigenlijk, dat zijn geen grappen. Dat

50



is wel wat, nou, een ander onderwerp, dat is meer grensoverschrijdend, en wat

doe je dan?”.

Participant 4: “..dan kan het ook zijn dat ik vanuit mijn eigen waarden en vanuit

mijn eigen normen zeg van, nou ja, dit ervaar ik niet als grappig.”.

Ervaring in het werk is een ander aspect. Een aantal geestelijk verzorger relateert
een ruime werkervaring aan meer comfortabel zijn met het inbrengen van
humor. Als laatste punt noemden twee geestelijk verzorgers dat hun
levensbeschouwing waarin lichtheid, vrolijkheid en relativering een belangrijke
rol spelen positief correleert met het gebruik van humor. Andersom werd niet

gerapporteerd.

Participant 1: “..Omdat het (humor) raakt aan wie ik ben, wie ik wil zijn, hoe ik

naar de wereld kijk, wat betekenis heeft.”.

Verder werden verschillende componenten genoemd die samenhingen met de
patiént als mens. Hoe humor werkt in de interactie tussen geestelijk verzorger en
patiént heeft bijvoorbeeld veelal te maken met persoonlijke eigenschappen van
de patiént. Het merendeel van de geestelijk verzorgers benoemden hierin het
karakter van de patiént. De ene patiént heeft humor als een leefwijze en zit als
het ware ingebakken in de persoon. Bij de andere patiént is humor meer latent
aanwezig. Een ander component betreft het vertrouwen hebben in de geestelijk
verzorger. Als geestelijk verzorger vraagt het beroep om de zwaarte en het lijden
van een patiént te kunnen verdragen, het in staat kunnen zijn om bij leed
aanwezig te kunnen blijven. Het lijkt het voor de patiént van belang te weten dat
zij ervan op aan kunnen hun leed toe te kunnen vertrouwen aan de geestelijk
verzorger. Geestelijk verzorgers rapporteerden een aantal keer over ervaringen
van zich uitgedaagd voelen door bepaalde humor van patiénten. Het uitdagende
leek dan te gaan of de geestelijk verzorger stevig genoeg zou zijn om de ernst
van hun situatie te kunnen dragen. Patiénten wilden weten of zij op dat vlak van

de geestelijk verzorger op aan konden.

Participant 4: “...soms van, oh, kun jij je mannetje wel staan, zeg maar... (als

patiénten plagen).”.

51



In aantal gevallen leek het ook te gaan over het opzoeken van de grens van de
geestelijk verzorger in hoeverre deze in staat was om grappig te kunnen zijn in

het gesprek.

Participant 2 zegt hierover: “...wat zoekt iemand in een ontmoeting? Sommige

mensen zoeken wel...is hier nog iets te beleven, zeg maar.”.
Samenvattend

In de interactie gaat het bij de geestelijk verzorgers om het centraal stellen van
de patiént. De patiént is leidend waar het gaat om het gebruik van humor door
de geestelijk verzorgers. Alle geestelijk verzorgers waren zich uitermate bewust
van de kwetsbare positie van de patiént en de daarmee samenhangende
noodzaak tot voorzichtigheid rondom het gebruik van humor. Unaniem was er
sprake van afweging bij het inbrengen van humor. Daarnaast meldden de meeste
geestelijk verzorgers dat persoonlijke aspecten zowel bij hen als bij de patiént

een rol speelden om humor te laten werken.

4.3 Thema 3 Humor in relatie tot diverse aspecten van ruimte

Dit thema behandelt de waarde die geestelijk verzorgers toekennen aan het
begrip ruimte en de rol die humor daarin speelt. Het gaat hierbij om innerlijke

ruimte en de ruimte tussen de patiént en de geestelijk verzorgers.

Alle zes de geestelijk verzorgers brachten het begrip ruimte meerdere malen ter
sprake. Hoe het begrip ruimte door de geestelijk verzorgers werd gebruikt, valt
als volgt op te delen: namelijk interpersoonlijk en intrapersoonlijk. De
interpersoonlijke ruimte is die ruimte tussen geestelijk verzorger en patiént.
Eensgezind spreken de geestelijk verzorgers over deze ruimte die ontstaat als er
sprake is van gedeelde humor. Er kan sprake zijn van een gedeeld beeld,
verbeelding waarin de patiént zich vrij kan voelen en zich kan uiten over

onderwerpen die de patiént zwaar liggen.

Participant 5: “We konden ook samen aan een grap bouwen, dat werd een soort
narratief construct van ons samen. We creéerden eigenlijk iets anders samen,

wat vreselijk ontspannen en heel erg vrij was.”. En: “...en die ruimte is bijna

52



sacraal, daar gebeurt iets dat transformeert eigenlijk de tijd en dat gebeurt soms
met zo een grap. ...Een grap is dus eigenlijk een soort ontmoeting ergens in de
dialoog. En als dat oké is en ik bepaal dat niet, dan ontstaat er een soort

tussenruimte, die ons (geestelijk verzorger en patiént) transformeert.”.

Participant 4: “Je hebt verschillende manieren van met elkaar kunnen
communiceren en humor is daar één van. Maar als we het hebben over dat
speelveld, wat ontstaat tussen jou en mij als we met elkaar communiceren, dan is
humor een manier waarop we dat spel kunnen spelen op datzelfde veld of binnen

diezelfde ruimte.”.

Soms wordt deze interpersoonlijke ruimte aangemerkt als transcedent op het
moment dat geestelijk verzorger en patiént samen humor beleven. Beiden
stijgen boven de situatie van dat moment uit. Binnen deze ruimte kan er ook
sprake zijn van transformatie, het ervaren van transformatie met betrekking tot
zwaarte. Een geestelijk verzorger spreekt over het creéren van gezamenlijk

narratief dat mogelijk is in deze ruimte.

Participant 5: “...het was humor, het was opeens, het haalde het weg wat ons
(geestelijk verzorger en patiént) ... het haalde de belemmering weg ... het bracht
haar (patiénte) ook niet van haar plek af van dat zij ziek was en doodging, maar
er ontstond een soort tussen waarin we andere mensen werden, andere rollen

kregen zoiets.”.

Participant 4:” Nou ja ik denk dat dat transcendente wat we net noemden al wel
een goed voorbeeld is (van spiritueel welzijn). Dat je gewoon voor een bepaalde
verbinding kan zorgen die net wat dieper gaat of net wat hoger rijkt over wat
meer mensen. Dus ik denk op die manier dat het gewoon wel een vaardigheid

(humor inbrengen) is die belangrijk is binnen ons werkgebied.”.

Er waren ook geestelijk verzorgers die aangaven dat humor de innerlijke ruimte
van een patiént kan vergroten. Als een patiént in zijn innerlijke ruimte vastzit in
zijn denken, verstard is of vol zit met pijn en leed kan humor deze ruimte

vergroten en zo plaats maken voor bijvoorbeeld een meer reflectieve houding

53



van de patiént. Het in staat kunnen zijn om te reflecteren schept afstand van de

situatie en creéert op zijn beurt ook meer ruimte.

Participant 3: “..dus ik denk die dingen (humor) vooral voor mij (kijkend naar de
patiént) in een ander perspectief, op een andere manier toch bepaalde thema’s
aanraken, meer ruimte met elkaar creéren in de communicatie, de verbinding

verdiepen.”.

Participant 5:”...en soms zag je heel veel beklemming, waarin je soms met humor
iets kon openmaken. ... Een ruimte kon openmaken om, om erlangs, om er dieper

op in te gaan.”.

Participant 1: “Ze (patiénten) kijken gewoon even naar wat er gebeurt in

zichzelf.”.

Naast dat humor de innerlijk ruimte kan vergroten, kan humor ook de weg vrij

maken naar de innerlijke ruimte van de patiént.

Participant 4: “...dat het (humor) een bepaalde weg daar (innerlijke ruimte)
naartoe is. Ik zeg niet dat dat de enige manier is, maar ik denk dat het soms daar
inderdaad een soort weg naartoe is. lets wat mensen van zichzelf laten zien of

niet.”.

Participant 3: “Er zijn ook mensen die het moeilijk vinden om zware dingen of
serieuze onderwerpen te bespreken, maar die via een grapje of via een ... daar
wel komen. En daarna misschien wel even opeens in een reflectieve modus zitten.
... dan zet ik het op die manier wel soms in als een andere route naar een diepere

laag.”.
Samenvattend

Geestelijk verzorgers nemen een positieve invloed van humor waar op de
innerlijke ruimte van de patiént, verder zien zij de invloed die de eigen innerlijke
ruimte heeft bij het toepassen van humor. Daarnaast beschrijven geestelijk
verzorgers dat humor waardevol is in de door hen ervaren ruimte tussen hen en

de patiént.

54



Hoofdstuk 5 Discussie en conclusie

In dit hoofdstuk zal allereerst een antwoord worden gegeven op de centrale
onderzoeksvraag: wat is volgens geestelijk verzorgers, binnen het domein van
spiritueel welzijn, de rol van humor in de interactie tussen de geestelijk verzorger
en de patiént? Doel van dit onderzoek was inzicht te krijgen over de betekenis
van humor als bijdrage binnen de interactie tussen geestelijk verzorger en
patiént, met name binnen het domein van spiritueel welzijn. Voor de

beantwoording van de hoofdvraag zijn onderstaande deelvragen gehanteerd.

1. Hoe laat het praktijkdoel van de geestelijk verzorging zich omschrijven

vanuit de theorie?

2. Wat betekent interactie in de relatie tussen geestelijk verzorger en
patiént?
3. Welke invulling geven wetenschappelijke theorieén aan het concept

humor in relatie tot welzijn en spiritualiteit?

4. Hoe kijken geestelijk verzorgers naar de bijdrage van humor in de

interactie tussen hen en de patiént binnen hun eigen domein?

De belangrijkste en opvallendste uitkomsten worden besproken. Na de
uitkomsten volgt een overzicht van de zwakke en sterke kanten van dit
onderzoek en de gehanteerde methodologie wordt bekeken op zijn merites.
Afsluitend worden er aanbevelingen gedaan voor verder onderzoek en

verwerking in de praktijk.

5.1 Belangrijkste uitkomsten

Het onderzoek laat zien dat de geestelijk verzorgers in de interactie tussen hen
en de patiént een duidelijke rol voor humor zien weggelegd. Over het algemeen
beschouwen de geestelijk verzorgers humor van positieve invloed op de
communicatie tussen hen en de patienten. Dit komt overeen met de uitkomsten
van de aangehaalde onderzoeken in hoofdstuk 2, waarin onder andere Bennet

(2003), Wender (1996) en Christie en Moore (2005) de gunstige invloed

55



terugzagen in de praktijk van artsen en verpleegkundigen en hun patienten.
Naast de gunstige invloed van humor in de interactie, werd in dit onderzoek ook
duidelijk dat de geestelijk verzorgers humor relateerden aan het spiritueel
welzijn van patiénten. De effecten van humor op spiritueel welzijn zijn benoemd
in het theoretisch kader (Ohliger 1990; Gordon 2010) en vertonen
overeenkomsten met de door de geestelijk verzorgers effecten van humor op het
spiritueel welzijn. In het onderzoek komt naar voren dat de geestelijk verzorgers
deze effecten van humor positief relateren aan het spiritueel welzijn van de
patiént. In het model van ‘Humor in relatie tot spiritualiteit en welzijn’ in
paragraaf 2.4 zijn de door de geestelijk verzorgers genoemde effecten van humor
eveneens terug te vinden. Welke humor door de geestelijk verzorger werd
gebruikt, wanneer en met welk effect op het spiritueel welzijn is niet aan de orde
gekomen. De genoemde effecten van humor bij patiénten zijn gezien vanuit het
perspectief van de geestelijk verzorger, hoe humor wordt ervaren door de
patiént zelf was geen onderdeel van dit onderzoek. De genoemde effecten op
het spiritueel welzijn van de patiént moeten dan ook in dat licht worden
bekeken. Overeenkomstig de bevindingen in het theoretisch kader zien geestelijk
verzorgers alleen een positieve invloed van humor in de interactie, als deze
wordt aangewend met voorzichtigheid en met oog voor de patiént en zijn
context (Du Pré 1998; Jacobs 2020; Emerson 1969). Het belang van
voorzichtigheid in het aanwenden van humor door geestelijk verzorgers hangt
samen met de derde uitkomst van het onderzoek, waarin dat belang verder

wordt besproken.

Daarnaast toont het onderzoek de relevantie van de innerlijke ruimte van de
patiént in relatie tot humor aan. Deze bevinding hangt samen met de hiervoor
genoemde positieve effecten van humor op spiritueel welzijn. Ten eerste zien
geestelijk verzorgers dat de effecten van humor pas worden ervaren als de
patiént daar innerlijke ruimte voor heeft. Een mogelijke verklaring zou gevonden
kunnen worden in wat Muthert en Schaap-Jonker aanhalen in hun artikel over de
verschillende zijnswijzen van Ogden. De tweede zijnswijze van Ogden wordt

gekenmerkt doordat gevoelens en gedachten er simpelweg zijn en dat men (in

56



dit geval de patiént) wordt geleefd door de ervaring en niet in staat is te ‘denken
en voelen over’ de eigen situatie, bijvoorbeeld bij grote angst (Muthert &
Schaap-Jonker, 2015, p. 54). Het zou kunnen zijn dat in deze tweede zijnswijze
van Ogden geen ruimte is voor het ervaren van (positieve) effecten van humor.
Het zou een mogelijke verklaring kunnen zijn, tegelijkertijd is de kanttekening
hierbij hoe deze zijnswijzen nu precies samenhangen met innerlijke ruimte. Ten
tweede zien geestelijk verzorgers dat het aanwenden van humor een dusdanige
verdieping kan brengen in het contact met de patiént, dat de innerlijke ruimte
van de patiént kan worden aangeraakt en er mogelijkheden zouden kunnen zijn
voor veranderingen in de patiént. Het overzicht van de verschillende
beschrijvingen van innerlijke ruimten in het theoretisch kader (zie Tabel 1,
subparagraaf 2.2.3) sluiten aan op deze bevinding. Vanuit het ‘Model voor
humor in relatie tot welzijn’ in het theoretisch kader (blz. 22) wordt de kracht
van humor ten opzichte van de innerlijke ruimte zichtbaar. In het theoretisch
kader wordt weinig aandacht besteed aan het belang van de innerlijke ruimte
van de geestelijk verzorger zelf. De geestelijk verzorgers in het onderzoek
spreken wel over het belang van het hebben van een eigen innerlijke ruimte om
humor aan te wenden. Ook lijkt de innerlijke ruimte van de patiént, zoals nu
beschreven in het theoretisch kader, een op een zichzelf staand gegeven. Smit
(2006) spreekt echter over het betreden van elkaars (pastor en pastorant)
innerlijke ruimte in een gesprek, over een ontmoeting. Wellicht hangt deze
‘ontmoeting’ samen met de door de geestelijk verzorgers aangehaalde ruimte
tussen hen en de patiént. Hier wordt verder op ingegaan onder paragraaf 5.2

Opvallende uitkomsten’.

De derde belangrijke uitkomst van dit onderzoek is dat de geestelijk verzorgers
humor waardevol vinden, maar dat humor pas waardevol is als het in dienst
staat van de patiént. De geestelijk verzorgers stellen dat de patiént leidend is
waar het gaat om hanteren van humor door de geestelijk verzorger. De
kwetsbare positie van de patiént in het ziekenhuis speelt daarbij een rol. Ook
Jacobs (2020) benadrukt de kwetsbare positie van patienten. Weliswaar kunnen

geestelijk verzorgers met humor enigszins plagen of uitdagen, maar de

57



kwetsbaarheid van de patiént wordt nooit uit het oog verloren. Geestelijk
verzorgers hanteren humor aanvoelend en aftastend met zorg voor veiligheid en
vertrouwen voor de patiént. Het met gevoel en voorzichtigheid gebruik maken
van humor, betekent rekening houden met de kwetsbaarheid van de patiént
(Vandenhoeck, 2009, p. 117). Vanuit de theorie wordt deze voorzichtigheid
benadrukt door Leiber (1986). Du Pré geeft nog een mogelijke andere verklaring
over de voorzichtigheid die geestelijk verzorgers betrachten, namelijk dat
geestelijk verzorgers zich gewaar zijn van niet alleen de kwetsbare positie, maar
ook van het verschil in positie tussen geestelijk verzorger en patiént (2009, p.
187). Het verschil in positie is in de resultaten niet naar voren gekomen.
Opvallend is de kwetsbaarheid van de patiént ten aanzien van humor: enerzijds
zien geestelijk verzorgers dat als een reden om humor niet aan te wenden,
anderzijds blijkt dat binnen de kwetsbaarheid van de patiént humor ook
positieve effecten kan hebben. In het onderzoek is niet ingegaan op wat de

kwetsbaarheid van patienten ten aanzien van humor precies betekent.

5.2 Opvallende uitkomsten

Een opvallende uitkomst is de taakgerichtheid van de geestelijk verzorgers op
het vlak van humor. Geestelijk verzorgers zien het als een taak om signalen van
de patiént op te vangen die gerelateerd zijn aan humor. Humor wordt door hen
niet gezien als een op zichzelf staand gegeven, maar de geestelijk verzorgers
kennen betekenis toe aan hoe patiénten humor gebruiken. De vraag welke
betekenis te geven aan hoe patiénten humor gebruiken, zou kunnen vallen
onder het stellen van spirituele diagnose (Puchalski & Ferrell, 2010, p. 63). In
verlengde daarvan kwam naar voren dat geestelijk verzorgers het verlies van
humor als een signaal opvatten dat de patiént zicht op hoop had verloren en zij
daar hun houding naar de patiént op af stemden. Een andere taak die geestelijk
verzorgers voor zichzelf zagen weggelegd, is het brengen van lichtheid in de
vorm van humor. Niet alleen het kunnen zijn bij lijden, ook het brengen van
lichtheid om dit lijden te kunnen dragen, wordt door de meeste de geestelijk
verzorgers genoemd als essentieel onderdeel van het beroep. De vraag hoe

humor en -het brengen- van lichtheid zich tot elkaar verhouden, is in dit

58



onderzoek niet beantwoord. In de beroepsstandaard van geestelijk verzorgers
wordt gesproken over de oriéntatie van geestelijk verzorgers op kracht en
veerkracht (VGVZ, 2015, pp. 10-11). Ook spreekt de beroepscode over het
zoeken in begeleiding naar bronnen van kracht; humor als bron van kracht zou

daarbij kunnen passen (VGVZ, 2015, p. 11).

Een ander opvallende uitkomst is hoe geestelijk verzorgers humor beschouwen
in hun mensvisie. De geestelijk verzorgers hanteerden een holistische mensvisie
en zien daarin humor als onderdeel van mens zijn. De geestelijk verzorgers
spreken over ‘heel de mens’ en humor maakt onderdeel uit van het heel zijn.
Geestelijk verzorgers vinden het vooral belangrijk om aandacht te besteden aan
heelheid in de context van het ziekenhuis waar heelheid in het geding is. Deze
holistische visie en het handelen vanuit deze visie houdt verband met het
referentiekader van waaruit de geestelijk verzorger handelt (Menken - Bekius &
Van der Meulen, 2007, p. 54-55). Binnen het theoretisch kader is het belang van
de mensvisie van de geestelijk verzorger niet beschreven en dus ook niet in

relatie tot humor.

De laatste opvallende uitkomst betreft ruimte tussen geestelijk verzorger en
patiént. In het theoretisch kader is aandacht besteed aan wat innerlijke ruimte
inhoudt en hoe humor en de effecten van humor daar een rol in spelen (2.2.2 en
2.4). Het is opvallend dat in de resultaten het accent meer lag op de ruimte die
geestelijk verzorgers schetsten tussen hen en de patiént. Geestelijk verzorgers
typeerden deze ruimte onder andere met: “samen iets creéren”, “een speelveld”
en een plaats waar transcendente ervaringen konden plaatsvinden. Zo bezien
suggereren deze typeringen een belang in de interactie tussen geestelijk
verzorger en patiénten. Een verklaring kan worden gevonden in het
gedachtengoed van Ogden. In een artikel van Muthert en Schaap-Jonker (2015,
p. 55) halen zij de zijnswijzen van Ogden aan. Vanuit de door Ogden geschetste
derde zijnswijze kan de patiént samen met de geestelijk verzorger komen in een
ruimte waarin de patiént met distantie en creativiteit kan kijken naar zijn

situatie. Een andere verklaring kan worden gevonden vanuit de

psychotherapeutische benadering. Binnen de verhouding tussen geestelijk

59



verzorger en patiént, spelen zogenaamde ‘moments of meeting’, die omschreven
kunnen worden als een impliciete dialoog tussen beiden, een rol. Binnen deze
‘moments of meeting’ kunnen veranderingsprocessen zich ontwikkelen (Stern,
2004). Deze impliciete dialoog met min of meer beoogde veranderingsprocessen,
lijkt ook aan te sluiten bij het verhoopte doel van geestelijk verzorgers (Van der
Loo et al., 2007, pp. 40-44) waarin de geestelijk verzorger hoopt dat er bij de

patiént iets te weeg wordt gebracht, zonder daar direct gericht op te zijn.

5.3 Beschouwing van sterke en zwakke punten van het
onderzoek

Het onderzoek betreft een verkennend onderzoek, er is weinig bekend over hoe
geestelijk verzorgers humor waarderen in het contact met patiénten in een
ziekenhuis en ook niet in het licht van spiritueel welzijn. Door de geestelijk
verzorgers hierover te bevragen in een half gestructureerd interview is er zoveel
als mogelijk ruimte gecreéerd om geestelijk verzorgers hierop te laten
antwoorden. De beantwoording van deze hoofdvraag staat hiermee dicht bij de

praktijk.

Er is interessante data uit de interviews naar voren gekomen, met relevantie
voor het werkveld. Niet alle data gaven antwoord op de onderzoeksvraag en
konden hierdoor niet meegenomen worden in de analyse. Wel zou dit aanleiding
kunnen zijn voor vervolgonderzoek. Zo beschrijven de geestelijk verzorgers
diverse manieren waarop zij humor gebruiken. Naast het gebruik van humor in
taal, maakten de geestelijk verzorgers ook gebruik van humor door middel van
beelden, lichaamshouding en gezichtsexpressie. De verschillende uitingen van

humor zouden als krachtbronnen onderzocht kunnen worden.

De achtergrond van de participanten verschilden in leeftijd, levensbeschouwing,
geslacht en ervaring, hierdoor werd de waarde van humor binnen de
gespreksvoering vanuit verschillende invalshoeken benaderd. Een ander aspect
met betrekking tot de achtergrond van de geestelijk verzorgers is dat,
waarschijnlijk inherent aan de professie, zij allen beschikten over het vermogen

tot zelfreflectie en een taalvaardigheid beschikten waarmee een rijk antwoord

60



gegeven kon worden op de vragen. Deze rijkheid van de antwoorden hebben een
duidelijke bijdrage kunnen leveren aan de beantwoording van de

onderzoeksvraag.

De hoeveelheid tijd is bepalend geweest voor de omvangrijkheid van het
onderzoek. Er is om die reden gekozen voor zes participanten. Belangrijk is te
melden dat na het uitwerken van twee derde van de interviews er al enige
saturatie zichtbaar was. Desondanks zijn zes personen op de hoeveelheid
werkende geestelijk verzorgers in een ziekenhuis een gering aantal en zou voor

generaliseerbaarheid een groter aantal participanten gekozen moeten worden.

Er is in het theoretisch kader getracht humor als levenskunst, effecten van
humor, spiritueel welzijn en innerlijke ruimte met elkaar te verbinden. De
theorieén over levenskunst en de rol van humor daarin waren waardevol en te
relateren aan de effecten van humor op spiritueel welzijn en innerlijke ruimte.
Terugkijkend op het theoretisch kader en de resultaten blijken humor en
levenskunst in relatie tot spiritueel welzijn en innerlijke ruimte niet voldoende

duidelijk met elkaar te kunnen worden verbinden.

5.4 Aanbevelingen voor onderzoek en praktijk

Een geestelijk verzorger gaf aan geen relativerende humor te gebruiken vanwege
het misschien ongewenste effect dat een patiént zich niet serieus genomen
voelt. Dat roept de vraag op hoe de patiént tegen het gebruik van humor
aankijkt. Welke ervaringen hebben patiénten met door geestelijk verzorgers
aangewende humor? Interessant is dan ook of de ervaringen van geestelijk

verzorgers overeenkomen met die van patiénten.

De verkennende vragen van dit onderzoek gaven antwoorden die op hun beurt
weer vragen om onderzoek. Zo is het begrip innerlijke ruimte in relatie tot humor
bekeken vanuit het perspectief van de geestelijk verzorger, ook hier zou
onderzocht kunnen worden hoe patiénten deze relatie met humor en de eigen
innerlijke ruimte ervaren. Daarnaast kan de ruimte die geestelijk verzorgers
meerdere malen beschreven tussen henzelf en de patiénten onderwerp van

onderzoek zijn. Vragen als waar gaat deze ruimte over, wat gebeurt er in deze

61



ruimte in relatie tot humor? Vinden daar veranderingen plaats? En zo ja, welke?
Het is interessant deze materie uit te diepen; wellicht dat de uitkomsten van

dergelijk onderzoek kunnen bijdragen aan de praktijk van de geestelijk verzorger.

Een andere vraag is of en hoe humor doorwerkt in de levensbeschouwing van de
geestelijk verzorger. Opvallend is dat de geestelijk verzorgers humor kunnen zien
als onderdeel van een levenshouding, als een manier van in het leven staan op
dusdanige manier dat het kan bijdragen tot een fijn en prettig leven waarin de
ontberingen van het leven opgevangen kunnen worden. Kan een dergelijke
levenshouding worden ontwikkeld en zouden geestelijk verzorgers deze kunnen

helpen ontwikkelen bij patiénten?

62



Literatuurlijst

Bennett, H. J. (2003). Humor in medicine. Southern Medical Journal, 96(12),
1257-1261.

Bouman, E. (2018). Humor. Tijdschrift voor Psychoanalyse, 24(4), 237-239.

Braun, V., & Clarke, V. (2006). Using thematic analysis in psychology. Qualitative
research in psychology, 3(2), 77-101.

Carbelo Baquero, B., Asenjo Esteve, A., & Rodriguez de la Parra, S. (2000). Una
aproximacion terapéutica al humor en el cuidado paliativo [Therapeutic

approach to humor in palliative care]. Aten Primaria, 26(1), 58-62.

Christie, W., & Moore, C. (2005). The impact of humor on patients with
cancer. Clinical journal of oncology nursing, 9(2), 211. https://doi:
10.1188/05.cjon.211-218

Dean, R. (2003). ‘Death, Humor, and Spirituality: Strange Bedfellows?’ In Cox,
G.R., Bendiksen, R. A,, Stevenson, R.G. (Reds.) Making Sense of Death,
Spiritual, Pastoral, and Personal Aspects of Death, Dying and

Bereavement. (pp. 73-83). Baywood Publishing Company.

Doolaard, J. (2015). ‘Begeleiding en Hulpverlening’ In J. Doolaard. (Red.). Nieuw
Handboek Geestelijke verzorging. (pp. 735-744). Kok.

Du Pré, A. (1998). Humor and the healing arts: A multimethod analysis of humor

use in health care. Routledge.

Emerson, J.P. (1969). Negotiating the serious import of humor. Sociometry, 32,

169-181. https://doi.org/10.2307/2786261

Erdman L. (1991). Laughter therapy for patients with cancer. Oncology nursing
forum, 18(8), 1359—1363.

Gordon, M. (2010). Learning to laugh at ourselves: Humor, self-transcendence,
and the cultivation of moral virtues. Educational Theory, 60(6), 735-749.
http://d0i:10.1111/j.1741-5446.2010.00387.x

63


http://doi:10.1111/j.1741-5446.2010.00387.x

Hennink, M., Hutter, I., & Bailey, A. (2020). Qualitative research methods. Sage

Publications.

Instituut voor Kankeronderzoek en Nazorg. (2010). Landelijke richtlijn spirituele

zorg versie 1.0. IKNL.

Jacobs, G. (2020). Zin in geestelijke verzorging [Oratie Universiteit Humanistiek].
Uitgeverij Net aan Zet. Geraadpleegd op 23 mei 2024, van
https://research.uvh.nl/ws/portalfiles/portal/14763585/Full+Text.pdf

Janes, L. M., & Olson, J. M. (2000). Jeer pressure: The behavioral effects of
observing ridicule of others. Personality and Social Psychology Bulletin,

26(4), 474-485. https://doi.org/10.1177/0146167200266006

Johnson, P. (2002). The use of humor and its influences on spirituality and coping
in breast cancer survivors. Oncology nursing forum, 29(4), 691-695.

https://doi.org/10.1188/02.0nf.691-695

Kuiper, N. A., Grimshaw, M., Leite, C., & Kirsh, G. (2004). Humor is not always the
best medicine: specific components of sense of humor and
psychological well-being. Humor - International Journal of Humor

Research, 17(1-2). https://doi.org/10.1515/humr.2004.002

Lefcourt, Herbert M.. 2001. ‘Humor.” In Snyder, C.R., & Lopez, S.J. (Reds.)

Handbook of positive psychology. (pp. 619-631). Oxford University Press.

Leget, C. (2008). Van levenskunst tot stervenskunst. Pallium, 10, 22-25.
https://doi:10.1007/bf03077402

Leget, C. (2016). Van levenskunst tot stervenskunst: Over spiritualiteit in de

palliatieve zorg. Lannoo.

Linge-Dahl, L. M., Heintz, S., Ruch, W., & Radbruch, L. (2018). Humor assessment
and interventions in palliative care: A systematic review. Frontiers in

psychology, 9, 890. https://doi: 10.3389/fpsyg.2018.00890

Martin, R. A., Puhlik-Doris, P., Larsen, G., Gray, J., & Weir, K. (2003). Individual

differences in uses of humor and their relation to psychological well-

64


https://doi.org/10.1177/0146167200266006
https://doi.org/10.1515/humr.2004.002

being: Development of the Humor Styles Questionnaire. Journal of
research in personality, 37(1), 48-75. https://doi.org/10.1016/S0092-
6566(02)00534-2

Martin, R., Kuiper, N., Olinger, L. & Dance, K. (1993). Humor, coping with stress,
self-concept, and psychological well-being. Humor, 6(1), 89-104.
https://doi.org/10.1515/humr.1993.6.1.89

Menken-Bekius C., Van der Meulen, H. (2007). Reflecteren kun je leren. Basisboek

voor pastoraat en geestelijke verzorging. Kok.

Mird, J. (1973). The smile of a tear. Geraadpleegd op 29 mei 2024,

van https://miroshop.fmirobcn.org/en/posters/173-le-sourire-d-une-

larme-1973.html

Muthert, J., & Jonker, J. (2015). Verbeeldingskracht als denkmodus: over trauma,

kunst, en zoeken naar zin. Psyche & geloof, 26(1), 49-61.

Ohliger, J. (1990). ‘Forum: You Shall Know the Truth and the Truth Shall Make
you Laugh’, Journal of Adult Education, 19(1), 32.

Peterson, C., & Seligman, M. E. (2004). Character strengths and virtues: A

handbook and classification (Vol. 1). Oxford University Press.

Pinna, M. A. C., Mahtani-Chugani, V., Sanchez Correas, M. A., & Sanz Rubiales, A.
(2018). The use of humor in palliative care: a systematic literature
review. American Journal of Hospice and Palliative Medicine, 35(10),

1342-1354. https://doi: 10.1177/1049909118764414

Poland, W. (1990). The gift of laughter, on the development of a sense of humor

in clinical analysis. Psychoanalytic Quaterly, 49, 197-225.

Puchalski, C. M., Vitillo, R., Hull, S. K., & Reller, N. (2014). Improving the spiritual
dimension of whole person care: Reaching national and international
consensus. Journal of Palliative Medicine, 17(6), 642-652.

https://doi.org/10.1089/jpm.2014.9427

Puchalski, C., & Ferrell, B. (2011). Making health care whole: Integrating

spirituality into patient care. Templeton Foundation Press.

65


https://doi.org/10.1515/humr.1993.6.1.89
https://miroshop.fmirobcn.org/en/posters/173-le-sourire-d-une-larme-1973.html
https://miroshop.fmirobcn.org/en/posters/173-le-sourire-d-une-larme-1973.html
https://doi.org/10.1089/jpm.2014.9427

Rizzuto, G. (2014a). Mediale levenskunst, een interculturele polyloog. ASP.

Roberts, R.C. (1988). Humor and the virtues. Inquiry, 31(2), 127-149.
https://doi.org/10.1080/00201748808602144

Robinson, V. M. (1991). Humor and the health professions: the therapeutic use of

humor in health care (2de ed.). Slack Inc.,
Scheepers, P. L. H., & Tobi, H. (2021). Onderzoeksmethoden (10de ed.). Boom.

Schmid, W. (2005). Filosofie van de levenskunst. Inleiding in het mooie leven.

Ambo.

Seligman, M. E. P., & Csikszentmihalyi, M. (2000). Positive psychology: An
introduction. American Psychologist, 55(1), 5-14.
https://doi.org/10.1037/0003-066X.55.1.5

Shannon, C.E. & Weaver, W (1971). The Mathematical Theory of Communication.
The University of Illinois Press; First Edition (US) First Printing edition
(1971).

Smit, J. (2006). Tot de kern komen. De kunst van het pastorale gesprek. Kok.

Smit, J. (2015). Antwoord geven op het leven zelf. Een onderzoek naar de

basismethodiek van de geestelijke verzorging. Eburon.

Sousa, L. M. M., Marques-Vieira, C. M. A., Antunes, A. V., Frade, M. D. F. G,,
Severino, S. P. S., & Valentim, O. S. (2019). Humor intervention in the
nurse-patient interaction. Revista brasileira de enfermagem, 72, 1078-

1085. doi: 10.1590/0034-7167-2018-0609

Stern, D.N. (2004). The present moment in psychotherapie and everyday life.

Norton.

Taels, J. (2009). Humor als levenskunst. In A. Dillen & H. Geybels. (Red.). Jeezes,

da’s een goeie. Humor en christendom. Halewijn.

Vaillant, G.E. (1977). Adaptation to life. Brown.

66


https://doi.org/10.1080/00201748808602144
https://doi.org/10.1037/0003-066X.55.1.5

Vandenhoeck, A. (2009). Oskar De Visch is overleden — Humor in de pastorale
zorg. In A. Dillen & H. Geybels. (Red.). Jeezes, da’s een goeie. Humor en

christendom. Halewijn.

Van der Loo, H., J. Geelhoed, & S. Samhoud. (2007). Kus de visie wakker.

Organisaties energiek en effectief maken. SDU.

Van der Meiden, A. (1980). Alleen van horen zeggen... Bouwstenen voor een

communicatieve theologie. Ten Have.

Van Schrojenstein Lantman, R. (2007). Levensverhalen in het ziekteproces: over

geestelijke verzorging en interdisciplinaire samenwerking. Kavanah.

Vereniging van Geestelijk Verzorgers in Zorginstellingen. (2015).
Beroepsstandaard van de VGVZ. Geraadpleegd op 27 mei 2024, van
https://vgvz.nl/over-de-vgvz/beroepsstandaard-gv-2015/

Weiher, E. (2009). Das Geheimnis des Lebens beriihren; Spiritualitdt bei

Krankheit, Sterben, Tod, ein Grammatik fiir Helfende. Kohlhammer.

Wender, R. C. (1996). Humor in medicine. Primary Care: Clinics in Office

Practice, 23(1), 141-154. https://doi: 10.1016/s0095-4543(05)70267-0

World Health Organization. (1999). Fifty-second world health assembly.
Geraadpleegd op 27 mei 2024, van
https://iris.who.int/handle/10665/260180

Zock, H. (2011). Beroep of roeping? Geestelijke zorg in de 21e eeuw (Twaalfde

J.H. van Oostbree-lezing). Eburon.

67


https://iris.who.int/handle/10665/260180

Bijlage 1: Informerende mail met verzoek om deelname

Geachte ...,

Hierbij een email in het kader van mijn afstudeeronderzoek dat ik voor mijn master
geestelijk verzorger aan de RUG aan het uitvoeren ben. Voor dit onderzoek ben ik op zoek
naar geestelijk verzorgers die bereid zijn tot een interview. Ter wille van de diversiteit in
participanten (junior/senior, man/vrouw, gebonden/ongebonden) richt ik mij tot (één van)
u.

Het onderzoek betreft de rol van humor in gesprekken die geestelijk verzorgers voeren met
patiénten. Mijn interesse voor dit specifieke onderwerp is ontstaan gedurende mijn studie
en stage binnen een ziekenhuis. De direct aanleiding voor dit onderzoek is mijn
verwondering over dat aan de ene kant de gesprekken die geestelijk verzorgers voeren
gepaard gaan met een zekere zwaarte en aan de andere kant zelf heb ervaren hoe zinvol
humor kan zijn binnen de spirituele dimensie.

Over humor binnen de zorg en humor als copingsmechanisme bestaat het één en ander aan
literatuur. Opvallend is echter dat in de literatuur vrijwel niets te vinden is over humor
binnen de geestelijke verzorging. Even zo met humor gerelateerd aan het
existentiéle/spirituele domein. Zodoende heb ik besloten humor binnen het werkterrein van
de geestelijk verzorger te onderzoeken.

Hierbij richt ik mij met name op de vraag hoe geestelijk verzorgers zelf tegen humor in de
gesprekken met patiénten aan kijken. Welke visie hebben geestelijk verzorgers op humor en
welke waarde, tegen het licht van de spirituele dimensie, zien zij in humor binnen de
gespreksvoering met patiénten. Ik ben benieuwd naar voorbeelden en reflecties. Het gaat
mij niet om dat een geestelijk verzorger per se een humorvol iemand hoeft te zijn.

Voor het interview reken ik ongeveer 50 minuten en het zal worden opgenomen met een
dictafoon. Na het transcriberen van het gesprek zal ik deze opname wissen. Het interview en
de analyse daarvan wordt direct geanonimiseerd.

Graag verneem ik van u, via de mail of telefonisch, of u bereid bent om tijd vrij te maken
voor het interview. Hiervoor wil ik kijken naar een dag, tijdstip en locatie die u schikken. Via
de mail of telefonisch kunt contact met mij opnemen, uiteraard ook als u nog vragen heeft.
Ik zou het bijzonder waarderen.

Alvast mijn dank, en met vriendelijke groet,

Angelique van Veen
a.g.m.van.veen@student.rug.nl

telefoonnr.: 06 110 461 73

68


mailto:a.g.m.van.veen@student.rug.nl

Bijlage 2: Informed consent

INFORMED CONSENT FORMULIER

Naam van het

Werktitel: geestelijke verzorger als geestige verzorger?

onderzoek
Doel van het Doel is kennis en inzicht vergaren over de betekenis van humor als bijdrage
onderzoek binnen de interactie tussen geestelijk verzorger en patiént, met name binnen

het domein van spiritueel welzijn

Gang van zaken
tijdens het
onderzoek

U neemt deel aan een interview waarin aan u vragen zullen worden gesteld
over uw visie op humor en welke waarde u daaraan toekent in de
gespreksvoering met patiénten, tegen het licht van de spirituele dimensie. U
wordt gevraagd naar ervaringen en reflecties.

Tijdens het interview zal, aan de hand van een topic list, dieper worden
ingegaan op de spirituele aspecten van humor. Van het interview zal een
audio-opname worden gemaakt, zodat het gesprek later ad-verbum kan
worden uitgewerkt. Dit transcript wordt vervolgens gebruikt voor analyse.
Gegevens worden digitaal opgeslagen op een daarvoor bestemd deel bij de
RUG, alleen de onderzoeker en de scriptiebegeleider hebben toegang tot deze
gegevens. Geluidsopname wordt na transcriberen verwijderd.

Potentiéle risico's
en ongemakken

Er zijn geen fysieke, juridische of economische risico's verbonden aan uw
deelname aan dit onderzoek. U hoeft geen vragen te beantwoorden die u niet
wilt beantwoorden. Uw deelname is vrijwillig en u kunt uw deelname op elk
gewenst moment stoppen.

Vrijwilligheid

Deelname aan dit onderzoek is geheel vrijwillig. U kunt als deelnemer uw
medewerking aan het onderzoek te allen tijde stoppen, of weigeren dat uw
gegevens voor het onderzoek mogen worden gebruikt, zonder opgaaf van
redenen.

Dit betekent dat als u voorafgaand aan het onderzoek besluit om af te zien van
deelname aan dit onderzoek, dit op geen enkele wijze gevolgen voor u zal
hebben. Tevens kunt u uw interview tot aan verwerking van het transcript voor
analyse vragen te verwijderen.

69




Toestemmings-
verklaring

Met uw ondertekening van dit document geeft u aan dat u minstens 18 jaar
oud bent; dat u goed bent geinformeerd over het onderzoek, de manier
waarop de onderzoeksgegevens worden verzameld, gebruikt en behandeld en
welke eventuele risico’s u zou kunnen lopen door te participeren in dit
onderzoek

Indien u vragen had, geeft u bij ondertekening aan dat u deze vragen heeft
kunnen stellen en dat deze vragen helder en duidelijk zijn beantwoord. U geeft
aan dat u vrijwillig akkoord gaat met uw deelname aan dit onderzoek. U
ontvangt een kopie van dit ondertekende toestemmingsformulier.

Ik ga akkoord met deelname aan een onderzoek geleid door Angelique van
Veen. Het doel van dit document is om de voorwaarden van mijn deelname
aan het onderzoek vast te leggen.

1. Ik kreeg voldoende informatie over dit onderzoeksproject. Het doel van mijn
deelname als een geinterviewde in dit onderzoek is voor mij helder uitgelegd
en ik weet wat dit voor mij betekent.

2. Mijn deelname als geinterviewde in dit project is vrijwillig. Er is geen
expliciete of impliciete dwang voor mij om aan dit onderzoek deel te nemen.

3. Mijn deelname houdt in dat ik word geinterviewd door Angelique van Veen,
student aan de RUG faculteit Religie, Cultuur en Maatschappij. Het interview
zal ongeveer 50 minuten duren. lk geef de onderzoeker (s) toestemming om
tijdens het interview opnames (geluid) te maken en schriftelijke notities te
maken. Het is mij duidelijk dat, als ik toch bezwaar heb met een of meer
punten zoals hierboven benoemd, ik op elk moment mijn deelname, zonder
opgaaf van reden, kan stoppen.

4. Ik heb het recht om vragen niet te beantwoorden. Als ik me tijdens het
interview ongemakkelijk voel, heb ik het recht om mijn deelname aan het
interview te stoppen.

5. Ik heb van de onderzoeksleider de uitdrukkelijke garantie gekregen dat de
onderzoeksleider er zorg voor draagt dat ik niet ben te identificeren in door het
onderzoek naar buiten gebrachte gegevens, rapporten of artikelen. Mijn
privacy is gewaarborgd als deelnemer aan dit onderzoek.

6. Ik heb dit formulier gelezen en begrepen. Al mijn vragen zijn naar mijn
tevredenheid beantwoord en ik ben vrijwillig akkoord met deelname aan dit
onderzoek.

7. Ik heb een kopie ontvangen van dit toestemmingsformulier dat ook
ondertekend is door de interviewer.

70




Handtekening
en datum

Naam Deelnemer

Naam Onderzoeksleider

Handtekening

Handtekening

Datum

Datum

71




Bijlage 3: Interviewvragen en topics

Interviewvragen
Hoofdvragen

1. Welke ervaringen heb je met humor in het gesprek met patiénten (gezien vanuit het

spirituele domein)?
2. Welke waarde heeft humor binnen het gesprek met de patiént?

3. Op welke manier zou humor kunnen bijdragen aan het spiritueel welzijn van een

patiént?

Topics

Wanneer humor
Kenmerken van humor
Voorwaarden voor humor

Risico’s van humor

72



Bijlage 4: Schema codering/analyse

Onderstaand is een schema opgemaakt van de genomen stappen bij codering/analysering,
welke hebben geleid tot de drie thema’s genoemd in het hoofdstuk 4 Resultaten. Vanwege

de opmaak volgen de schema’s op de drie hiernavolgende bladzijden.
Stap 1: tweemaal lezen transcripten, beeldvorming/vertrouwd raken

Stap 2: open codering, verkennende fase waarin stukken tekst, zinnen en woorden die
relevant waren, overwegend beschrijvend gecodeerd. Deze beschrijvende codes werden
genoteerd en waar deze relaties of patronen lieten zien, gegroepeerd en een

overkoepelende code aangegeven.

Stap 3: zoeken naar de onderlinge verbanden van deze overkoepelende codes waarna

nieuwe codes zijn gegroepeerd en geformuleerd.

Stap 4: de codes opnieuw bekeken op inhoud en veelal gegroepeerd tot een overkoepelende

categorie.

Stap 5: uit het samenvoegen van deze categorieén zijn drie thema’s ontstaan.

73



Codering: antwoord gevend op: interviewvragen, deelvraag en hoofdvraag gv: geestelijk verzorger pt: patiént

Stap 2 Stap 3 codes Stap 4 codes Thema 1

Ervaren van heelheid

Ervaring voorbij aan ziek zijn

Onderdeel van mens zijn

Kan raken aan diepere laag

Transcendente ervaring Spiritueel
Levenshouding welzijn

Verbinding tussen situatie en
zijnservaring

Motiverend

Wegblijven bij spiritualiteit-/-

Draagt bij aan veerkracht
Spiritueel

Kunst van het relativeren /zelf niet "
als middelpunt welzijn
Jezelf krediet geven

Met plezier willen leven

Afstand kunnen nemen

Thema 1

Naar een diepere laag
Ervaren van samen zijn

Vrijer voelen

Intensivering band met ander
Kunnen dragen van zwaarte

Helpt reflectie

Relativerend

Ervaren van autonomie

Wijze om delicate kwestie aan te
bespreken

Verbindend

Eigenschappen

Soepeler contact Eigenschappen

Lichtheid

Ontregelend
74

lJsbrekend/ontwapenend




Codering: antwoord gevend op: interviewvragen, deelvraag en hoofdvraag gv: geestelijk verzorger pt: patiént

Stap 2 Stap 3 codes Stap 4 codes Thema 2

Pt is leidend

Voorzichtig/subtiel Pt = leidend
Aftastend/aanvoelend

Impliciet vragen om toestemming Interactie
Multi interpretabele zinnen

Lef/branie/plagen/prikken

Elkaar verstaan

Elkaar leren kennen Voorwaarden

Elkaar kennen

Niet: valt samen met
verdriet/pijn/donkerte Voorwaarden
>—

Diepgaand gesprek Wel/niet
Negatieve beinvloeding sfeer toenas

Wel: voor opening en hoopgevend

Congruent zijn/echtheid
Grenzen aan humor
Hebben van ervaring+

Relatie met eigen
levensbeschouwing

Wat wil pt zeggen Geestelijk
Helderheid over niveau relatie verzorger

Verslechtering patiént bij
wegvallen humor

Aandacht voor heelheid
Brenger van lichtheid

Wakker van lichtheid bij pt

Karakter patiént

Open staan voor humor
. De mens pt
Uitdagen P

Testen gv




Codering: antwoord gevend op: interviewvragen, deelvraag en hoofdvraag gv: geestelijk verzorger pt: patiént

Stap 2 Stap 3 codes Stap 4 codes

Humor helpt voor pt ruimte in

zichzelf

Ruimte helpt bij reflectie Interpersoon-
lijk

Afstand kunnen nemen/rust

Kantelen perspectief in ruimte

Ruimte

Gezamenlijk veld

Samen een beeld e
persoonlijk

Speelveld

Ontstaat tussen gv/pt




