
 
 

 

 

 
 

HUMOR: RUIMTE SCHEPPEN VOOR 
SPIRITUEEL WELZIJN 

 
Een onderzoek naar de waarde van humor in de interactie tussen geestelijk verzorger en 

volwassen patiënten in het ziekenhuis in het licht van het spirituele domein 
 
 

The smile of a tear  

 
Noot: Door J. Miró, 1973, schilderij, acryl op canvas, bevindt zich bij La Fundació Joan Miró te Barcelona, 
Spanje, (https://successiomiro.com/catalogue/object/444). 

 
Angelique van Veen 
S4566645 
a.g.m.van.veen@student.rug 
 
Rijksuniversiteit Groningen, Faculteit Religie, Cultuur en Maatschappij  
MA Geestelijke verzorging 
Begeleider  : dr. Anja Visser – Nieraeth 
Tweede beoordelaar : dr. Hanneke Muthert

https://successiomiro.com/catalogue/object/444


1 
 

Samenvatting 

Over hoe humor functioneert binnen het spirituele domein van geestelijk 

verzorgers is weinig literatuur te vinden. In dit onderzoek zijn geestelijk 

verzorgers geïnterviewd over welke waarde zij toekennen aan humor in 

gesprekken met patiënten in een ziekenhuis gerelateerd aan dat spirituele 

domein. Uit de resultaten bleek dat humor zowel een krachtige als een delicate 

bron is in de communicatie tussen geestelijk verzorger en patiënt. De kracht van 

humor zijn de eigenschappen en ervaringen die nauw aansluiten op het werkveld 

van de geestelijk verzorger. Humor kent verbindende, verdiepende, verlichtende 

eigenschappen en brengt soms transcendente ervaringen. Hiermee kan humor 

een bijdrage leveren aan het spiritueel welzijn van patiënten. Naast deze 

positieve invloed van humor op het spirituele welzijn van patiënten, werd 

duidelijk dat humor vraagt om een goede afstemming met de patiënt en de 

nodige voorzichtigheid vereist. Alleen dan blijkt humor een gunstig effect te 

hebben. Geestelijk verzorgers benoemen verder een positieve invloed van 

humor op de innerlijke ruimte van de patiënt. Humor helpt de geestelijk 

verzorger om in contact te komen met de innerlijke ruimte van patiënten, daar 

waar het gaat om zin- en betekenisgeving. Humor helpt de innerlijke ruimte te 

vergroten, waardoor patiënten bijvoorbeeld meer in staat zijn tot reflectie. 

Opvallend is de ruimte die geestelijk verzorgers beschrijven tussen hen en de 

patiënt bij het aanwenden van humor. Geestelijk verzorgers ervaren deze ruimte 

als van betekenis voor processen die lijken bij te dragen aan spiritueel welzijn. 

Het is interessant om te onderzoeken wat deze ruimte in relatie tot humor 

betekent in de interactie met patiënten. Uitkomsten zouden kunnen bijdragen 

aan bewustwording of een (verdere) verdieping van de gespreksvoering van 

geestelijk verzorging. 

 

“En soms is het ook allemaal zo donker dat misschien een grapje ook het enige is 

wat je er nog over kan zeggen.”   



2 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Mijn scriptie had ik niet kunnen schrijven zonder de mensen om mij heen. Naast 

mijn dank aan de respondenten en dank voor de heldere en leerzame 

begeleiding van Anja en Hanneke, de aandacht en belangstelling van mijn lieve 

vriendinnen, het vertrouwen in mij van Roob en Ink, de steun en vrolijkheid van 

Eelkje, Ellen en Tanja, het geduld van mijn kinderen, gaat mijn liefdevolle dank 

vooral uit aan mijn Marc; rots in de branding, scherpzinnig en geduldig.  



3 
 

Inhoudsopgave 

Samenvatting ........................................................................................................... 1 

Hoofdstuk 1 Inleiding .............................................................................................. 5 

1.1 Het onderzoeksdoel ...................................................................................... 6 

1.2 Onderzoeksvraag en deelvragen ................................................................... 6 

1.3 Opbouw scriptie ............................................................................................ 7 

Hoofdstuk 2 Theoretisch kader ............................................................................... 8 

2.1 Inleiding ......................................................................................................... 8 

2.2 Humor, welzijn en spiritualiteit ................................................................... 10 

2.2.1 Humor en welzijn ................................................................................. 10 

2.2.2 Waar humor zich verbindt met spiritualiteit en spiritueel welzijn ...... 13 

2.3 Geestelijke verzorging: spiritueel welzijn en humor ................................... 17 

2.3.1 Het domein van de geestelijk verzorger: spiritueel welzijn ................. 17 

2.3.2 Interactie met patiënt: de geestelijk verzorger en de relatie tot humor

 ....................................................................................................................... 18 

2.4 Humor als onderdeel van spiritueel welzijn ................................................ 19 

2.5 Stilstaan bij de gevoeligheid van humor in de interactie ............................ 23 

Hoofdstuk 3 Methode ........................................................................................... 27 

3.1 Werving van participanten .......................................................................... 27 

3.2 De interviews ............................................................................................... 28 

3.3 Positionering van de onderzoeker .............................................................. 29 

3.4 Data-analyse ................................................................................................ 31 

Hoofdstuk 4 De resultaten .................................................................................... 34 

4.1 Thema 1. De toepasbaarheid van humor in het licht van spiritueel welzijn

 ........................................................................................................................... 35 



4 
 

4.2 Thema 2 De contextuele voorwaarden ten aanzien van humor in het 

gesprek .............................................................................................................. 46 

4.3 Thema 3 Humor in relatie tot diverse aspecten van ruimte ....................... 52 

Hoofdstuk 5 Discussie en conclusie....................................................................... 55 

5.1 Belangrijkste uitkomsten ............................................................................. 55 

5.2 Opvallende uitkomsten ............................................................................... 58 

5.3 Beschouwing van sterke en zwakke punten van het onderzoek ................ 60 

5.4 Aanbevelingen voor onderzoek en praktijk ................................................ 61 

Literatuurlijst ......................................................................................................... 63 

Bijlage 1: Informerende mail met verzoek om deelname ..................................... 68 

Bijlage 2: Informed consent .................................................................................. 69 

Bijlage 3: Interviewvragen en topics ..................................................................... 72 

Bijlage 4: Schema codering/analyse ...................................................................... 73 

 

  



5 
 

Hoofdstuk 1 Inleiding  

Voor patiënten is een ziekenhuisopname een crisissituatie (Doolaard, 2015, pp. 

208-209), waarin zij worden geconfronteerd met onzekerheid, angst en lijden. 

Onderwerpen die zwaarte met zich meedragen en die de professie van de 

geestelijk verzorger zo kenmerken (Zock, 2011, p. 11).  In mijn werk als medisch 

maatschappelijk werker in een ziekenhuis heb ik gemerkt dat het gebruik van 

humor verlichting kan brengen bij patienten en hun naasten. Tijdens mijn stage 

van mijn studie geestelijk verzorger in een ziekenhuis werden de gesprekken met 

patiënten veelal gekenmerkt door zwaarte als gevolg van angst, onzekerheid en 

verdriet bij de patiënten. Wat mij opviel, was dat er in die gesprekken ook humor 

aanwezig kon zijn. Meestal werd de humor ingezet door de patiënt en soms door 

mijzelf. De bovengenoemde ervaringen zijn aanleiding geweest voor dit 

onderzoek. De vraag rijst of binnen het praktijkdoel van geestelijke verzorging  

humor een bijdrage kan leveren geestelijk welzijn van patiënten (Smit, 2015, p. 

144). 

Er zijn diverse onderzoeken gedaan naar de waarde van humor in het ziekenhuis. 

In een kort overzicht van verschillende onderzoeken beschrijft Wender (1996) 

dat humor bij patiënten stress kan verminderen, zowel bij patiënt als arts en de 

communicatie tussen beiden kan bevorderen. Een systematisch review 

onderzoek bij palliatieve patiënten laat zien dat humorinterventies leiden tot 

verbetering van welzijn en zorgrelaties (Linge-Dahl et al., 2018, p. 8). Ook Sousa 

et al. (2019, p. 1141) beschrijven een gunstige invloed van humor op de 

interactie tussen zorgverleners en een welzijn bevorderende werking bij 

patiënten. Humor, als multidimensionaal construct, bevat ook maladaptieve 

componenten, die een negatieve invloed hebben op psychisch welzijn (Kuiper et 

al., 2004, p. 158). Verder is het toepassen van humor, zeker waar de gebruiker 

van humor meer macht heeft, niet zonder risico’s. Voorbeelden zijn sarcasme en 

bespotten (Du Pré, 1998, p. 186). 

Spiritueel welzijn in relatie tot humor is een minder onderzocht terrein. Er is in 

een kleinschalig onderzoek van vrouwen die borstkanker hebben overleefd, een 



6 
 

gunstig effect aangetoond van humor op spiritualiteit; humor geeft gevoel van 

verbinding met de ander en het grote geheel (Johnson, 2002). Een andere 

invalshoek is die van Leget. Leget spreekt binnen spirituele zorg over het belang 

van toegang tot iemands innerlijke ruimte via humor (2008, p. 23). Verder is er  

weinig bekend hoe humor binnen het werk van de geestelijk verzorger 

functioneert. Deze onbekendheid is aanleiding voor onderzoek. 

1.1 Het onderzoeksdoel  

Het onderzoek heeft als doel kennis en inzicht vergaren over de betekenis van 

humor als bijdrage binnen de interactie tussen geestelijk verzorger en patiënt, 

met name binnen het domein van spiritueel welzijn. Kennis op welke manier 

humor hierin relevant zou kunnen zijn, zou kunnen leiden tot grotere 

bewustwording over de toepassingen van humor. Deze bewustwording op haar 

beurt zou kunnen leiden tot verruiming van het begeleidingsrepertoire van de 

geestelijk verzorger. Hiermee wordt een praktische relevantie gediend. De 

maatschappelijke relevantie van dit onderzoek is het aandragen van kennis voor 

verdere theorievorming over het werkveld van de geestelijke verzorger.  

1.2 Onderzoeksvraag en deelvragen 

Voor het onderzoek is de volgende vraagstelling geformuleerd: 

Wat is volgens geestelijk verzorgers, binnen het domein van spiritueel welzijn, de 

rol van humor in de interactie tussen de geestelijk verzorger en de patiënt? 

Voor het beantwoorden van deze hoofdvraag, zijn de volgende deelvragen van 

belang: 

1. Hoe laat het praktijkdoel van de geestelijk verzorging zich omschrijven 

vanuit de theorie? 

2. Wat betekent interactie in de relatie tussen geestelijk verzorger en 

patiënt? 

3.  Welke invulling geven wetenschappelijke theorieën aan het concept 

humor in relatie tot welzijn en spiritualiteit? 



7 
 

4. Hoe kijken geestelijk verzorgers naar de bijdrage van humor in de 

interactie tussen hen en de patiënt binnen hun eigen domein? 

1.3 Opbouw scriptie 

De scriptie heeft vijf hoofstukken. Deze inleiding is het eerste hoofdstuk, het 

volgende hoofdstuk schetst een theoretisch kader. Dit kader dient voor de 

beantwoording van de eerste drie deelvragen en als basis voor het onderzoek. 

Aan de hand van literatuuronderzoek en andere relevante bronnen wordt een 

wetenschappelijk basis voor dit theoretisch kader gelegd. Een essentieel punt 

binnen dit theoretisch kader is het vormen van een concept ten aanzien van 

humor. Conceptualisatie van humor zal plaatsvinden binnen het specifieke 

werkveld van de geestelijk verzorging, namelijk spiritueel welzijn. Zoals in de 

inleiding beschreven, is over de relatie van humor tot het praktijkdoel van 

geestelijk verzorging weinig bekend. Dat betekent dat verschillende theorieën en 

concepten uit aanverwante disciplines zullen worden onderzocht en worden 

gecombineerd met theorieën op het terrein van geestelijke verzorging voor de 

vorming van een definitie ten aanzien van humor als onderdeel van spiritueel 

welzijn. Deze theorie zal worden aangewend om de vragen te formuleren voor 

het praktische onderzoek, namelijk de te houden interviews. Het hoofdstuk sluit 

af met de gevoeligheid van humor in de communicatie. Het derde hoofdstuk 

‘methodiek’ gaat in op de methodologie van het onderzoek. Hierin wordt de 

werving van en het interview met de participanten beschreven. Ook wordt 

gekeken naar de positie van de onderzoeker. In dit hoofdstuk wordt eveneens de 

gehanteerde analyse beschreven in het licht van het soort onderzoek waar het 

hier om gaat. Vervolgens worden in hoofdstuk vier de resultaten van het 

onderzoek gepresenteerd. Hoofdstuk vijf beschrijft de belangrijkste uitkomsten 

en er wordt gekeken naar opmerkelijke resultaten. Het theoretisch kader wordt 

hierin betrokken en getoetst. In dit hoofdstuk vindt ook reflectie plaats op sterke 

en zwakke punten van dit onderzoek, hiermee worden de resultaten in zekere 

zin ook gewogen. Het hoofdstuk eindigt met aanbevelingen voor onderzoek en 

praktijk. 



8 
 

Hoofdstuk 2 Theoretisch kader 

2.1 Inleiding 

Allereerst worden in dit eerste hoofdstuk twee belangrijke concepten van dit 

onderzoek gedefinieerd, namelijk humor en spiritualiteit. Van humor en 

spiritualiteit bestaan vele definities en omschrijvingen. Het valt buiten de scope 

van dit onderzoek om deze hoeveelheid aan definities te verkennen.  

Humor laat zich niet makkelijk vangen in een definitie. Met de woorden van 

Peterson en Seligman: humor is makkelijker te herkennen dan te definiëren 

(2004, p. 584). Humor is gevoelig voor subjectiviteit en bevat vele vormen. Het 

begrip humor is dusdanig breed, dat een omschrijving van humor zich beter leent 

om humor inzichtelijk te maken. Dit hoofdstuk start met de omschrijving van 

Peterson en Seligman (2004, p. 584), omdat deze omschrijving meerdere 

aspecten van humor behelst. De genoemde aspecten zijn betrekkelijk eenvoudig 

te  relateren aan welzijn. Volgens de huidige opvattingen is humor een a. speelse 

herkenning, plezier en/of een creatie van ongerijmdheid, b. een geconstrueerd 

vrolijke kijk op tegenspoed die iemand in staat stelt om ook de lichtere kant te 

zien en zo een goede stemming te behouden; en c. het vermogen om iemand te 

laten (glim)lachen.  

Dat humor zich niet makkelijk laat definiëren, heeft wellicht ook te maken met 

de vele soorten humor die te onderscheiden zijn. Het gaat buiten dit onderzoek 

om de hoeveelheid soorten te beschrijven, echter de humorstijlen van Martin et 

al. (2003, pp. 53-54) geven een inzicht van soorten humor aan de hand van 

stijlen die mensen hanteren. Martin et al. beschrijven vier stijlen: de eerste is de 

affiliatieve humorstijl, deze kenmerkt zich door het vertellen van grappen of 

grappige anekdotes, deelname in spontaan ontstane geestige gesprekken en 

zelfspot. Deze stijl is in essentie niet vijandig naar zichzelf of naar anderen. De 

tweede stijl is de zelf-ondersteunende stijl, het gaat hierbij om het hebben van 

een humoristische kijk op het leven, geamuseerd kunnen zijn door de 

ongerijmdheden van het leven. De derde stijl betreft agressieve humor, 



9 
 

hieronder vallen bijvoorbeeld satire, sarcasme, spotten en ridiculiseren. Deze 

humor heeft een kleinerende en manipulerende component in zich en houdt 

geen rekening met anderen. Te denken valt aan kwetsende, seksistische of 

racistische uitingen. De laatste stijl is de zelfvernietigende stijl. Hier gaat het om 

het plaatsen van grappige opmerkingen ten koste van zichzelf, vaak gerelateerd 

aan het aannemen van een onderdanige positie ten opzichte van de ander.  

Het onderzoek is gericht op humor in de context van het werkveld van de 

geestelijk verzorger, namelijk het spirituele domein en spiritueel welzijn in het 

bijzonder. Vanuit deze invalshoek van spiritueel welzijn wordt dan ook aan het 

eind van dit hoofdstuk een definitie van humor geponeerd.   

Het onderzoek beperkt zich tot het werkveld van de geestelijk verzorger in de 

patiëntenzorg van een ziekenhuis. Het ziekenhuis is voor alles de plaats waar het 

gaat om gezondheid, of het ontbreken daarvan. Een relatie van spiritualiteit met 

gezondheid is terug te vinden bij de World Health Organization. De World Health 

Organization (1999) definieert gezondheid als volgt: “Health is a dynamic state of 

complete physical, mental, spiritual and social well-being and not merely the 

absence of disease or infirmity”. Gezondheid betreft welzijn op meerdere 

dimensies, en daar waar de spirituele dimensie in het geding is, komt de 

geestelijk verzorger in beeld. De ruime hoeveelheid aan artikelen en literatuur 

tonen aan dat spiritualiteit op vele manieren gedefinieerd kan worden. 

Spiritualiteit komt in dit onderzoek  naar voren als in samenhang met spiritueel 

welzijn. Er is gekozen voor een brede definitie van spiritualiteit, waardoor 

spiritueel welzijn in brede zin bekeken kan worden. 

“Spiritualiteit is de dynamische dimensie van het menselijk leven die verband 

houdt met de manier waarop personen (individueel of in gemeenschap) 

betekenis, richting en transcendentie ervaren, uitdrukken en/of zoeken en naar 

de manier waarop ze zich verbinden met het moment, zichzelf, anderen, met de 

natuur, het betekenisvolle en/of het heilige.” (Puchalski et al., 2014, p. 646). 



10 
 

2.2 Humor, welzijn en spiritualiteit 

2.2.1 Humor en welzijn 

Over de relatie tussen humor en spiritueel welzijn is, zoals eerder beschreven, 

minder onderzoek gedaan. Er is meer onderzoek gedaan naar humor in relatie 

tot andere aspecten van welzijn. In deze subparagraaf wordt verkend wat de 

invloed is van humor op psychisch en emotioneel welzijn, omdat het werkveld 

van de geestelijke verzorging ook deze componenten van welzijn bevat (Smit, 

2015, p. 42) 

De relatie tussen humor en welzijn is de laatste decennia een terugkerend 

onderwerp van onderzoek. Een overzicht van drie empirische studies laat zien 

dat humor niet alleen stress reduceert, het hebben van gevoel van humor lijkt 

ook verband te houden met meer plezier hebben in positieve levenservaringen 

en een positievere kijk op het leven (Martin et al., 1993, p. 49-51). Deze studies 

zijn voornamelijk gebaseerd op verschillende zelfrapportage schalen en gaan niet 

in op wat voor een manier humor wordt gebruikt. 

De manier waarop iemand humor gebruikt, oftewel iemands stijl van humor, is 

belangrijk, omdat een bepaalde stijl correleert met een positieve invloed op het 

welzijn. Martin et al. (2003) hebben uitgebreid onderzoek gedaan naar het 

hanteren van humorstijlen en de invloed op het welzijn. Deze invloed werd 

onderzocht bij ruim 1100 participanten aan de hand van een vragenlijst over 

welke stijl iemand hanteert. Hieruit blijkt dat een zelfversterkende en een 

affiliatieve humorstijl een sterke positieve relatie hebben met psychologisch 

welzijn. Een zelfversterkende humorstijl draagt bij aan een stabiel positief affect, 

wat op zijn beurt bijdraagt aan psychologisch welzijn. Exposure aan humor 

correleert tevens met een gunstige invloed op emotioneel welzijn (Martin et al., 

2003, p. 67).  

Een andere invalshoek die aantoont dat humor een positieve invloed kan hebben 

op psychisch welzijn, is humor bezien als een coping mechanisme. Aan de hand 

van vragenlijsten gaat Vaillant verder door op een eerder uitgevoerd 

longitudinaal onderzoek en constateert dat humor een gezond volwassen 



11 
 

verdedigingsmechanisme is (Vaillant 1977, p. 84). Vaillant schetst hierbij ook een 

verschil in zelfspot en vijandige humor. Met dit onderscheid laat Vailliant (1977, 

pp. 116-19) zien dat humor niet altijd leidt tot verbetering van het welzijn. Het in 

staat zijn om te kunnen lachen om jezelf in stressvolle omstandigheden kan wel 

de emotionele impact van de stress verminderen. Zelfspot is dan een adaptieve 

coping. Vijandige humor wordt gezien als een agressieve manier om de 

omgeving te controleren en is daarmee niet een effectieve manier om stress te 

verminderen. Verder kan het gebruik van beledigende humor leiden tot isolatie 

van degene die dat gebruikt, zelfspot daarentegen zal eerder leiden tot sociale 

contacten (Janes & Olson, 2000, p. 483). Humor brengt dus niet zonder meer een 

positief effect met zich mee; de gehanteerde stijl van humor is bepalend.  

Een ander perspectief op humor en welzijn is te vinden in de hoek van de 

positieve psychologie.  Seligman en Csikszentmihalyi, grondleggers van de 

positieve psychologie, bekijken psychologie vanuit een breed terrein: 

“Psychology is not just a health science concerned with illness: it could be larger. 

It is about work, education, insight, love, growth, and play.” (2000, p. 5).  Vanuit 

de positieve psychologie wordt gesteld dat door positieve aandacht te besteden 

aan positieve emoties, waaronder humor, dat dat bevorderend  is voor het 

welzijn (Peterson & Seligman, 2004). 

De bovengenoemde literatuur en studies laten zien dat humor meerdere 

facetten kent. De verschillende facetten, zoals bijvoorbeeld humorstijl of 

copingsmechanisme, worden elk weer onderzocht met verschillende 

meetinstrumenten. Kijkend naar de uitkomsten van deze literatuur en studies 

kan men stellen dat er over het algemeen een positieve relatie is tussen het 

gebruik van humor en psychisch en emotioneel welzijn.  Met name bepaalde 

humorstijlen (zelfversterkende en affiliatieve stijl) laten dit positieve verband 

zien (Martin et al, 2003).  

Niet alleen in brede zin is het verband tussen humor en welzijn onderzocht. Meer 

specifiek zijn er onderzoeken die zich hebben gericht op humor en welzijn in het 

domein van gezondheidszorg. De onderzoeken kijken naar de invloed van humor 

op het welzijn in de interactie tussen zorgverleners en patienten. De invloed van 



12 
 

humor in de interactie tussen zorgverlener en patiënt heeft een gunstig effect op 

het welzijn van de patiënt en daarnaast ook op het welzijn van de zorgverlener. 

Patiënten en artsen zouden profijt kunnen ervaren van het gebruik van humor 

(Bennet, 2003). In de arts-patiëntrelatie kan humor de weg plaveien om delicate 

kwesties aan te snijden. In een beknopt overzichtsartikel van verschillende 

onderzoeken beschrijft Bennett verder dat verpleegkundigen humor gebruiken 

om de gemoedstoestand en de kwaliteit van leven van een patiënt te verbeteren 

(2003, pp. 1259 -1260). Verpleegkundigen beschrijven het belang van een goede 

inschatting of patiënten humor kunnen waarderen en spreken in het verlengde 

daarvan van humor op de juiste tijd en de juiste plaats. Het gebruik van humor 

door artsen kan stress reduceren bij patiënten en artsen zelf (Bennet, 2003). 

Naast een kalmerend effect op angst en pijn, heeft humor in de communicatie 

tussen arts en patiënt een algemeen helend effect (Wender, 1996). Wender 

haalt in zijn artikel vooral verschillende anekdotes aan om het gunstige effect 

van humor in de interactie van zorgverleners in de eerstelijnszorg met patienten 

te ondersteunen. Humor helpt bijvoorbeeld bij het ventileren van frustratie en 

boosheid, emoties die niet ongewoon zijn voor zowel patiënt als voor arts 

(Wender, 1996, p. 143). Artsen en verpleegkundigen zien dat het toepassen van 

humor helpt om de patiënten moed te geven als deze zich in uitdagende en 

uitzichtloze situaties bevinden (Du Pré, 1998, pp. 134-40). In hun review artikel 

halen Pinna et al. (2018) een artikel van Carbelo Baquero et al. (2000) aan, dat 

een aantal aspecten van de werking van humor beschrijft. Zo helpt humor bij het 

aangaan van relaties tussen patiënt en zorgverlener. Niet alleen versterkt humor 

de relatie, humor draagt ook bij aan vertrouwen en een ontspannen sfeer. Een 

ander aspect is dat het gebruik van humor door zorgverleners kan worden gezien 

als een manier van hen om uitdrukking te geven aan het erkennen van mens zijn. 

Via het Stetler model werd diepgaand literatuuronderzoek gedaan en laten 

Christie en Moore (2005, p. 211) zien dat humor niet alleen voor ontspanning 

zorgt, maar ook ongemakkelijkheid in de communicatie vermindert, waardoor 

zorgen en angsten makkelijker besproken konden worden. Deze review (Christie 

& Moore, 2005) plaatste de kanttekening dat er weliswaar een positief 

gerelateerde uitkomst was ten aanzien van humor op welzijn, maar dat het 



13 
 

toepassen van humor vraagt om een professionele houding die voorzichtigheid 

betracht en rekening houdt met de culturele en individuele percepties. 

2.2.2 Waar humor zich verbindt met spiritualiteit en spiritueel welzijn 

In de vorige hoofdstukken werd het verband tussen humor en psychisch en 

emotioneel welzijn besproken en dat humor positief kan bijdragen in de 

interactie tussen zorgverlener en patiënt. In dit hoofdstuk wordt ingegaan op de 

relatie tussen humor, spiritualiteit en spiritueel welzijn, het werkveld van de 

geestelijk verzorger (Smit, 2015, p. 41). Uit de literatuur blijkt dat humor en 

spiritueel welzijn met elkaar in verbinding staan. Onderstaand volgt een 

beschrijving van hoe deze begrippen in samenhang zijn bestudeerd in de 

literatuur.  

Peterson en Seligman (2004, p. 530) laten vanuit de psychologie een verbinding 

zien, waar het gaat om spiritualiteit. Peterson en Seligman (2004) zien humor als 

een positieve karaktereigenschap. Humor heeft als positieve karaktereigenschap 

vijf sterke kanten die wijzen op verbinden met iets groters dan jezelf en zorgen 

voor zingeving: 1. Waardering voor de mooie dingen in het leven, 2. 

Dankbaarheid, 3. Hoop, 4. Humor en speelsheid en 5. Spiritualiteit.  

De mens is een spiritueel wezen, in een zoektocht naar zin- en betekenisgeving, 

naar antwoorden op het leven, kan humor daar een waardevolle bijdrage in 

leveren (Dean, 2003, p. 78). Met humor kunnen nieuwe perspectieven en 

inzichten worden aangereikt. In periodes van lijden kan humor het leven 

herinterpreteren, en op die manier brengt humor het leven naar een 

transcendente ervaring. Als verlossende functie creëert humor een moment 

waarin de wereld als een geheel wordt ervaren. Verder kan humor worden 

gezien als een weg om om te kunnen gaan met de ongerijmdheden die het leven 

met zich meebrengt (Dean, 2003, p. 79).  Daarnaast haalt Dean (2003) in haar 

review artikel aan dat humor toegang geeft tot ontoegankelijk terrein binnen de 

mens. Door middel van humor kan het onbenoembare benoembaar worden 

gemaakt (Poland, 1990).  Vanuit zijn klinische praktijk beschrijft Bouma een 

aantal functies van humor die te relateren zijn spiritueel welzijn.  Functies van 



14 
 

humor zijn onder andere: ruimte maken voor verloren speelsheid en creativiteit 

(Bouman, 2018, p. 275). Het gebruik van humor kan tegenstellingen overbruggen 

en daarin schaamte of anderszins wat als niet genoemd mag worden, naar voren 

laten komen (Bouman, 2018, p. 275).  

Een ander aspect waarin de verbinding met humor en spiritualiteit zich laat zien, 

betreft het transcendente. Het in staat zijn om te kunnen lachen om jezelf kan 

worden gezien als een gemoedstoestand waarin men zich bewust is van zowel 

zijn belangrijkheid als zijn nietigheid (Ohliger, 1990). Gordon schetst in zijn 

analyserende essay de waarde van humor op diverse manieren (2010, p. 742). 

Humor bevordert een kritische houding, helpt om flexibel en vergevingsgezind te 

zijn, bovendien stelt humor in staat om om te gaan met inconsistenties van het 

leven en de algemene absurditeit van het menselijk bestaan. Het in staat zijn om 

om zichzelf te kunnen lachen hoeft geen vorm van een verdedigingsmechanisme 

te zijn. Gordon ziet namelijk een verschil tussen het met open ogen een situatie 

met een lach bekijken en lachen om zichzelf als verdedigingsmechanisme. In het 

eerste geval is men benaderbaar en staat men open in het contact en in het 

laatste geval sluit men zich in zichzelf op en gaat daarmee uit verbinding met de 

ander. Roberts (1988) associeert het in staat zijn om een satirische representatie 

te kunnen maken van zichzelf met self-transcendence. Het helpt onder andere 

het vermogen om situaties van meerdere gezichtspunten te kunnen zien en niet  

volledig geabsorbeerd te raken door een situatie. Roberts (1988) plaatst een 

duidelijke opmerking in zijn filosofisch artikel over de heilzame werking die 

humor kan hebben op spiritueel welzijn. Personen die het vermogen missen om 

te kunnen lachen om zichzelf hebben een bepaalde rigiditeit die hen weerhoudt 

met een afstand zichzelf te aanschouwen. Rigiditeit gaat over verstard zijn en 

onbeweeglijkheid en een gebrek aan ruimte in een mens. Met afstand naar jezelf 

kunnen kijken en om jezelf kunnen lachen heeft ruimte nodig.  

Het begrip ruimte lijkt belangrijk in relatie tot humor en spiritueel welzijn en 

wordt hier nader onderzocht. De ruimte die nodig is om humor te ervaren, wordt 

onderzocht in relatie tot het begrip innerlijke ruimte. Innerlijke ruimte is terug te 

vinden in verschillende spirituele modellen die, in meer of mindere mate, 



15 
 

gangbaar zijn in het discours van geestelijke verzorging. Innerlijke ruimte is onder 

andere een begrip uit het Ars Moriendi model waar Leget (2016) zich op heeft 

toegelegd. Leget (2016) onderstreept het belang van innerlijke ruimte, vanuit de 

gedachte dat degene die beschikt over een dergelijke ruimte levensvragen vanuit 

meerdere perspectieven kan bekijken. In die zin betekent dat dat een patiënt 

zichzelf kan overstijgen en zich vrijelijk kan bewegen. Van belang hierbij is wel 

dat niet alleen de patiënt toegang heeft tot innerlijke ruimte, ook de geestelijk 

verzorger dient over innerlijke ruimte te beschikken, wil het gesprek de diepgang 

krijgen waar de situatie om vraagt (Leget, 2016, pp. 87-92).  Zin- en 

betekenisgeving, volgens Leget (2016), bevinden zich in het domein van 

spiritualiteit en daarmee in het domein van innerlijke ruimte. Humor geeft 

toegang tot innerlijke ruimte. Niet alleen geeft humor toegang, humor vergroot 

deze ruimte ook (Leget, 2008, p. 23). Zo zijn naast Leget anderen die het concept 

innerlijke ruimte, of daaraan gerelateerd, hanteren. Smit (2006, p. 29) beschrijft 

in zijn boek over de praktijk van geestelijke verzorging het moment waar de 

innerlijke ruimte van de gesprekspartner merkbaar is. In de gesprekken die Smit 

(2006) voerde, ontstond een verbondenheid met zijn gesprekspartner waarin 

sprake was van een gedeelde zoektocht naar wat het leven de moeite waard 

maakte; wat het leven glans en draagkracht gaf. Smit (2006, p. 31) heeft de 

innerlijke ruimte in een model gevat van vier in elkaar gelegen cirkels. De kern 

verwijst naar spiritualiteit en is de ziel van de innerlijke ruimte, hier wordt de 

mens aangesproken en geraakt. Beeldend voor wat kan ontstaan binnen de 

innerlijke ruimte is te vinden in het ‘now moment’ Stern (2004, p. 167) omschrijft 

dit moment helder en zegt: 

Kenmerkend voor een ‘now moment’ is dat het vaak slechts enkele 

seconden duurt, hoewel het tegelijkertijd als heel rijk wordt ervaren 

omdat er veel gebeurt, op verschillende lagen in de interactie. Het is 

tevens een bewust moment; er gebeurt iets dat het normale patroon 

doorbreekt in het contact tussen de twee personen. De ervaring van het 

moment is veel groter dan het moment zelf: er ontstaat een geleefd 

verhaal ofwel ‘a world in a grain of sand’, waardoor niet alleen naar de 



16 
 

toekomst toe een verandering ontstaat, maar ook het verleden 

‘herschreven’ kan worden. 

Soortgelijke beschrijving over innerlijke ruimte is terug te vinden in het 

klaverblad model van Weiher (2009). Smit bespreekt dit model, waar de 

verschillende bladen van het ‘klaverblad’ een centraal punt vertoont, dat Weiher 

het spiritueel innerlijk noemt. Het spiritueel innerlijk is daar waar de werkelijke 

ziel zetelt; een dimensie waarin de mens in verbinding staat met de wereld om 

hem heen en wordt gezien als krachtbron (2015, pp. 197-98).  Vanuit een 

spiritueel psychoanalytische hoek verbindt Bouman (2018, p. 275) humor aan 

het vergroten van de innerlijke ruimte. Humor heeft het vermogen om een 

speelse ruimte te creëren tussen analyticus en patiënt (Bouman, 2018, p. 275). 

Binnen deze ontstane ruimte kan de patiënt in zichzelf bevrijding, opluchting en 

reflectie ervaren. Innerlijke ruimte lijkt hiermee van belang voor spirituele zorg. 

In Tabel 1 zijn de verschillende inzichten met betrekking tot deze ruimte bij 

elkaar gebracht. 

Tabel 1: Overzicht innerlijke ruimte  

Innerlijke ruimte  

Auteur Perspectief Uiting 

Leget   Spiritueel Vrijelijk kunnen 

bewegen 

Weiher Spiritueel Zich kunnen verhouden 

tot geheim van het 

leven 

Stern Psychosociaal/spiritueel Overstijgend contact 

waarin een geleefd 

verhaal ontstaat  

Bouman Psychoanalytisch 

/spiritueel 

Speelse ruimte tot 

bevrijding en reflectie 

Smit Spiritueel De kern waarin 

verbondenheid ontstaat 

en geraakt kan worden. 

Humor geeft toegang tot innerlijke ruimte en hiermee ook toegang tot 

spiritualiteit. Op die manier kan humor bijdragen aan spiritueel welzijn.  



17 
 

2.3 Geestelijke verzorging: spiritueel welzijn en humor 

In dit hoofdstuk wordt een verbindende stap gezet van spiritueel welzijn en 

humor naar de geestelijke verzorging. Vervolgens wordt ingezoomd op de 

interactie van de geestelijk verzorging met de patiënt. 

2.3.1 Het domein van de geestelijk verzorger: spiritueel welzijn 

Het domein van de geestelijke verzorging laat zich niet eenduidig omschrijven. 

Dat ligt onder andere besloten in de vele invalshoeken die gebruikt kunnen 

worden om dit domein te kenschetsen. Het ligt niet in het kader van dit 

onderzoek om het domein van de geestelijk verzorger te exploreren. Het 

werkterrein van de geestelijk verzorger omvat zingeving, levensbeschouwing, 

existentiële (levens)vragen, spiritualiteit, medemenselijke presentie en ethiek 

(Smit, 2015, p. 59). Hierop aansluitend ligt de keuze voor dit onderzoek bij 

spiritualiteit als het domein van de geestelijk verzorger en in het verlengde 

daarvan spiritueel welzijn. Vervolgens kijkend naar de genoemde effecten in de 

voorgaande subparagrafen die humor heeft op spiritueel welzijn, komen deze 

effecten grotendeels overeen met de lagen in de praktijkdoelstellingen van de 

geestelijk verzorger van Riemslagh. Effecten zoals bijvoorbeeld transcendentie, 

verbinding, krachtbronnen zoals hoop en speelsheid en spiritualiteit worden 

gereflecteerd in deze doelstellingen. Tabel 2 van Smit (2015, p. 142) heeft de 

gelaagde doelstellingen van Riemslagh bij elkaar gebracht. 

Tabel 2: Doelstelling Riemslagh 

Menswording 

Vrede met jezelf, de ander en wat ons overstijgt 

Eigen bronnen van kracht en vertrouwen vitaliseren 

Verbindingen leggen tussen eigen levenssituatie en geleefde zinrelaties, geloof 

en levensbeschouwing 

Spirituele ontmoeting: behoeden van transcendentie 

Investeren in relatieopbouw 

 



18 
 

De doelstellingen in de begeleiding zijn geformuleerd in onderlinge samenhang. 

De geestelijk verzorger besteedt aandacht aan de verschillende lagen ten einde 

bij te dragen aan spiritueel welzijn van de patiënt. Deze lagen laten verbinding 

zien tussen spiritualiteit en de positieve effecten van humor op spiritueel welzijn 

genoemd in voorgaande subparagrafen.  

2.3.2 Interactie met patiënt: de geestelijk verzorger en de relatie tot 

humor 

In het werk van een geestelijk verzorger binnen een ziekenhuis gaat het met 

name om de interactie met de patiënt.  

De geestelijk verzorger heeft binnen de context van het ziekenhuis een eigen 

communicatieve strategie, eigen in de zin dat de communicatie verschilt met 

andere zorgverleners (Van Schrojenstein Lantman, 2007, p. 44).  De 

communicatie van de geestelijk verzorger is gericht op het uitdrukken van 

zichzelf. Het gaat hierbij om het exploreren van het levensverhaal van de patiënt. 

Langs verschillende levensbeschouwelijke dimensies wordt het levensverhaal 

verkend. Te denken valt aan een sociale dimensie: wie zijn de mensen om u heen 

en wat betekenen zij voor u? Met wie voelt u zich verbonden? De historische 

dimensie betreft de patiënt zijn geschiedenis. Een andere dimensie die aan de 

orde kan komen, is de transcendente dimensie die gaat over wat zin en 

betekenis geeft; het gaat hier onder andere over wat de patiënt moed en kracht 

geeft (Van Schrojenstein Lantman, 2007, p. 45). De confrontatie met ziekte kan 

bij de patiënt een gevoel van onbestemdheid met zich meebrengen. De 

geestelijk verzorger biedt een mogelijkheid voor ruimte en gesprek, waarin 

aandacht en luisteren centraal staan. Het levensverhaal kan worden verteld. In 

het vertellen kunnen waardevolle keuzes worden gemaakt en nieuwe 

mogelijkheden kunnen worden ge- of hervonden (Schrojenstein Lantman, 2007, 

p. 48).   

Aanleiding voor een gesprek met een geestelijk verzorger is dikwijls gelegen in 

wat Smit (2015, p. 67) katalysatoren van existentiële vragen noemt, hierin maakt 

Smit onderscheidt in drie soorten van katalysatoren. De ervaringen van 



19 
 

contingentie, waar het gaat om eindigheid en kwetsbaarheid, in het licht van dat 

het leven evengoed anders had kunnen lopen. Een tweede katalysator betreft 

ingrijpende breuken, of breuklijnen. Breuken die worden ervaren, omdat het 

leven niet loopt zoals het zou moeten lopen. Hierin ligt de veronderstelling dat 

het leven op een bepaalde manier zou moeten lopen, of de wens dat het leven 

op een bepaalde manier zou gaan lopen. De laatste katalysator die Smit (2015) 

noemt, betreft ambivalenties en polariteiten van het leven en de spanning die 

dat met zich meebrengt. De geestelijk verzorger verleent zorg aan patiënten die 

met één of meerdere van deze katalysatoren te maken krijgen en daardoor zich 

in een kwetsbare onzekere positie bevinden.  

Een geestelijk verzorger verleent spirituele zorg waar de patiënt zich door ziekte 

geconfronteerd ziet met breuklijnen, contingentie of ambivalentie en draagt 

hiermee bij aan het welzijn van de patiënt. In paragraaf 2.2.3 werden 

verschillende percepties op innerlijke ruimte besproken in relatie tot spiritueel 

welzijn.  Spirituele zorg is gericht op het herstel of de vergroting van innerlijke 

ruimte als ‘gemoedstoestand waardoor iemand zich in alle rust en vrijheid kan 

verhouden tot de emoties die door een situatie worden opgeroepen (Instituut 

voor Kankeronderzoek en Nazorg [IKNL], 2010, p. 11). Herstellen en vergroten 

van innerlijke ruimte draagt bij aan het spiritueel welzijn van patiënten en humor 

heeft de mogelijkheid in zich om daaraan bij te dragen. 

2.4 Humor als onderdeel van spiritueel welzijn 

Aan de hand van de concepten humor, welzijn, spiritualiteit, innerlijke ruimte en 

geestelijke verzorging is er een theoretisch kader geschetst als basis voor het 

onderzoek. Vanuit dit theoretisch kader kan een concept gevormd worden ten 

aanzien van humor in relatie tot spiritueel welzijn. Voor een bredere 

onderbouwing van de bijdrage van humor voor spiritueel welzijn is ervoor 

gekozen om te kijken naar humor en levenskunst. Als het bestaan op haar 

grondvesten schudt en als het leven niet meer is zoals het lijkt, dan is een uitstap 

naar de filosofie voor de hand liggend (Schmid, 2005, p. 17). 



20 
 

Levenskunst heeft zijn oorsprong in de klassieke filosofische traditie, waarin 

levenskunst veronderstelt een goed leven te leiden. Een goed leven betekende 

het goede doen; handelen volgens de heersende moraal. In de loop van de 

eeuwen is de visie op levenskunst veranderd.  Levenskunst gaat over het eigen 

maken van het leven zelf, in staat kunnen zijn om iets van het leven te kunnen 

maken en zo een mooi leven te kunnen leiden (Schmid, 2005, p. 8-9). Een mooi 

leven gaat dan over een bewust leven en de mogelijkheid om in te kunnen 

grijpen in dat leven (Schmid, 2005). Filosofie is een plaats waar levensvragen 

worden gesteld en antwoorden kunnen worden gevonden. De vraag: “Wat moet 

ik doen?” zegt Schmid, heeft in deze tijd niet zozeer een morele maar 

existentiële betekenis en doelt op de kunst van het bestaan, zich weten te 

verhouden tot het leven (2005, p. 17). 

In zijn boek Filosofie van de levenskunst formuleert Schmid (2005, pp. 23-28) een 

aantal wezenlijke vragen. De levenskunst begint met de vraag: hoe kan ik mijn 

leven leiden? Iemand die zichzelf die vraag stelt, heeft de eerste stap gezet om 

van het leven een eigen persoonlijk leven te maken. Hierbij is het nodig dat 

iemand niet denkt in termen van geen keuze hebben, maar juist op zoek gaan 

ruimte om keuzes te maken. Het op zoek gaan naar keuzeruimte, zelfs al is deze 

ruimte heel klein, betekent zichzelf de vraag stellen hoe het eigen leven geleid 

kan worden in de diverse contexten waarin wordt geleefd. De volgende vraag is: 

welke keus heb ik? Deze vraagt gaat over welke mogelijkheden en perspectieven  

een persoon ziet om het leven te kunnen leven in de context waar hij zich 

begeeft of zou willen zijn. Schmid beschrijft dat levenskunst begint met de 

mogelijkheid om met afstand naar jezelf te kijken. Daar is innerlijke ruimte voor 

nodig (Leget 2016; Bouman 2018; Taels 2009). 

In subparagraaf 2.2.2 is de relatie tussen humor en innerlijke ruimte verkend. 

Hoe wordt deze relatie gezien vanuit levenskunst? Schmid ziet het leven als waar 

tegenstrijdigheden plaatshebben (2005, p. 27). Om zich te kunnen verhouden tot 

deze tegenstrijdigheden, kan aanwenden van ironie helpend zijn. Hierin 

onderscheid Schmid verschillende wegen van ironie. Ironie als de kunst om met 

een afstand naar innerlijke tegenstrijdigheden te kijken en als een mogelijkheid 



21 
 

om de dingen te nemen zijn zoals ze zijn, om een relativerende blik van buitenaf 

te realiseren (2005, pp. 83-89). Dat houdt in een situatie opnieuw bezien, dit 

geeft zicht op nieuwe perspectieven en hierdoor kan ruimte ontstaan. Verder is 

ironie de kunst om een horizon te creëren die verder reikt dan de bestaande 

situatie zelf. Nog een andere weg is de ironie van het lot en van de geschiedenis, 

dat een situatie zich anders ontwikkelt dan gepland, het terechtkomen op een 

plek in het leven waarvan zo gehoopt niet te belanden (Schmid, 2005, p. 88). 

Ironie helpt bewust worden van het zowel vorm kunnen geven aan je eigen 

leven, maar ook het besef dat het leven wordt gevormd.  Ironie laat ruimte open 

voor twijfel. Ironie is niet zonder gevaar. Schmid wijst op dat als alles in het leven 

wordt geïroniseerd er geen enkele realiteit meer serieus te nemen valt (2005, p. 

88). Ook Taels (2009) wijst naar de waarde van humor vanuit filosofisch 

standpunt. Humor als morele kracht gaat over de nooit compleet te overbruggen 

afstand tussen intenties en daden, het vermogen tot inzicht en het tekort 

daaraan, de mens met zijn idealen en dat de mens niet altijd in staat is deze te 

verwezenlijken (Taels, 2009, p. 31). De erkenning van het niet kunnen 

overbruggen, schept innerlijke ruimte. Taels (2009) beschouwt onder andere 

hierom humor als een levenskunst. Levenskunst kan op verschillende wijzen 

worden vorm gegeven en humor kan worden gezien als een concrete praktijk 

van levenskunst (Rizzutto, 2014a). 

Humor laat zijn waarde zien in het scheppen van een toegang tot dimensies die 

anders misschien ontoegankelijk bleven. De toegang tot andere dimensies lijkt 

aan te sluiten op de potentie van innerlijke ruimte (Dean, 2003, pp. 78-79). 

Alhoewel Schmid (2005) niet spreekt over innerlijke ruimte, lijkt zijn formulering 

van keuzeruimte verband te houden met innerlijke ruimte. Ook Leget (2016) 

verbindt humor aan innerlijke ruimte en levenskunst; een goed leven begint met 

zorg voor innerlijke ruimte. Zowel voor levens- als stervenskunst ziet Leget het 

belang van innerlijke ruimte.  

Levenskunst betreft het cultiveren van de eigen innerlijke ruimte en humor is 

zowel een toegang tot als een mogelijkheid voor het vergroten van deze 

innerlijke ruimte (Leget, 2016). Innerlijke ruimte stelt in staat om nieuwe 



22 
 

bronnen, perspectieven aan te boren en keuzes te kunnen maken. Het leven is 

inherent aan ongerijmdheden en humor biedt een mogelijkheid om deze in 

zekere zin te overbruggen, als in aanvaarden dat deze er zijn (Taels, 2009, p. 31). 

Levenskunst gaat over antwoorden vinden op levensvragen en aanvaarden dat er 

open eindes zijn; humor kan een antwoord zijn als er sprake is van 

onbeantwoorde vragen (Schmidt 2005; Taels 2009; Rizzutto 2014a). Als 

onderdeel van spirituele zorg kunnen geestelijk verzorgers, mits het moment 

juist is, met humor de weg vrij maken naar de innerlijke ruimte van de patiënt en 

wellicht helpen vergroten. Voorwaarde voor de begeleiding hierin, is dat de 

geestelijk verzorger ook toegang heeft tot zijn eigen innerlijk ruimte (Leget, 2016, 

pp. 87-89). Naar wat een ‘juist moment’ is, wordt beschreven in paragraaf 2.5. 

In subparagraaf 2.2.1 werden de effecten van humor op psychisch en emotioneel 

welzijn beschreven. Vervolgens werd in subparagraaf 2.2.2 gekeken naar hoe 

humor spiritueel welzijn gunstig kan beïnvloeden. Innerlijke ruimte speelt een 

belangrijke rol. De gunstige invloed van humor is mogelijk als er een zekere mate 

van innerlijke ruimte is. Tegelijkertijd is humor een weg naar en heeft het 

vermogen tot het vergroten van innerlijke ruimte. Een onderdeel van 

levenskunst is humor. Ook binnen de levenskunst wordt er gesproken over 

humor en de effecten daarvan op de innerlijke ruimte.  

Nu de theorieën zijn verkend kan er een concept van humor worden beschreven 

in relatie tot welzijn en spiritualiteit: 

Humor levert een bijdrage aan het om kunnen gaan met de incongruenties van 

het leven, kan een antwoord zijn op onbeantwoorde levensvragen en ruimte 

geven voor reflectie, nieuwe bronnen en perspectieven. Het transcendente 

karakter van humor kan de mens met zichzelf, anderen en het grote geheel 

verbinden; humor draagt bij aan levenskunst. 

  



23 
 

Afbeelding 2: Model voor humor in relatie tot welzijn en spiritualiteit  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

2.5 Stilstaan bij de gevoeligheid van humor in de interactie  

In de voorafgaande (sub)paragrafen werden de risico’s van het gebruik van 

humor al eens aangestipt. In deze afsluitende paragraaf wordt gekeken naar 

welke risico’s  humor met zich mee kan brengen in de interactie met patiënten. 

Er wordt gekeken naar hoe deze risico’s kunnen worden verminderd. 

 Als geestelijk verzorger is communicatie het belangrijkste instrument waarmee 

wordt gewerkt. Humor is communicatie. Communicatie is een proces waarin 

informatie wordt uitgezonden door zenders met een bewust of onbewuste 

intentie naar de ontvangers die deze informatie op een één of andere manier 

interpreteren (Van der Meiden, 1980). Er is sprake van een boodschap, de 

humor, die ontvangen wordt. Net als in elke communicatie kan er sprake zijn van 

ruis en kan de boodschap en dus ook humor niet altijd overkomen als bedoeld. In 

 

*Verhouden tot  

incongruenties 

*Nieuwe perspectieven 

*Nieuwe bronnen 

*Ruimte voor reflectie 

*Transcendentie 

*Verbinden 

Innerlijke ruimte 

Humor 



24 
 

Afbeelding 1 is dit proces schematisch weergegeven en laat door de 

weergegeven terugkoppeling zien dat communicatie procesmatig van karakter is. 

Afbeelding 1: Communicatieproces 

 
 
 
 

 
 
 

                                                                 terugkoppeling 

Noot: aangepast overgenomen uit The Mathematical Theory of Communication, 

Shannon & Weaver (1971)  

Het schema maakt inzichtelijk dat elke boodschap die de geestelijk verzorger 

zendt, vraagt om afstemming bij de patiënt en bij humor in het bijzonder. Humor 

kan namelijk zowel een krachtige als een risicovolle interventie zijn. Waar humor 

in de ene situatie gepast is, is dat in een andere niet (Du Pré, 1998, p. 186).  In 

haar artikel onderzoekt Leiber (1986) aan de hand van literatuur en anekdotes 

waar de risico’s van humor te vinden zijn tussen zorgverleners en patienten in de 

kritische zorg. Spotten, sarcasme en denigrerende humor zal de (therapeutische) 

communicatie verslechteren (Leiber, 1986, p. 163). Ook het maken van grappen 

vraagt grote voorzichtigheid, zeker waar het gaat om gevoelige onderwerpen; 

een grap zou iemand kunnen kwetsen of iemand kan zich benadeeld voelen. 

Deze mogelijke consequenties zijn met name aan de orde als de boodschapper 

meer macht heeft dan de ontvanger (Emerson, 1969). Dean benadrukt het 

delicate karakter van humor, daar waar zachtaardige en vriendelijke humor over 

het algemeen effectief is om contact te maken, kunnen er situaties zijn waar 

humor ongepast zal zijn. Humor blijkt niet te baten of gewaardeerd te worden 

als er sprake is van een crisissituatie. Op een gepaste manier gebruik maken van 

humor hangt veelal samen met intuïtie en gevoelig zijn voor de situatie (Dean, 

2003, p. 81). Als leidraad voor het gebruik van humor onderscheidde Leiber 

(1986, p. 167) een drietal criteria: ontvankelijkheid, timing en strekking van de 

boodschap. Ontvankelijk zijn voor humor laat zich zien door het observeren van 

 

 

Zender: geestelijk verzorg. 

intentie codering 
 

 

Ontvanger: patiënt 

boodschap decodering interpretatie 



25 
 

reacties van patienten. Vaak in kleine, fijngevoelige lichtvoetige aanwijzingen kan 

open staan voor humor zichtbaar worden. Voor wat betreft timing is een 

bijzonder trieste of een crisissituatie en acute angst niet het moment om deze 

met humor te beantwoorden. Seksistische, racistische en ridiculiserende humor 

zijn sowieso nooit gepast. Wender (1996, p. 153) rijkt vier richtlijnen aan om 

humor voor zich te laten werken: 1. Beoordeel ontvankelijkheid van de ander en 

vergewis jezelf ervan dat de patiënt niet bovenmatig angstig en gestrest is. 2. De 

humor moet inclusief zijn voor de patiënt. 3. Wees zelf ontvankelijk voor de 

humor van de patiënt. 4. Durf humor met de nodige voorzichtigheid in de 

praktijk te brengen. 

Zorgverleners moeten voorzichtigheid betrachten dat hun humor niet 

beledigend is en er zelf op bedacht zijn dat zij zelf het onderwerp van kwetsende 

humor zouden kunnen zijn (Erdman, 1991). Om humor op een passende manier 

te gebruiken, introduceert Robinson in haar boek vier stappen voor de 

zorgverlener (1991, p. 152). Allereerst is het belangrijk om kennis te vergaren 

over humor, ten tweede een accepterende houding aannemen ten aanzien van 

humor door patiënten, de derde stap vraagt om een onderzoekende houding 

naar de rol van humor in zowel privéleven als in het werk als zorgprofessional. 

De laatste stap betreft het bewust introduceren van humor. 

Humor in de setting van het ziekenhuis vraagt misschien om extra zorgvuldigheid 

in het toepassen ervan. Over het algemeen ervaart de patiënt een 

ziekenhuisopname als een breuklijnervaring. Breuklijnervaringen gaan gepaard 

met gevoelens van onzekerheid, oncontroleerbaarheid en kwetsbaarheid 

(Jacobs, 2020, pp. 33-34). Dat betekent voor de geestelijk verzorger een zekere 

fijngevoeligheid waar het gaat om humor in de praktijk te brengen.  

Humor kan, mits gewaar van het kwetsbare karakter, een waardevolle bijdrage 

zijn in het contact met de patiënt. In het volgende hoofdstuk worden de 

begrippen innerlijke ruimte, spiritualiteit en humor in onderlinge samenhang 

verder uitgewerkt. Deze uitwerking leidt tot een definitie van humor passend 

binnen de geestelijke verzorging. 



26 
 

Samenvattend   

Humor is een breed begrip en herbergt veel soorten en stijlen. Humor heeft, mits 

zorgvuldig gebruikt, een positief effect op het psychisch- en emotioneel welzijn. 

Humor kent zijn waarde binnen de gezondheidszorg onder andere als een manier 

om de communicatie tussen artsen/verpleegkundigen en patienten te 

vergemakkelijken, ook lijken de effecten van humor bij te dragen aan het 

spiritueel welzijn van patienten. Daarnaast blijkt dat, de effecten van, humor 

verbonden kunnen worden aan spiritualiteit. Het begrip innerlijke ruimte speelt 

daarin een centrale rol en is terug te vinden in diverse spirituele modellen binnen 

het discours van de geestelijk verzorging. Humor lijkt de potentie te hebben om 

een bijdrage te kunnen leveren binnen het werkveld van de geestelijke 

verzorging. De gevoeligheid van het gebruik van humor vraagt om aandacht en 

zorgvuldigheid, zeker bij patiënten in hun kwetsbare positie die samenhangt met 

het ervaren van breuklijnen in hun leven. De concepten die behandeld zijn in 

theoretisch kader, humor, spiritualiteit, innerlijke ruimte, welzijn en levenskunst 

hebben geleid tot een model voor humor in relatie tot welzijn en spiritualiteit. 

 

  



27 
 

Hoofdstuk 3 Methode 

Dit hoofdstuk betreft de onderzoeksprocedure voor de laatste deelvraag: ‘Hoe 

kijken geestelijk verzorgers naar de bijdrage van humor in de interactie tussen 

hen en de patiënt binnen hun eigen domein?’ De eerste drie deelvragen van het 

onderzoek zijn beantwoord in het theoretisch kader. Het theoretisch kader 

diende als basis voor het onderzoek naar deze laatste deelvraag over de praktijk 

van de geestelijk verzorger. In dit hoofdstuk wordt ingegaan op het werven van 

de participanten, welke participanten, de interviews, de positionaliteit van de 

onderzoeker en de gevolgde analytische methode. Er wordt ook aandacht 

besteed aan de navolgbaarheid van dit onderzoek. 

3.1 Werving van participanten 

Zoals hiervoor aangegeven, betreft het een verkennend onderzoek omdat er 

weinig bekend is over hoe humor in de praktijk van de geestelijk verzorger 

functioneert. In overeenstemming met de onderzoeksvraag is gezocht naar 

geestelijk verzorgers werkend in een ziekenhuis met volwassen patiënten. Het 

doel bij het werven was om zoveel als mogelijk diversiteit in data te verkrijgen op 

de begrippen die centraal staan in het onderzoek en hiermee een zekere mate 

van representatie te waarborgen (Scheepers & Tobi, 2021, p. 333). Hiertoe is 

gekozen om participanten te werven met diverse achtergronden. Dat betekent 

dat gezocht is naar zowel mannelijke als vrouwelijke geestelijk verzorgers, 

geestelijk verzorgers variërend in leeftijd en ervaring en als laatste is gezocht 

naar religieus gebonden en ongebonden participanten. Verder werden geestelijk 

verzorgers uit verschillende ziekenhuizen benaderd, om een eventueel 

aanwezige teamcultuur ten aanzien van humor uit te sluiten en zo diversiteit in 

data te houden. Het werven heeft meer tijd ingenomen dan ingeschat en om die 

reden is gekozen voor zes deelnemers.  

Werving vond op twee manieren plaats. Via het informele circuit werd gepolst 

naar interesse in deelname, waarna een eerste contact volgde tussen 

onderzoeker en aanstaande participant. Na dit contact werd een mail 

toegestuurd met informatie over onder andere het doel van het onderzoek en de 



28 
 

te hanteren procedure met betrekking tot de verkregen data (Bijlage 1). In het 

eerste contact werd een afspraak gemaakt voor het interview. Uit het informele 

circuit kwamen vier participanten voort. Naast deze weg, zijn zeven verschillende 

teams van geestelijk verzorgers in ziekenhuizen aangeschreven met een 

soortgelijke informerende mail en verzoek om deelname. Er werd een aantal 

maal niet gereageerd op deze mail of men liet weten geen tijd vrij te kunnen 

maken. Op een positieve reactie volgde eenzelfde procedure als via het 

informele contact. In Tabel 3 staat een overzicht van participanten, als 

hulpmiddel bij interpretatie van de uitkomsten. Uit privacyoverweging is een 

globale leeftijd indicatie gegeven. 

Tabel 3: Overzicht participanten 

Participant Gebonden/ongebonden Gender Werkervaring 

in ziekenhuis 

Lft < of 

> 45 

jaar 

1 Rooms Katholiek Vrouw 23 jr. >45 jr. 

2 Div. wijsheidstradities Vrouw 2 jr. >45 jr. 

3 Christelijk Man 7 jr. <45 jr. 

4 Ongebonden Vrouw 1 jr. <45 jr. 

5 Joods-Christelijke 

achtergrond 

Man 22 jr. >45 jr. 

6 Joodse achtergrond, 

ongebonden 

Vrouw 2,5 jr. <45 jr. 

3.2 De interviews 

De hoofdvraag van dit onderzoek heeft betrekking op de persoonlijke ervaringen 

die geestelijk verzorgers hebben opgedaan met humor in de interactie met 

patiënten en hoe zij humor waarderen in het kader van spiritueel welzijn. Dat 

betekent vragen naar persoonlijke en individuele ervaringen en vragen met 

welke visie naar deze ervaringen wordt gekeken. Diepte-interviews zijn hiertoe 

een geëigende methode om de participanten te bevragen (Hennink et al., 2020, 

p. 117). De interviews waren semigestructureerd, zodat het perspectief van de 

deelnemers kon worden geëxploreerd. Voor de participanten creëerde dat 

ruimte om het concept humor te benaderen. Er zijn drie vragen opgesteld 



29 
 

(Bijlage 2) langs de lijn van humor en spiritueel welzijn, waarbij bij elke vraag 

‘topical probes’ werden gehanteerd (Hennink et al., 2020, p. 124). De drie 

standaardvragen waren: 

Welke ervaringen heb je met humor in het gesprek met patiënten (gezien vanuit 

het spirituele domein) 

Welke waarde heeft humor binnen het gesprek met de patiënt? 

Op welke manier zou humor kunnen bijdragen aan het spiritueel welzijn van een 

patiënt?  

Uitgangspunt was een aanvaardbaar tijdstip en een aanvaardbare locatie waarbij 

de participant zich vrij voelden om te kunnen spreken (Hennink et al., 2020, pp. 

125-260. De interviews duurden ongeveer een uur en werden vastgelegd met 

een dictafoon. 

Naast de hierboven genoemde vragen, werd door de interviewer bij elk interview 

gekeken of de genoteerde topics rondom de interviewvragen aan de orde 

kwamen. De meeste topics werden door de geïnterviewden als vanzelf 

benoemd. De topic ‘humor als levenskunst’ welke gerelateerd is aan spiritueel 

welzijn is door de onderzoeker bij alle geïnterviewden zelf aan de orde gesteld. 

De vorm van het interview beoogde om in gesprek te gaan met de participanten. 

Om het idee van een gesprek zoveel mogelijk te benaderen, is getracht de 

deelnemers fysiek te interviewen. Vijf van de deelnemers zijn fysiek 

geïnterviewd. Een zesde deelnemer is geïnterviewd via videobellen. 

3.3 Positionering van de onderzoeker 

In kwalitatief onderzoek is het belangrijk de subjectiviteit die inherent is aan dit 

onderzoek te onderkennen. Als onderzoeker breng je je eigen subjectiviteit in 

vanuit je eigen normen en waarden, gevoeligheden, interesses en cultuur. Deze 

subjectiviteit staat tegenover de objectiviteit die nodig is om de uitkomsten van 

een onderzoek van academische waarde te laten zijn. Als onderzoeker dien je je 

hiervan bewust te zijn door een reflectieve houding aan te nemen op de invloed 

die je als onderzoeker uitoefent (Hennink et al., 2020, p. 65). 



30 
 

De keuze voor het onderwerp van dit onderzoek had betrekking op mijn 

interesse in dit onderwerp. Alleen al met deze interesse is er een bepaalde mate 

van subjectiviteit gemoeid. Bij aanvang van het onderzoek was mijn aanname dat 

humor binnen de gespreksvoering van geestelijk verzorgers geen grote rol zou 

spelen, maar wel een waardevolle bijdrage zou kunnen zijn. Ik nam ook aan dat 

humor zou kunnen bijdragen aan spiritueel welzijn. Deze aanname en 

veronderstelling, zo realiseerde ik mij, zouden mij in de weg kunnen staan naar 

het objectief verzamelen van data. Hierin heb ik getracht mijn onafhankelijkheid 

te behouden, door continu een houding van open en nieuwsgierig zijn te 

hanteren gedurende het gehele onderzoek en met name tijdens de interviews en 

data-analyse (Hennink et al., 2020, p. 127). Onafhankelijkheid heb ik geprobeerd 

te behouden door een reflectieve houding aan te nemen en afstand te nemen 

van mijn mening en mijn wens om onderzoeksvragen positief beantwoord te zien 

gedurende interviews. Daarnaast zijn er geen geestelijk verzorgers geworven in 

het ziekenhuis waar ik werkzaam ben, om eventueel sociaal wenselijke 

antwoorden te voorkomen. 

Echter, binnen het interview bleef subjectiviteit een feit. Als onderzoeker kan ik 

niet buiten mijzelf om, dat hield voor mij in dat ik gedurende de interviews op 

bepaalde momenten er voor koos om dieper in te gaan op wat de participant 

vertelde. Daarnaast heb ik een aantal keren bepaalde lichamelijke uitingen van 

de participanten benoemd, waarmee ik ook het gesprek stuurde. De gesprekken 

gaven soms aanleiding tot een gezamenlijke lach of een verwondering, ook hier 

heb ik getracht om dergelijke momenten te laten zijn voor wat zij waren en de 

nieuwsgierige houding op te pakken. Als onderzoeker had ik de volgende 

houding aangenomen: ervaringen, meningen en gedrag van de participanten 

neem ik mee in het onderzoek, en zelf behoud ik afstand door te blijven 

observeren.  

Subjectiviteit komt aan de orde bij validiteit. De verleiding bestaat om voor de 

onderzoeksvraag niet relevante antwoorden van participanten toch mee te 

nemen in de beantwoording van deze onderzoeksvraag. Antwoorden kunnen 

prikkelend, interessant of nieuwsgierigheid opwekkend zijn. Als onderzoeker 



31 
 

vraagt het discipline om alert te blijven op de werkelijke beantwoording van de 

onderzoeksvraag, wil het onderzoek ook waarde hebben. Daarnaast speelt 

subjectiviteit een rol bij de interpretatie van de data. Het antwoord op deze 

onontkoombare interpretatie is transparantie in de genomen stappen.  Dat een 

andere onderzoeker hetzelfde onderzoek uitvoert en met dezelfde resultaten 

komt, is niet waarschijnlijk. Noch is het waarschijnlijk dat er compleet andere 

data tevoorschijn zullen komen. De waarde zit in dat verschillende soorten 

onderzoeken elkaar dan aanvullen. Wat betreft het interpreteren van de 

gegevens nog deze kanttekening. Gedurende de interviews werd meerdere 

malen duidelijk dat het beantwoorden van de vragen niet altijd eenvoudig was. 

De participanten vonden het soms lastig om de juiste  woorden te vinden. Voor 

de onderzoeker betekende dat daar waar de participanten minder duidelijk in 

hun antwoorden waren, de interpretatie van de onderzoeker meer aan de orde 

was. Tijdens het interview werd wel door de onderzoeker regelmatig gecheckt of 

dat wat gezegd werd door de participant ook goed werd begrepen werd. Ter 

wille van de voortgang van het gesprek was dat echter niet altijd wenselijk. 

3.4 Data-analyse 

De transcripten werden geanalyseerd volgens de methode van inductieve 

thematische analyse, omdat de onderzoeksvraag gericht is op ervaringen en 

meningen van de participanten. Hier wordt ingegaan op de methodiek van 

thematische analyse om vervolgens de genomen stappen te beschrijven. 

Voor dit onderzoek is gekozen voor een inductieve thematische analyse. 

Inductief omdat er weliswaar een theoretisch kader is, maar dit met name is 

ontsproten uit aan het onderwerp gelieerde literatuur. Verder is humor binnen 

de geestelijk verzorging amper bestudeerd en met inductieve aanpak konden 

thema’s en inzichten ontstaan uit de data van de interviews. Thematische 

analyse is een methode voor het identificeren, analyseren en beschrijven en 

interpreteren van patronen dan wel thema’s in data. Binnen thematische analyse 

is er plaats voor de rijkheid van de data, waarin ook details worden 

weergegeven. Het onderzoeksonderwerp heeft veelal verschillende aspecten die 



32 
 

binnen deze manier van analyseren worden geïnterpreteerd. Thematische 

analyse kent verschillende methodieken (Braun & Clarke, 2006, p. 6). Deze vorm 

van analyseren sluit sterk aan op wat de onderzoeker wil weten. In dit onderzoek 

gaat het om zicht te krijgen op hoe humor in de praktijk van de geestelijk 

verzorger functioneert gerelateerd aan spiritueel welzijn.  

De onderstaande stappen zijn gebaseerd op de stappen die genoemd zijn in een 

artikel van Braun en Clarke (2006, pp. 16 - 23). 1. Allereerst werden de 

transcripten tweemaal gelezen om een beeld te vormen over wat de deelnemers 

hadden gezegd en vertrouwd te raken met de data. Bij het lezen werden 

aantekeningen gemaakt om patronen of indrukken vast te leggen. 2. Hierna 

werden de data open gecodeerd, een verkennende fase waarin stukken tekst, 

zinnen en woorden die relevant waren, overwegend beschrijvend werden 

gecodeerd. Deze beschrijvende codes werden genoteerd en waar deze relaties of 

patronen lieten zien, gegroepeerd en een overkoepelende code aangegeven. 3. 

De volgende stap was het zoeken naar de onderlinge verbanden van deze 

overkoepelende codes waarna nieuwe codes zijn gegroepeerd en geformuleerd. 

4. Hierna zijn de codes opnieuw bekeken op inhoud en veelal gegroepeerd tot 

een overkoepelende categorie. 5. Uit het samenvoegen van deze categorieën zijn 

drie thema’s ontstaan. Bij elke bovengenoemde stap werd zorgvuldig gekeken of 

deze duidelijk verband hield met de onderzoeksvraag, deelvraag en 

interviewvragen met de topics. Het proces van coderen en thematiseren was te 

omschrijven als een iteratief proces. Thematische analyse heeft een aantal 

voordelen. De eigen interpretatie stelt in staat om de volheid en de details van 

de data weer te geven, het geeft de onderzoeker meer ruimte om thema’s te 

achterhalen en te beschrijven, uiteraard binnen de context van de 

onderzoeksvraag en kan diepte geven aan data. Daar tegenover staat dat 

codering en thematiseren ook oppervlakkigheid met zich mee kunnen brengen 

vanwege de reductionistische eigenschap. Door het toevoegen van citaten uit de 

interviews is getracht hier tegenwicht aan te bieden.  Een ander nadeel zoals al 

eerder beschreven, is de subjectiviteit die gemoeid is bij het interpreteren van de 

gegevens, het beïnvloedt ook de transparantie. Het bijgevoegde schema waarin 



33 
 

alle stappen zijn beschreven, doet een poging ter verantwoording en 

transparantie. 

  



34 
 

Hoofdstuk 4 De resultaten 

De data voortkomend uit de drie standaardvragen brachten, na analyse, drie 

thema’s naar voren: 1. De toepasbaarheid van humor in het licht van spiritueel 

welzijn, 2. De contextuele voorwaarden ten aanzien van humor in het gesprek en 

3. Humor in relatie tot diverse aspecten van ruimte. De resultaten worden 

besproken aan de hand van deze drie thema’s. Voor de verantwoording van de 

analyse is er in bijlage 4 een overzicht opgenomen van de stappen in dit proces 

om te komen tot deze thema’s.  

Alvorens verder in te gaan op de resultaten, is het van belang te weten hoe 

geestelijk verzorgers een aantal begrippen hanteerden die werden gebruikt in de 

aan hen gestelde vragen. Hiermee wordt een verdieping en verduidelijking 

beoogd bij het lezen van de resultaten om zo de data beter te kunnen verstaan. 

Allereerst het begrip humor. Geestelijk verzorgers zien humor over het algemeen 

niet in moppen en grappen vertellen. Een geestelijk verzorger hanteerde de term 

grap wel, maar zag een grap als een narratief construct. Geestelijk verzorgers 

laten zich veelal uit in termen als: op een grappige wijze, op een lichtvoetige of 

luchthartige manier inbrengen, een woordspeling, een grapje en een kwinkslag, 

om hiermee aan te geven dat het gebruik van humor voor hen niet in het platte, 

opvallende of grove ligt. 

Een ander begrip is spiritueel welzijn. Een aantal van de geestelijk verzorgers 

vroeg zich af wat daar onder te verstaan, echter gaandeweg het interview 

formuleerden de geestelijk verzorgergers zelf een antwoord. Het lijkt erop dat er 

een redelijk gemeenschappelijk begrip is over wat te verstaan onder spiritueel 

welzijn gezien een samenhangend geheel van genoemde begrippen door de 

geestelijk verzorgers, gerelateerd aan spiritueel welzijn.  Heel vreemd is dat niet; 

het is het domein waarin geestelijk verzorgers zijn opgeleid en werkzaam zijn. 

Naast deze begrippen zijn er twee opvallende waarnemingen binnen de 

resultaten. Zo laat een aantal geestelijk verzorgers weten dat humor niet alleen 

talig is, maar ook is gelegen in een blik, houding of object. 



35 
 

Participant 5: “…en die (een konijntje dat er niet uitzag) hebben we naast hem 

(overleden patiëntje) op het kussen gelegd, en ja, we moesten er eigenlijk ook 

heel erg om lachen. En later kregen we van die ouders te horen: “dat heeft ons zo 

geholpen”. …maar dat konijntje troostte ook, het was zo een raar ding.”. 

Een ander opvallende observatie betreft soorten humor. Uit de zes interviews 

zijn door de geestelijk verzorgers vier soorten humor waargenomen die door de 

patiënten werden gebruikt. Het gaat hierbij om: sarcasme, ironie, zelfspot en 

galgenhumor. Daar waar de geestelijk verzorgers een bepaald soort humor 

constateerden, viel het hen op dat patiënten deze humor inzetten als direct 

gerelateerd aan hun eigen situatie. Anders gezegd, als een manier om hun 

situatie te kunnen hanteren dan wel te verbeteren. 

4.1 Thema 1. De toepasbaarheid van humor in het licht van 

spiritueel welzijn 

Dit thema refereert aan het brede scala hoe humor zich manifesteert op het vlak 

van het spirituele domein en welzijn. 

Om te beginnen brachten alle geestelijk verzorgers het aspect van bewust en 

onbewust toepassen van humor in gesprekken naar voren. Over het algemeen is 

de inbreng van humor een niet op voorhand gepland moment. Humor ontstaat 

op een specifiek moment, gepaard met een bepaalde spontaniteit. Daar waar 

meer sprake was van bewust toepassen van humor, ging dat gepaard met de 

intentie van de geestelijk verzorger om die inzet passend en helpend voor de 

patiënt te laten zijn op dat moment. Verder werd duidelijk dat zowel het 

inbrengen, al dan niet bewust, als de uitwerking van humor vaak dusdanig 

subtiel is dat er moeilijk woorden aan te geven zijn. Veelal werd het 

onbenoembare van humor zichtbaar aan de hand van fysieke gebaren als wrijven 

tussen duim en wijsvinger.  

Participant 2: “Het is moeilijk hè? Ik vind het ook lastig te duiden”. 

Aan humor werd door de geestelijk verzorgers een rijke schakering van 

eigenschappen toegekend. Een eigenschap van humor werd gerelateerd aan 



36 
 

autonomie. Het gebruik van humor door de patiënt werd door sommige 

geestelijk verzorgers gezien als een vorm van het kunnen ervaren van autonomie 

in een context van het ziekenhuis waar patiënten veel van hun autonomie 

moesten inleveren.  

Participant 5 over hoe een patiënt humor ziet: “Ik heb misschien wel kanker, 

maar dat wil niet zeggen dat ik nog een grap…ik kan ook grappen maken. Ik zit 

niet helemaal in dat kankerdiscours, zal ik maar zeggen…in heel dat medisch 

discours, beheer jij (patiënt) nog steeds de taal (humor) om iets te zeggen over 

jezelf. …dus ik (patiënt) hoef echt niet in mijn bed te liggen te wachten tot ik 

doodga, er zijn nog lichte plekken en ik mag zelf beslissen dat ik daarnaartoe 

ga.”. 

Participant 2: “We (patiënten in het algemeen) mogen het zelf bepalen wat, weet 

je wel zo (of de patiënt voor grappig zijn kiest).”. 

De  geestelijk verzorger heeft aandacht voor het leed en het lijden van de patiënt 

en de invloed die dat heeft op de patienten; geestelijk verzorgers laten dat aan 

de orde komen in hun begeleiding. 

Een andere eigenschap die hierin vaak werd genoemd is dat humor een middel is 

om delicate en zware onderwerpen te bespreken.  

Participant 4: ‘En dat is in die zin het mooie aan humor. Het breekt ook een 

heleboel dingen open, je kunt vrijer zijn omdat je merkt van oh ja, eigenlijk is het 

soms met humor dus ook een stukje de grens opzoeken bij elkaar. En als je merkt 

hier ligt de grens niet dan heb je dus weer een wat ruimer gebied om met 

elkaar... Er kunnen best dingen gezegd worden, ik (participant) hoef niet zo 

voorzichtig te zijn met jou.”. 

Humor kan worden gebruikt als een manier om de weg te plaveien van 

feitelijkheden in het gesprek naar de onderwerpen die ertoe doen. Humor als in 

het plaveien van de weg is niet alleen helpend voor de patiënt en geestelijk 

verzorger, maar ook voor familie, verpleegkundigen en artsen aldus een aantal 

geïnterviewden. Humor heeft daarnaast een verbindende eigenschap, deze 

eigenschap werd door alle geestelijk verzorgers meerdere malen genoemd.   



37 
 

Participant 2: “…Dat (zich gewaarworden van de nare situatie en daarom lachen) 

verbindt. Ja. Ja, zeker, dat verbindt.”. 

Participant 4: “En ik denk dus zeker op het gebied van verbinding merk ik dat als 

je samen ook even kan lachen of wat inside jokes op een gegeven moment ook 

hebt als je vaker bij iemand langskomt. Nou, dat doet iets met de verbinding. Dus 

ik denk dat dat het gesprek nog een laagje dieper kan brengen. En je ook kan 

helpen als geestelijk verzorger om die diepere lagen op te zoeken en te kunnen 

vinden.”. 

Participant 5: “…eh, dus dat humor eigenlijk de vaardigheid in zich heeft om die 

verbinding te versterken.”. 

Karakteriserend voor humor is het brengen van lichtheid. Geestelijk verzorgers 

benoemden humor ook als vorm van lichtheid unaniem en werd ook als een 

belangrijke eigenschap gekwalificeerd. Andere eigenschappen die gemeld 

werden waren: versoepelen van contact tussen de geestelijk verzorger en de 

patiënt, een ontregelend effect bij de patiënt en humor kan helpend zijn om een 

gespannen sfeer op te heffen. 

Participant 6: “…het klinkt nu heel stom, maar wij (geestelijk verzorger en patiënt 

en echtgenoot) moesten er alle drie heel erg om lachen. Het ijs was gebroken.”. 

Als laatste twee kwaliteiten werden ontwapenen en barmhartigheid genoemd.  

Over die laatste eigenschap zegt participant 5: “…in barmhartigheid zit iets van 

ruimte…dat er ruimte is die groter is dan ikzelf…dat als je barmhartig bent, maak 

je ruimte voor jezelf, om te voelen ja, maar ook de ander (patiënt) het gevoel te 

geven dat hij mag voelen wat hij voelt, dus daar heeft humor wel mee te 

maken.”. 

De hiervoor genoemde eigenschappen van humor hebben eigen effecten. Zo 

werd door de geestelijk verzorgers de verbindende eigenschap van humor gezien 

als een weg om in het gesprek naar een diepere laag bij de patiënt te kunnen 

gaan, een sterk gevoel van samen zijn te ervaren en het kunnen intensiveren van 

de onderlinge band. Deze intensivering en gevoel van samen zijn dragen bij aan 



38 
 

het bespreekbaar kunnen maken van wat tot dan toe onbespreekbaar was voor 

de patiënt. De diepere laag werd door de geestelijk verzorgers niet verder 

geduid, wel kon worden opgemaakt dat het binnen het gesprek niet ging om 

oppervlakkigheden of feiten, maar onderwerpen gerelateerd aan zin- en 

betekenisgeving. 

Participant 5: ‘…samen lachen kan daar een soort van gemak van geven. …want 

het gevoel van samen is er op dat moment en dan worden daarna de dingen vaak 

iets makkelijker. Om bepaalde thema’s verder te verkennen, om ook vragen te 

stellen waarvan je wel voelt dat die voor de ander heel moeilijk te beantwoorden 

zijn. Of misschien ook wel heel spannend. Dingen waar je normaal gesproken 

liever bij wegblijft, omdat ze zo confronterend zijn.”. 

Participant 4: “…waar ik denk dat humor één van de manieren is om, nou ja, om 

te kijken naar die diepere lagen. Die verbinding te versterken.”. 

De genoemde lichte eigenschap van humor kan resulteren dat de patiënt beter in 

staat is om lijden te kunnen dragen, alle geïnterviewden waren het daarover 

eens. De ontspannende uitwerking van humor werd in bijna alle interviews 

genoemd. Deze ontspanning kon komen door een uitbundige lach, maar meestal 

was het gelegen in kleine verschuiving in het lichaam of denken van de patiënt. 

Geestelijk verzorgers namen de uitwerking bij de patiënt op verschillende 

manieren waar.  

Participant 1: “Nou ja, het moment dat er een lach komt en dat ze even 

ademhalen, verzitten, even bewegen.”. 

De ontspanning die optrad bij de patiënt bij een humorvolle opmerking, werd 

vooral genoemd in relatie tot de mogelijkheid om daarna een verdiepend 

gesprek aan te gaan waarin moeizame en zware onderwerpen aan de orde 

kwamen. 

Participant 1: “Het helpt mij soms om terug te komen naar, oké, dan ben ik nu 

weer ernstig, en dan gaan we even weer verder onderzoeken. Dat doe ik wel eens 

bewust.”. 



39 
 

De lichtheid van humor, zo meldden een aantal geestelijk verzorgers, bracht een 

vrijer gevoel bij de patiënt. Een andere belangrijk geachte eigenschap die werd 

genoemd, is dat humor in staat stelt tot reflectie bij de patiënt, daarnaast helpt 

humor tot verschuiving van perspectief op de vaak ingrijpende situatie van de 

patiënt. De kanteling van perspectief die humor eventueel kan brengen, werd 

meerdere keren aangehaald.  

Participant 2: “…dat je bij wijze van spreken in hetzelfde spoor blijft, dat je dan op 

zoek bent, van is er een soort wissel mogelijk?”. 

Participant 1: “Dan (na inbreng van een grappige opmerking) gaan mensen 

ernaast staan. Dan halen ze adem en dan kunnen ze soms even anders kijken.”. 

Verder noemden geestelijk verzorgers nog het relativerende vermogen van 

humor.  

Participant 5: “Ja, dus je, ja, je, je (de patiënt) maakt jezelf ook relatief natuurlijk. 

Dus een grap relativeert ook, denk ik. Ja. En ook, ja, een grap relativeert, 

natuurlijk relativeert een grap, want een grap relativeert ook de ernst van, eh, 

oncologie. Dus, ja, dat je een grap kan maken, maakt ook dat dat is iets 

ongezegd, dat het is nooit zo donker of dat er is licht. Dat was soms even zo.”. 

Bij het relativerend vermogen werden kanttekeningen geplaatst. De nadruk op 

relativering heeft als nadeel dat het lijden van de patiënt onderbelicht kan raken. 

De geestelijk verzorgers zagen het als hun taak deze onderbelichting voor ogen 

te houden, zowel voor de eigen bijdrage hierin als in de mate waarin de patiënt 

zou kunnen relativeren. Eén geestelijk verzorger bediende zich niet van humor 

ter relativering. Deze geestelijk verzorger wilde op geen enkele manier het risico 

nemen dat de patiënt zich niet serieus genomen zou voelen. 

De geïnterviewden dichtten humor niet alleen specifieke eigenschappen en 

bepaalde kracht en werking toe, overstijgend daaraan zien zij humor als een 

onderdeel van een levenshouding die bijdraagt aan spiritueel welzijn. Bijna allen 

formuleerden deze levenshouding tegen het licht van ziek zijn en bovendien als 

een eigenschap die te ontwikkelen valt. 



40 
 

Participant 1: “…dan is humor een vrolijke kijk, een glimlach, een hele…, past heel 

goed in die dimensie (spiritueel welzijn). Onderzoeker: Als levenshouding? 

Participant: Ja, een levenshouding, een vrolijke levenshouding.”. 

Participant 2: “Ja, wat is levenskunst? Ik denk, ik denk levenskunst is ook wel de 

kunst om jezelf te relativeren, toch? Dat vind ik ook levenskunst. Om jezelf, nou 

ja, niet, eh. Gewoon als een deel van iets groters in plaats van jezelf als 

middelpunt van het universum, weet je wel zo, dat. Dat vind ik ook wel 

levenskunst.”. 

Participant 3: “Humor is een kunst die je kunt ontwikkelen, daarmee ben je in 

staat om te relativeren, jezelf niet als middelpunt te zien, maar als onderdeel van 

het universum. Humor helpt afstand te nemen van situatie. Met afstand ernaar 

kunnen kijken. Humor is een kunst omdat het iets van je vraagt. Humor is 

gerelateerd aan jezelf krediet geven. Een gezonde mate van zelfspot is een kunst. 

Maar ook in het reflectieve moment aan het einde van het leven, in staat zijn te 

kunnen zeggen ik heb het goed gehad, ik heb plezier gehad.”. 

Participant 4: “…als je dat (humor) ook incorporeert in je leven en dat klinkt dan 

echt alsof je dat natuurlijk praktisch kan doen, terwijl dat natuurlijk veel 

dynamischer is, maar ik denk dat humor op heel veel manieren een beetje de 

scherpe kantjes eraf kan halen. …dat het ook wel heel menselijk is om nou humor 

te gebruiken ook om dingen te verwerken en om weer verder te komen en 

misschien inderdaad iets meer die lichte kant ook weer er tussendoor te weven en 

een plek te geven. Dus op die manier zou ik dat wel zien als onderdeel van 

levenskunst.”. 

Participant 5: “…humor als verbinder, dus humor maakt dat je die kunst kan doen 

met anderen. Als het goede van het leven is, dat je dat met elkaar kan doen, en 

daar helpt humor als verbinder bij, dan draagt het iets bij aan dat goede leven 

denk ik. …Er waren zoveel dingen waar je om kon lachen en ik wil zo herinnerd 

worden, dat heb ik ook vaak gehoord, dus ik heb een goed leven gehad. …een 

soort shalom, er is een stuk uit, maar ik ben heel gebleven.”. 



41 
 

Participant 6: “Veerkracht is volgens mij niet iets wat je zomaar hebt, of kan 

krijgen. Dat vraagt iets van je. De één heeft het van nature natuurlijk wel meer 

dan de ander. Dat geldt ook voor de levenskunst van humor. Maar ik denk wel 

dat er iets in te zoeken of te ontwikkelen is.”. 

Volgens een aantal geestelijk verzorgers gaat het naast voorzichtigheid ook om 

het hebben van durf van de kant van de geestelijk verzorger om humor te 

gebruiken. Durf, ook wel lef en branie genoemd in de interviews, om de patiënt 

een beetje te kunnen plagen, prikjes uit te delen of een grens op te zoeken. 

Geestelijk verzorgers hebben een onderzoekende functie in begeleiding van 

patiënten; als patiënten niet actief vertellen wat hen bezighoudt, kunnen 

geestelijk verzorgers trachten dit op gang te brengen door middel van wat 

plagen, een beetje uitdagen.  

Participant 2: “…ik moet het toch even toetsen (besef van patiënt over zijn 

naderende dood). …Ja en dan het zoeken naar van, ik ga nu even op het randje 

zitten of zo … dan doe ik dat ook met een beetje branie, weet je wel?”. 

Participant 4: “…dat je het af en toe ook gewoon moet durven en ook ondanks 

dat je elkaar nog niet zo heel goed kent na één gesprek en dat je eigenlijk moet 

aanvoelen of iets kan of niet, soms moet je het ook gewoon proberen.”. 

Participant 5: “…dat zijn altijd een soort speldenprikken…ga je (patiënt) nou 

helemaal onder of zit er nog iets van veerkracht? Of is de wereld zo zwart? Als 

dat zo is moet ik niet het lef hebben om dan al grappen daarover te gaan 

maken.”. 

In de interviews werd meerdere malen genoemd dat het gebruik van humor door 

de patiënt door de geestelijk verzorger soms als een signaal werd 

geïnterpreteerd. Sommige geestelijk verzorgers waren hierop bedacht en 

benadrukten dat zij een grappige opmerking niet altijd als opzichzelfstaand 

zagen. Zo meenden een aantal geestelijk verzorgers soms een verborgen 

boodschap te horen in een grappige opmerking, waarbij zij zich afvroegen wat de 

patiënt eigenlijk bedoelde te zeggen.  



42 
 

Participant 4: “Dus ik denk dat humor ook nog wel, nou ja, nieuw licht werpt ook 

op wie mensen zijn en wat ze eigenlijk willen zeggen maar misschien niet 

helemaal durven zeggen.’. En: “…maar ik denk wel, het gebeurt wel vaak, ook 

wat ik zei over die nuchtere mannen, dan zeggen ze iets en dan maken ze er een 

grapje van, maar er zit eigenlijk best wel veel pijn achter, maar door het op die 

manier in te brengen en als je dat dan oppikt, nou daar kun je wel wat mee denk 

ik.”. 

Participant 3: “…in plaats van dat ik meega in die grap, ben ik meer geneigd om 

misschien naar die onderstroom te vragen. …Of is deze grap eigenlijk een masker 

voor iets anders?”. 

Een ander signaal is dat humor in zekere zin helderheid geeft over de relatie 

tussen patiënt en geestelijke verzorger. Het in staat zijn om samen humor te 

delen, meldt een aantal geïnterviewden, geeft het signaal af op hetzelfde 

begripsniveau te zitten dan wel een goede verstandhouding te hebben met 

elkaar.  

Participant 5: “Bij mij is het vaak ook als ik met mensen kan lachen op een 

gegeven moment een teken dat ik iets meer met ze op een gelijk niveau kan 

zitten, dan ik met sommige andere kan.”. 

Twee geestelijk verzorgers lieten weten dat het verdwijnen van humor in de 

interactie een signaal zou kunnen zijn dat er sprake is van psychische 

achteruitgang bij de patiënt, vaak is de oorzaak dan gelegen in achteruitgang van 

de fysieke toestand. 

Participant 6: “Er zijn best veel mensen bij wie je kan zeggen als ze geen humor 

meer hebben, dan moeten we ons heel goed gaan afvragen hoe het met diegene 

gaat. …Ik denk dat ik relatief veel mensen tref die het zo zwaar hebben, fysiek of 

met bijvoorbeeld hun diagnose, dat ze daardoor zo somber worden dat ze de 

humor niet meer kunnen vinden.”. 

Een geestelijk verzorger meldde dat humor laat zien hoe patiënten in het leven 

staan. 



43 
 

Participant 4: “Ik vind het altijd heel leerzaam als mensen zelf humor gebruiken. 

Het zegt iets over wie ze zijn, wat ze belangrijk vinden en hoe zij zichzelf op hun 

gemak stellen.”. 

Een belangrijk punt dat in verschillende interviews terugkeerde was dat humor 

bijdraagt aan een ervaring van heelheid. Verschillende geestelijk verzorgers 

refereerden aan de context van een ziekenhuis, als een plaats waar heelheid een 

belangrijk gegeven is. Belangrijk omdat patiënten die heelheid niet ervaren. 

Daarnaast is humor weliswaar bij de ene patiënt meer op de voorgrond dan bij 

de andere patiënt, echter humor lijkt onlosmakelijk verbonden te zijn met 

menszijn volgens verschillende geestelijk verzorgers.  

Participant 1:”…ik denk dat humor iets is, het is een, het hoort bij mens zijn. En je 

bent in lijden gewoon mens.”. 

Participant 5: “…ziekte maakt eigenlijk de plek in de wereld heel anders, de 

wereld überhaupt heel anders, eh wie jij zelf bent heel anders, dus je verliest op 

heel veel plekken, ja, en humor gaf een tool om, om dat verlies op een één of 

andere manier, eh, om de, eh, daarin iets te voelen, we zijn nog mens.”. En:” 

…het (humor) haalde eigenlijk weg uit, nou ja, die gebroken assumpties dat de 

wereld oké is en dat de mens is en dat de mens kapot is, maar dat de mens heel is 

hè, dus het haalde even de wereld, het maakte even de wereld heel.”. 

Participant 6: “Want anders zullen ze (patiënten) het (humor gebruiken) altijd 

doen. Die mensen heb je. Daarbij is het ook heel duidelijk dat het allemaal gelinkt 

is aan hun welbevinden, of aan hun spiritueel welbevinden.”. 

Participant 4: “En het werk dat ... wij doen, omdat het toch een holistisch idee is 

van de mens. Wat jij ook zei, we zien de mens als geheel. En als we dan alleen 

maar aandacht zouden besteden aan die donkere kant, dan... Doe je heel veel 

andere dingen van de ander misschien tekort.”. 

Hiermee samenhangend is een ander aspect dat geestelijk verzorgers noemden, 

namelijk dat de ervaring van humor voorbijgaat aan de ervaring van ziek zijn. Er 

wordt een andere dimensie aangeboord waarin ziekte of lijden op dat moment 

niet of minder aan de orde is. Er werd door één geestelijk verzorger een 



44 
 

kanttekening bij geplaatst, namelijk dat patiënten humor misschien gebruiken 

om juist weg te blijven bij hun eigen spiritualiteit.  

Geestelijk verzorgers spraken meerdere keren over humor als middel tot 

transcendentie. Een transcendente ervaring waarin de patiënt een directe 

verbinding voelt met anderen en/of het grotere geheel. De patiënt stijgt boven 

zijn eigen situatie uit. Spiritueel welzijn werd ook benaderd vanuit de 

spiritualiteit van de patiënt zelf. Zo noemden twee geestelijk verzorgers dat voor 

een aantal patiënten humor een levenshouding is of een ‘way of life’ lijkt te zijn. 

Een andere geestelijk verzorger ziet het kunnen lachen in een situatie waar 

normaliter niet gelachten wordt, zin kan geven aan het leven, of het leven even 

op een andere manier ervaren.  

Participant 1: “Dus als het gaat om zin hebben in het leven, zin hebben ervaren, 

zin ervaren aan het leven, daar betekenis in vinden…ja dan denk ik dat humor 

daar een hele belangrijke rol in speelt.”. 

Participant 3: “Het is net iets wat net verheven is boven het normale 

vanzelfsprekende wat er al gebeurt.”. 

Participant 4: “Zoals bij die familie waar ik het voorbeeld over gaf. Humor was 

een deel van hun, van wie zij zijn en wie zij zijn als gezin. …Zeker in crisissituaties 

om een soort comfortabele omgeving te kunnen creëren. En ik denk dat voor heel 

veel mensen de onderlinge grapjes, het plagen, de dynamiek daar heel belangrijk 

voor zijn.’. 

Eén geestelijk verzorger gaf aan humor meer vanuit een psychologisch 

perspectief te bekijken dan vanuit een spiritueel perspectief. Zo werd gesproken 

over humor als een copingsmechanisme en humor als emotie. 

Vanuit hun rol als geestelijk verzorger zien de geestelijk verzorgers een functie 

rondom humor in de gesprekken met betrekking tot hun visie. Zo menen zij dat 

humor onderdeel is van menszijn, en er dan ook aandacht dient te zijn voor 

humor in de interactie. Het belang van aandacht voor heelheid van de patiënt, 

zeker in relatie tot een ziekenhuis, werd meerdere keren genoemd. Patiënten 

ervaren zichzelf vaak niet als heel. Daarnaast vinden geestelijk verzorgers het 



45 
 

belangrijk om in de begeleidende gesprekken met patiënten te onderzoeken 

welke hulpbronnen patiënten tot hun beschikking hebben. Het zoeken naar 

humor als bron van lichtheid of vrolijkheid of het ‘wakker’ maken van lichtheid in 

de patiënt werd dan ook in de context van hulpbronnen van de patiënt 

genoemd. De meeste geestelijk verzorgers noemden dat als onderdeel van hun 

beroep. 

Participant 2: “…dat is wel zoeken naar momenten waar kan ik lichtheid even 

helpen inbrengen, omdat dat ook weer nieuwe mogelijkheden geeft … omdat 

humor voor veel mensen ook een onderdeel van hun leven is, waar je weinig, 

waar je hier (ziekenhuis) minder van hebt, waar je minder van terugziet.”. 

Participant 6: “…omdat ik, denk ik, als ik toch binnen kom lopen, dan moet ik 

eigenlijk kijken of ik een beetje kleur eraan kan geven.”. 

Participant 4: “Dus ja, dan is humor gewoon ook een heel fijne manier om te 

focussen op krachtbronnen en lichtpunten.’. Nou ja, wat lichter allemaal. Dus ik 

denk dat dat voor de patiënt wel een waarde is van humor als dat toegevoegd 

wordt. Dat die kant er ook mag zijn. … ik heb best wel vaak gehad, dat mensen 

met tranen in hun ogen dan opeens heel hard lachen.”. 

Samenvattend 

Uit de antwoorden van de geestelijk verzorgers verschijnen een rijk geheel aan 

eigenschappen en invloeden van humor die de geestelijk verzorgers in verband 

brengen met spiritueel welzijn. Uit de interviews is duidelijk geworden dat 

humor diverse eigenschappen heeft die een gunstige bijdrage kunnen leveren in 

de gespreksvoering van de geestelijk verzorger met de patiënt. Opvallend is hoe 

geestelijk verzorgers signalen oppikten uit de humor van patiënten en deze 

signalen ieder op zich bijdroegen aan ondersteuning in de gespreksvoering en 

band onderling. Humor werd ook gerelateerd aan de eigen holistische visie op de 

mens. 



46 
 

4.2 Thema 2 De contextuele voorwaarden ten aanzien van 

humor in het gesprek 

Dit thema betreft de verschillende aspecten rondom het gebruik van humor in de 

context van de interactie met patiënten.  

Humor werd niet onbezonnen ingezet, maar weloverwogen en verantwoord. 

Geestelijk verzorgers ontmoeten patiënten in de persoonlijke ruimte van de 

patiënt in een ziekenhuis en beseffen de kwetsbare positie van ziek en 

afhankelijk zijn. Binnen deze context van ziek en afhankelijk zijn, is vertrouwen 

tussen geestelijk verzorger en patiënt belangrijk. Hiertoe stellen de geestelijk 

verzorgers de patiënt centraal. Unaniem meldden de geestelijk verzorgers dat de 

patiënt leidend is en het centraal stellen van de patiënt werd soms meerdere 

keren in hetzelfde interview benoemd. De patiënt is leidend waar het gaat om 

het wel al dan niet inbrengen van humor door de geestelijk verzorger en de wijze 

waarop de geestelijk verzorger dat doet.  Essentieel hierbij is het aftasten hoe de 

patiënt zelf met humor omgaat. 

 Participant 1: “Ik ben er niet op uit om mensen aan het lachen te maken. Dat is 

het niet. Want dat is de situatie vaak ook niet. Als je bang bent voor een operatie 

waarin je helemaal kapot uitkomt, dat je denkt ik word niet meer heel, weet je, 

dan ga ik ze (patiënten) niet aan het lachen maken. Maar het is wel van 

betekenis dat ik dat (grappig wijze) tegen die mevrouw zei ‘je bent altijd heel.”. 

Participant 2: “Nou dat je inschat of het aansluit bij iemand. …ben niet een 

lolbroek die binnenkomt.”. 

Participant 5: “…de patiënt moet leidend zijn, leidend in de zin van, het (humor) 

moet in het belang van de patiënt zijn. …En als er meerdere mensen bij betrokken 

zijn, zoals artsen of verpleegkundigen of naasten, dan hangt het van de patiënt af 

wat er kan of niet kan.”. 

De geestelijk verzorgers zijn zich gewaar hoe ingrijpend een ziekenhuisopname 

voor de patiënt is. Het inbrengen van humor gaat gepaard met een 

voorzichtigheid en een subtiel aftasten bij de patiënt of deze ruimte heeft voor 



47 
 

humor. Humor wordt zelden ondoordacht ingebracht. Zo wordt er bijvoorbeeld 

eerst gezocht naar een impliciete toestemming van de patiënt door op een 

subtiele manier een woord of zin te gebruiken en de reactie van de patiënt af te 

wachten. Soms maken geestelijk verzorgers gebruik van een zin die zowel 

humorvol als serieus kan worden geïnterpreteerd door de patiënt. De patiënt 

wordt dan de keuze gelaten welke kant het gesprek uit kan gaan.  

Participant 4: “En misschien is het ook wel veilig als je een zin gebruikt die op 

meerdere manieren geïnterpreteerd kan worden, dan kun je er misschien ook nog 

makkelijker weer een bepaalde draai aangeven.”. 

Participant 5: “Ja daar gaat dus altijd iets aan vooraf (voor het gebruik van 

humor), dat je van de ander (patiënt)…ik heb het altijd het gevoel de ander geeft 

mij toestemming om een grap te maken.”. 

Participant 1: “…in de omstandigheid van een ziekenhuis, waarin er heel veel 

gebeurd is, wil ik niet de plank misslaan. …Het is echt voelen van: Wat gebeurt 

hier (in het gesprek met patiënt)? Wat gebeurt er met mij? Wat roept het op? En 

daar goed naar luisteren.”. 

Humor is altijd voor de patiënt en nimmer ten faveure van de geestelijk 

verzorger zelf. Humor is een delicaat onderdeel in communicatie. Humor kan 

schade aan de relatie brengen als het gaat om het soort humor of het tijdstip van 

inbreng in de conversatie.  

Participant 5: “Maar soms heb ik ook het gevoel dat er gewoon geen ruimte is, 

dus dat het ook niet zinvol zou zijn als ik op dat moment dat (humor) zou 

opzoeken. En ja, het is maar een gevoel, want of het klopt weet ik niet, want ik ga 

het niet toetsen.”. 

Participant 4: “…als je als geestelijk verzorger uit het niets iets (humor) gaat 

inbrengen, kun je er eigenlijk al voor zorgen dat er breuk in de verbinding 

ontstaat … maar om nou pats-boem daarmee (humor) te beginnen, is voor mij 

een te groot risico.”. 



48 
 

Participant 1: “Alles hangt af van het contact wat ik met iemand heb. En soms als 

ik een verkeerde opmerking maak die bijvoorbeeld alleen maar mijn gevoel voor 

humor zou tegemoetkomen, dan ga ik uit contact en dat wil ik niet.”. 

Verder, zo zien de geestelijk verzorgers, heeft humor het nodig dat geestelijk 

verzorger en patiënt elkaar verstaan op dat vlak van humor. Een geestelijk 

verzorger stelde het als volgt: ‘spreken wij dezelfde taal als het gaat om humor in 

dit moment?’. De meeste geestelijk verzorgers geven aan de patiënt eerst te 

leren kennen, weten hoe de patiënt zijn eigen positie bekijkt alvorens humor te 

gebruiken.  

Participant 3: “En ik denk dat humor vaak pas iets later in het contact komt bij de 

meeste mensen, heb ik het idee. Wie heb ik voor mij? Wat kan degene waarderen 

of wat kan degene niet waarderen. Dat humor zich ook vaak beetje afspeelt op 

de grens van wat gepast is of niet gepast is…”. 

De patiënt leren kennen is niet altijd een voorwaarde; geestelijk verzorgers 

meldden dat humor ook wordt toegepast om een patiënt te leren kennen, zeker 

waar het gaat om een kortstondig contact. Deze twee op het oog strijdige manier 

van het gebruiken van humor is verder niet geduid. 

Participant 6: “In een snel contact doe ik het vrij, doe ik het sneller dan wanneer 

ik langer met iemand zit en dan al helemaal ergens in zit.”. 

Overduidelijk was dat humor niet kan worden gebruikt als een patiënt samenvalt 

met groot verdriet, de patiënt vol is met zwaarte en donkerte, overspoeld is door 

emoties of bij ernstige fysieke pijn. Het niet toepassen, hing volgens de geestelijk 

verzorgers samen met dat humor gebruiken voor hen niet gepast voelden, dan 

wel aanvoelden dat er in de patiënt geen ruimte was voor de lichtheid van 

humor. Het wel of niet kunnen toepassen in deze situaties bij een waargenomen 

zwaarte van een patiënt is een dunne lijn. Soms blijkt, uit hoe onwaarschijnlijk 

het soms lijkt, er toch iets van ruimte te zijn. 

Participant 5: “…ze (patiënte) kan mega verdrietig zijn hè, dat voelt we moeten 

geen grappen maken.”. 



49 
 

Participant 6: “…soms is de tegenwoordigheid zo zwaar of zo tragisch, dat er niet 

echt behoefte is om ook op die manier (met humor) contact te maken. En soms, 

zeker in het eerste contact, is dat juist wel zo, ook al is de thematiek misschien 

wel vol met tragiek.”. 

In het verlengde hiervan noemden geestelijk verzorgers dat humor pas dan 

gebruikt kan worden als de patiënt een teken van hoop of lichtheid laat 

doorschemeren. 

Participant 4: “…dus dat mensen zo wel echt in zo een donkere container eigenlijk 

zaten, dat er geen licht of wat dan ook in kon komen, dus ik denk, ehm, dat je 

voor humor een beetje ergens nog een sprankel hoop nodig hebt, van hé, er, er is 

nog licht, er is ruimte voor licht, heel af en toe kan ik dat erin laten.”. 

Ook als patiënten uitzichtloosheid ervaren, laten geestelijk verzorgers weten 

geen humor te gebruiken. Daarnaast zijn er andere specifieke momenten in het 

gesprek zelf waar geestelijk verzorgers geen humor toepassen. Een aantal 

geestelijk verzorgers liet weten dat het moment waarin er sprake is van een 

zekere diepte in een gesprek, zich niet leent voor humor. Humor zou deze 

diepgang kunnen verbreken.  

Participant 6: “…dat ik eigenlijk iets wil zeggen, maar het niet doe, omdat ik denk, 

nee, dit is niet gepast, of diegene gaat dat nu niet helemaal vatten, of het haalt 

ons uit een bepaalde sfeer.”. 

Alhoewel de mens en de rol van geestelijk verzorger niet strikt te scheiden zijn, is 

er door de geïnterviewden een aantal punten genoemd over het ervaren en 

gebruik van humor.  

Humor is persoonlijk en hiermee is humor onherroepelijk verbonden aan de 

persoon van geestelijk verzorger. De geestelijk verzorgers noemden een zestal 

punten die zij persoonlijk ervaren als nodig, helpend om humor te laten 

functioneren. Zo kwam bij de meeste geestelijk verzorgers naar voren dat het om 

authenticiteit van de geestelijk verzorger vraagt om humor te laten werken; 

humor kan geen kunstje zijn. Humor vereist congruentie wil het helpend zijn in 

de interactie. 



50 
 

Participant 3: “…het (humor) vraagt wel, wel echt om een authentiek emotie. Eh, 

ik kan niet, tenminste, ik persoonlijk kan niet op commando lachen en dat een 

ander niet merkt dat het niet echt helemaal gemeend is.”. 

Een tweede punt dat de persoon van geestelijk verzorger aangaat, betreft de 

innerlijke ruimte van de geestelijk verzorger zelf. Geestelijk verzorgers kunnen 

zich psychisch of emotioneel belast voelen door werk of privé situaties. Humor 

kan alleen ingezet worden en een goede uitwerking hebben als de geestelijk 

verzorger zelf ontspannen en open is en zonder in beslag genomen te zijn door 

allerlei andere gedachtes. Eén geestelijk verzorger legde specifiek de link met de 

eigen innerlijke ruimte. 

Participant 3: “Voor het hebben van humor, eh, moet ik wel ook een stukje 

innerlijke rust en ruimte ervaren. Dus ik moet niet zelf al vol zitten. … Ga ik het 

gesprek, eh, eigenlijk al gespannen of met een beetje lood in mijn schoenen of, 

eh…misschien met, met, al een vol hoofd van een vorig gesprek of, nou ja, noem 

maar op, dan wordt het wel lastiger om ehm humor zo wel te ontvangen en erin 

mee te gaan.”. 

In een ziekenhuis kunnen geestelijk verzorgers uit zichzelf contact zoeken met 

patiënten. Soms loopt dat eerste contact stroef. Zo liet een geïnterviewde weten 

dat bij een ervaren negatieve houding vanuit de patiënt, waarin de 

geïnterviewde het gevoel had niet gewenst te zijn, humor ook niet werd 

aangewend. 

Een vierde punt betreft het ervaren van grensoverschrijdende opmerkingen of 

grappen die door de patiënten zelf worden geplaatst. Er ontstaat vaak een 

ongemakkelijkheid bij de geestelijk verzorger en de antwoorden van de geestelijk 

verzorgers benadrukten vooral dat het niet eenvoudig is om hier mee om te 

gaan. Zeker waar het gaat om seksistische of racistische getinte grappen, hebben 

de geestelijk verzorgers niet altijd een pasklaar antwoord. 

Participant 2: “Of grappen. Je kan het haast geen grappen meer noemen. Maar 

dat is dan hun humor. Wat doe ik dan? Nou, eigenlijk, dat zijn geen grappen. Dat 



51 
 

is wel wat, nou, een ander onderwerp, dat is meer grensoverschrijdend, en wat 

doe je dan?”. 

Participant 4: “…dan kan het ook zijn dat ik vanuit mijn eigen waarden en vanuit 

mijn eigen normen zeg van, nou ja, dit ervaar ik niet als grappig.”. 

Ervaring in het werk is een ander aspect. Een aantal geestelijk verzorger relateert 

een ruime werkervaring aan meer comfortabel zijn met het inbrengen van 

humor. Als laatste punt noemden twee geestelijk verzorgers dat hun 

levensbeschouwing waarin lichtheid, vrolijkheid en relativering een belangrijke 

rol spelen positief correleert met het gebruik van humor. Andersom werd niet 

gerapporteerd. 

Participant 1: “…Omdat het (humor) raakt aan wie ik ben, wie ik wil zijn, hoe ik 

naar de wereld kijk, wat betekenis heeft.”. 

Verder werden verschillende componenten genoemd die samenhingen met de 

patiënt als mens. Hoe humor werkt in de interactie tussen geestelijk verzorger en 

patiënt heeft bijvoorbeeld veelal te maken met persoonlijke eigenschappen van 

de patiënt. Het merendeel van de geestelijk verzorgers benoemden hierin het 

karakter van de patiënt. De ene patiënt heeft humor als een leefwijze en zit als 

het ware ingebakken in de persoon. Bij de andere patiënt is humor meer latent 

aanwezig. Een ander component betreft het vertrouwen hebben in de geestelijk 

verzorger. Als geestelijk verzorger vraagt het beroep om de zwaarte en het lijden 

van een patiënt te kunnen verdragen, het in staat kunnen zijn om bij leed 

aanwezig te kunnen blijven. Het lijkt het voor de patiënt van belang te weten dat 

zij ervan op aan kunnen hun leed toe te kunnen vertrouwen aan de geestelijk 

verzorger. Geestelijk verzorgers rapporteerden een aantal keer over ervaringen 

van zich uitgedaagd voelen door bepaalde humor van patiënten. Het uitdagende 

leek dan te gaan of de geestelijk verzorger stevig genoeg zou zijn om de ernst 

van hun situatie te kunnen dragen. Patiënten wilden weten of zij op dat vlak van 

de geestelijk verzorger op aan konden. 

Participant 4: “…soms van, oh, kun jij je mannetje wel staan, zeg maar… (als 

patiënten plagen).”. 



52 
 

In aantal gevallen leek het ook te gaan over het opzoeken van de grens van de 

geestelijk verzorger in hoeverre deze in staat was om grappig te kunnen zijn in 

het gesprek.  

Participant 2 zegt hierover: “…wat zoekt iemand in een ontmoeting? Sommige 

mensen zoeken wel…is hier nog iets te beleven, zeg maar.”. 

Samenvattend 

In de interactie gaat het bij de geestelijk verzorgers om het centraal stellen van 

de patiënt. De patiënt is leidend waar het gaat om het gebruik van humor door 

de geestelijk verzorgers. Alle geestelijk verzorgers waren zich uitermate bewust 

van de kwetsbare positie van de patiënt en de daarmee samenhangende 

noodzaak tot voorzichtigheid rondom het gebruik van humor. Unaniem was er 

sprake van afweging bij het inbrengen van humor. Daarnaast meldden de meeste 

geestelijk verzorgers dat persoonlijke aspecten zowel bij hen als bij de patiënt 

een rol speelden om humor te laten werken. 

4.3 Thema 3 Humor in relatie tot diverse aspecten van ruimte 

Dit thema behandelt de waarde die geestelijk verzorgers toekennen aan het 

begrip ruimte en de rol die humor daarin speelt. Het gaat hierbij om innerlijke 

ruimte en de ruimte tussen de patiënt en de geestelijk verzorgers.  

Alle zes de geestelijk verzorgers brachten het begrip ruimte meerdere malen ter 

sprake. Hoe het begrip ruimte door de geestelijk verzorgers werd gebruikt, valt 

als volgt op te delen: namelijk interpersoonlijk en intrapersoonlijk. De 

interpersoonlijke ruimte is die ruimte tussen geestelijk verzorger en patiënt. 

Eensgezind spreken de geestelijk verzorgers over deze ruimte die ontstaat als er 

sprake is van gedeelde humor. Er kan sprake zijn van een gedeeld beeld, 

verbeelding waarin de patiënt zich vrij kan voelen en zich kan uiten over 

onderwerpen die de patiënt zwaar liggen.  

Participant 5: “We konden ook samen aan een grap bouwen, dat werd een soort 

narratief construct van ons samen. We creëerden eigenlijk iets anders samen, 

wat vreselijk ontspannen en heel erg vrij was.”. En: “…en die ruimte is bijna 



53 
 

sacraal, daar gebeurt iets dat transformeert eigenlijk de tijd en dat gebeurt soms 

met zo een grap. …Een grap is dus eigenlijk een soort ontmoeting ergens in de 

dialoog. En als dat oké is en ik bepaal dat niet, dan ontstaat er een soort 

tussenruimte, die ons (geestelijk verzorger en patiënt) transformeert.”. 

Participant 4: “Je hebt verschillende manieren van met elkaar kunnen 

communiceren en humor is daar één van. Maar als we het hebben over dat 

speelveld, wat ontstaat tussen jou en mij als we met elkaar communiceren, dan is 

humor een manier waarop we dat spel kunnen spelen op datzelfde veld of binnen 

diezelfde ruimte.”. 

Soms wordt deze interpersoonlijke ruimte aangemerkt als transcedent op het 

moment dat geestelijk verzorger en patiënt samen humor beleven. Beiden 

stijgen boven de situatie van dat moment uit. Binnen deze ruimte kan er ook 

sprake zijn van transformatie, het ervaren van transformatie met betrekking tot 

zwaarte. Een geestelijk verzorger spreekt over het creëren van gezamenlijk 

narratief dat mogelijk is in deze ruimte.  

Participant 5: “…het was humor, het was opeens, het haalde het weg wat ons 

(geestelijk verzorger en patiënt) … het haalde de belemmering weg … het bracht 

haar (patiënte) ook niet van haar plek af van dat zij ziek was en doodging, maar 

er ontstond een soort tussen waarin we andere mensen werden, andere rollen 

kregen zoiets.”. 

Participant 4:” Nou ja ik denk dat dat transcendente wat we net noemden al wel 

een goed voorbeeld is (van spiritueel welzijn). Dat je gewoon voor een bepaalde 

verbinding kan zorgen die net wat dieper gaat of net wat hoger rijkt over wat 

meer mensen. Dus ik denk op die manier dat het gewoon wel een vaardigheid 

(humor inbrengen) is die belangrijk is binnen ons werkgebied.”. 

Er waren ook geestelijk verzorgers die aangaven dat humor de innerlijke ruimte 

van een patiënt kan vergroten. Als een patiënt in zijn innerlijke ruimte vastzit in 

zijn denken, verstard is of vol zit met pijn en leed kan humor deze ruimte 

vergroten en zo plaats maken voor bijvoorbeeld een meer reflectieve houding 



54 
 

van de patiënt. Het in staat kunnen zijn om te reflecteren schept afstand van de 

situatie en creëert op zijn beurt ook meer ruimte.  

Participant 3: “…dus ik denk die dingen (humor) vooral voor mij (kijkend naar de 

patiënt) in een ander perspectief, op een andere manier toch bepaalde thema’s 

aanraken, meer ruimte met elkaar creëren in de communicatie, de verbinding 

verdiepen.”. 

Participant 5:”…en soms zag je heel veel beklemming, waarin je soms met humor 

iets kon openmaken.  … Een ruimte kon openmaken om, om erlangs, om er dieper 

op in te gaan.”. 

Participant 1: “Ze (patiënten) kijken gewoon even naar wat er gebeurt in 

zichzelf.”. 

Naast dat humor de innerlijk ruimte kan vergroten, kan humor ook de weg vrij 

maken naar de innerlijke ruimte van de patiënt.  

Participant 4: “…dat het (humor) een bepaalde weg daar (innerlijke ruimte) 

naartoe is. Ik zeg niet dat dat de enige manier is, maar ik denk dat het soms daar 

inderdaad een soort weg naartoe is. Iets wat mensen van zichzelf laten zien of 

niet.”. 

Participant 3: “Er zijn ook mensen die het moeilijk vinden om zware dingen of 

serieuze onderwerpen te bespreken, maar die via een grapje of via een … daar 

wel komen. En daarna misschien wel even opeens in een reflectieve modus zitten.  

… dan zet ik het op die manier wel soms in als een andere route naar een diepere 

laag.’. 

Samenvattend 

Geestelijk verzorgers nemen een positieve invloed van humor waar op de 

innerlijke ruimte van de patiënt, verder zien zij de invloed die de eigen innerlijke 

ruimte heeft bij het toepassen van humor. Daarnaast beschrijven geestelijk 

verzorgers dat humor waardevol is in de door hen ervaren ruimte tussen hen en 

de patiënt.   



55 
 

Hoofdstuk 5 Discussie en conclusie  

In dit hoofdstuk zal allereerst een antwoord worden gegeven op de centrale 

onderzoeksvraag: wat is volgens geestelijk verzorgers, binnen het domein van 

spiritueel welzijn, de rol van humor in de interactie tussen de geestelijk verzorger 

en de patiënt? Doel van dit onderzoek was inzicht te krijgen over de betekenis 

van humor als bijdrage binnen de interactie tussen geestelijk verzorger en 

patiënt, met name binnen het domein van spiritueel welzijn. Voor de 

beantwoording van de hoofdvraag zijn onderstaande deelvragen gehanteerd. 

1. Hoe laat het praktijkdoel van de geestelijk verzorging zich omschrijven 

vanuit de theorie? 

2. Wat betekent interactie in de relatie tussen geestelijk verzorger en 

patiënt? 

3.  Welke invulling geven wetenschappelijke theorieën aan het concept 

humor in relatie tot welzijn en spiritualiteit? 

4. Hoe kijken geestelijk verzorgers naar de bijdrage van humor in de 

interactie tussen hen en de patiënt binnen hun eigen domein? 

De belangrijkste en opvallendste uitkomsten worden besproken. Na de 

uitkomsten volgt een overzicht van de zwakke en sterke kanten van dit 

onderzoek en de gehanteerde methodologie wordt bekeken op zijn merites. 

Afsluitend worden er aanbevelingen gedaan voor verder onderzoek en 

verwerking in de praktijk. 

5.1 Belangrijkste uitkomsten 

Het onderzoek laat zien dat de geestelijk verzorgers in de interactie tussen hen 

en de patiënt een duidelijke rol voor humor zien weggelegd. Over het algemeen 

beschouwen de geestelijk verzorgers humor van positieve invloed op de 

communicatie tussen hen en de patienten. Dit komt overeen met de uitkomsten 

van de aangehaalde onderzoeken in hoofdstuk 2, waarin onder andere Bennet 

(2003), Wender (1996) en Christie en Moore (2005) de gunstige invloed 



56 
 

terugzagen in de praktijk van artsen en verpleegkundigen en hun patienten. 

Naast de gunstige invloed van humor in de interactie, werd in dit onderzoek ook 

duidelijk dat de geestelijk verzorgers humor relateerden aan het spiritueel 

welzijn van patiënten.  De effecten van humor op spiritueel welzijn zijn benoemd 

in het theoretisch kader (Ohliger 1990; Gordon 2010) en vertonen 

overeenkomsten met de door de geestelijk verzorgers effecten van humor op het 

spiritueel welzijn. In het onderzoek komt naar voren dat de geestelijk verzorgers 

deze effecten van humor positief relateren aan het spiritueel welzijn van de 

patiënt. In het model van ‘Humor in relatie tot spiritualiteit en welzijn’ in 

paragraaf 2.4 zijn de door de geestelijk verzorgers genoemde effecten van humor 

eveneens terug te vinden. Welke humor door de geestelijk verzorger werd 

gebruikt, wanneer en met welk effect op het spiritueel welzijn is niet aan de orde 

gekomen. De genoemde effecten van humor bij patiënten zijn gezien vanuit het 

perspectief van de geestelijk verzorger, hoe humor wordt ervaren door de 

patiënt zelf was geen onderdeel van dit onderzoek. De genoemde effecten op 

het spiritueel welzijn van de patiënt moeten dan ook in dat licht worden 

bekeken. Overeenkomstig de bevindingen in het theoretisch kader zien geestelijk 

verzorgers alleen een positieve invloed van humor in de interactie, als deze 

wordt aangewend met voorzichtigheid en met oog voor de patiënt en zijn 

context (Du Pré 1998; Jacobs 2020; Emerson 1969). Het belang van 

voorzichtigheid in het aanwenden van humor door geestelijk verzorgers hangt 

samen met de derde uitkomst van het onderzoek, waarin dat belang verder 

wordt besproken.  

Daarnaast toont het onderzoek de relevantie van de innerlijke ruimte van de 

patiënt in relatie tot humor aan. Deze bevinding hangt samen met de hiervoor 

genoemde positieve effecten van humor op spiritueel welzijn. Ten eerste zien 

geestelijk verzorgers dat de effecten van humor pas worden ervaren als de 

patiënt daar innerlijke ruimte voor heeft. Een mogelijke verklaring zou gevonden 

kunnen worden in wat Muthert en Schaap-Jonker aanhalen in hun artikel over de 

verschillende zijnswijzen van Ogden. De tweede zijnswijze van Ogden wordt 

gekenmerkt doordat gevoelens en gedachten er simpelweg zijn en dat men (in 



57 
 

dit geval de patiënt) wordt geleefd door de ervaring en niet in staat is te ‘denken 

en voelen over’ de eigen situatie, bijvoorbeeld bij grote angst (Muthert & 

Schaap-Jonker, 2015, p. 54). Het zou kunnen zijn dat in deze tweede zijnswijze 

van Ogden geen ruimte is voor het ervaren van (positieve) effecten van humor. 

Het zou een mogelijke verklaring kunnen zijn, tegelijkertijd is de kanttekening 

hierbij hoe deze zijnswijzen nu precies samenhangen met innerlijke ruimte. Ten 

tweede zien geestelijk verzorgers dat het aanwenden van humor een dusdanige 

verdieping kan brengen in het contact met de patiënt, dat de innerlijke ruimte 

van de patiënt kan worden aangeraakt en er mogelijkheden zouden kunnen zijn 

voor veranderingen in de patiënt. Het overzicht van de verschillende 

beschrijvingen van innerlijke ruimten in het theoretisch kader (zie Tabel 1, 

subparagraaf 2.2.3) sluiten aan op deze bevinding. Vanuit het ‘Model voor 

humor in relatie tot welzijn’ in het theoretisch kader (blz. 22) wordt de kracht 

van humor ten opzichte van de innerlijke ruimte zichtbaar. In  het theoretisch 

kader wordt weinig aandacht besteed aan het belang van de innerlijke ruimte 

van de geestelijk verzorger zelf. De geestelijk verzorgers in het onderzoek 

spreken wel over het belang van het hebben van een eigen innerlijke ruimte om 

humor aan te wenden. Ook lijkt de innerlijke ruimte van de patiënt, zoals nu 

beschreven in het theoretisch kader, een op een zichzelf staand gegeven. Smit 

(2006) spreekt echter over het betreden van elkaars (pastor en pastorant) 

innerlijke ruimte in een gesprek, over een ontmoeting. Wellicht hangt deze 

‘ontmoeting’ samen met de door de geestelijk verzorgers aangehaalde ruimte 

tussen hen en de patiënt. Hier wordt verder op ingegaan onder paragraaf 5.2 

Opvallende uitkomsten’.  

De derde belangrijke uitkomst van dit onderzoek is dat de geestelijk verzorgers 

humor waardevol vinden, maar dat humor pas waardevol is als het in dienst 

staat van de patiënt. De geestelijk verzorgers stellen dat de patiënt leidend is 

waar het gaat om hanteren van humor door de geestelijk verzorger. De 

kwetsbare positie van de patiënt in het ziekenhuis speelt daarbij een rol. Ook 

Jacobs (2020) benadrukt de kwetsbare positie van patienten. Weliswaar kunnen 

geestelijk verzorgers met humor enigszins plagen of uitdagen, maar de 



58 
 

kwetsbaarheid van de patiënt wordt nooit uit het oog verloren. Geestelijk 

verzorgers hanteren humor aanvoelend en aftastend met zorg voor veiligheid en 

vertrouwen voor de patiënt. Het met gevoel en voorzichtigheid gebruik maken 

van humor, betekent rekening houden met de kwetsbaarheid van de patiënt 

(Vandenhoeck, 2009, p. 117). Vanuit de theorie wordt deze voorzichtigheid 

benadrukt door Leiber (1986). Du Pré geeft nog een mogelijke andere verklaring 

over de voorzichtigheid die geestelijk verzorgers betrachten, namelijk dat 

geestelijk verzorgers zich gewaar zijn van niet alleen de kwetsbare positie, maar 

ook van het verschil in positie tussen geestelijk verzorger en patiënt (2009, p. 

187). Het verschil in positie is in de resultaten niet naar voren gekomen. 

Opvallend is de kwetsbaarheid van de patiënt ten aanzien van humor: enerzijds 

zien geestelijk verzorgers dat als een reden om humor niet aan te wenden, 

anderzijds blijkt dat binnen de kwetsbaarheid van de patiënt humor ook 

positieve effecten kan hebben. In het onderzoek is niet ingegaan op wat de 

kwetsbaarheid van patienten ten aanzien van humor precies betekent. 

5.2 Opvallende uitkomsten 

Een opvallende uitkomst is de taakgerichtheid van de geestelijk verzorgers op 

het vlak van humor. Geestelijk verzorgers zien het als een taak om signalen van 

de patiënt op te vangen die gerelateerd zijn aan humor. Humor wordt door hen 

niet gezien als een op zichzelf staand gegeven, maar de geestelijk verzorgers 

kennen betekenis toe aan hoe patiënten humor gebruiken. De vraag welke 

betekenis te geven aan hoe patiënten humor gebruiken, zou kunnen vallen 

onder het stellen van spirituele diagnose (Puchalski & Ferrell, 2010, p. 63). In 

verlengde daarvan kwam naar voren dat geestelijk verzorgers het verlies van 

humor als een signaal opvatten dat de patiënt zicht op hoop had verloren en zij 

daar hun houding naar de patiënt op af stemden. Een andere taak die geestelijk 

verzorgers voor zichzelf zagen weggelegd, is het brengen van lichtheid in de 

vorm van humor. Niet alleen het kunnen zijn bij lijden, ook het brengen van 

lichtheid om dit lijden te kunnen dragen, wordt door de meeste de geestelijk 

verzorgers genoemd als essentieel onderdeel van het beroep. De vraag hoe 

humor en -het brengen- van lichtheid zich tot elkaar verhouden, is in dit 



59 
 

onderzoek niet beantwoord. In de beroepsstandaard van geestelijk verzorgers 

wordt gesproken over de oriëntatie van geestelijk verzorgers op kracht en 

veerkracht (VGVZ, 2015, pp. 10-11). Ook spreekt de beroepscode over het 

zoeken in begeleiding naar bronnen van kracht; humor als bron van kracht zou 

daarbij kunnen passen (VGVZ, 2015, p. 11).  

Een ander opvallende uitkomst is hoe geestelijk verzorgers humor beschouwen 

in hun mensvisie. De geestelijk verzorgers hanteerden een holistische mensvisie 

en zien daarin humor als onderdeel van mens zijn. De geestelijk verzorgers 

spreken over ‘heel de mens’ en humor maakt onderdeel uit van het heel zijn. 

Geestelijk verzorgers vinden het vooral belangrijk om aandacht te besteden aan 

heelheid in de context van het ziekenhuis waar heelheid in het geding is. Deze 

holistische visie en het handelen vanuit deze visie houdt verband met het 

referentiekader van waaruit de geestelijk verzorger handelt (Menken - Bekius & 

Van der Meulen, 2007, p. 54-55). Binnen het theoretisch kader is het belang van 

de mensvisie van de geestelijk verzorger niet beschreven en dus ook niet in 

relatie tot humor. 

De laatste opvallende uitkomst betreft ruimte tussen geestelijk verzorger en 

patiënt. In het theoretisch kader is aandacht besteed aan wat innerlijke ruimte 

inhoudt en hoe humor en de effecten van humor daar een rol in spelen (2.2.2 en 

2.4). Het is opvallend dat in de resultaten het accent meer lag op de ruimte die 

geestelijk verzorgers schetsten tussen hen en de patiënt. Geestelijk verzorgers 

typeerden deze ruimte onder andere met: “samen iets creëren”, “een speelveld” 

en een plaats waar transcendente ervaringen konden plaatsvinden. Zo bezien 

suggereren deze typeringen een belang in de interactie tussen geestelijk 

verzorger en patiënten. Een verklaring kan worden gevonden in het 

gedachtengoed van Ogden. In een artikel van Muthert en Schaap-Jonker (2015, 

p. 55) halen zij de zijnswijzen van Ogden aan. Vanuit de door Ogden geschetste 

derde zijnswijze kan de patiënt samen met de geestelijk verzorger komen in een 

ruimte waarin de patiënt met distantie en creativiteit kan kijken naar zijn 

situatie. Een andere verklaring kan worden gevonden vanuit de 

psychotherapeutische benadering. Binnen de verhouding tussen geestelijk 



60 
 

verzorger en patiënt, spelen zogenaamde ‘moments of meeting’, die omschreven 

kunnen worden als een impliciete dialoog tussen beiden, een rol. Binnen deze 

‘moments of meeting’ kunnen veranderingsprocessen zich ontwikkelen (Stern, 

2004). Deze impliciete dialoog met min of meer beoogde veranderingsprocessen, 

lijkt ook aan te sluiten bij het verhoopte doel van geestelijk verzorgers (Van der 

Loo et al., 2007, pp. 40-44) waarin de geestelijk verzorger hoopt dat er bij de 

patiënt iets te weeg wordt gebracht, zonder daar direct gericht op te zijn.  

5.3 Beschouwing van sterke en zwakke punten van het 

onderzoek 

Het onderzoek betreft een verkennend onderzoek, er is weinig bekend over hoe 

geestelijk verzorgers humor waarderen in het contact met patiënten in een 

ziekenhuis en ook niet in het licht van spiritueel welzijn. Door de geestelijk 

verzorgers hierover te bevragen in een half gestructureerd interview is er zoveel 

als mogelijk ruimte gecreëerd om geestelijk verzorgers hierop te laten 

antwoorden. De beantwoording van deze hoofdvraag staat hiermee dicht bij de 

praktijk.  

Er is interessante data uit de interviews naar voren gekomen, met relevantie 

voor het werkveld. Niet alle data gaven antwoord op de onderzoeksvraag en 

konden hierdoor niet meegenomen worden in de analyse. Wel zou dit aanleiding 

kunnen zijn voor vervolgonderzoek. Zo beschrijven de geestelijk verzorgers 

diverse manieren waarop zij humor gebruiken. Naast het gebruik van humor in 

taal, maakten de geestelijk verzorgers ook gebruik van humor door middel van 

beelden, lichaamshouding en gezichtsexpressie. De verschillende uitingen van 

humor zouden als krachtbronnen onderzocht kunnen worden.  

De achtergrond van de participanten verschilden in leeftijd, levensbeschouwing, 

geslacht en ervaring, hierdoor werd de waarde van humor binnen de 

gespreksvoering vanuit verschillende invalshoeken benaderd. Een ander aspect 

met betrekking tot de achtergrond van de geestelijk verzorgers is dat, 

waarschijnlijk inherent aan de professie, zij allen beschikten over het vermogen 

tot zelfreflectie en een taalvaardigheid beschikten waarmee een rijk antwoord 



61 
 

gegeven kon worden op de vragen. Deze rijkheid van de antwoorden hebben een 

duidelijke bijdrage kunnen leveren aan de beantwoording van de 

onderzoeksvraag. 

De hoeveelheid tijd is bepalend geweest voor de omvangrijkheid van het 

onderzoek. Er is om die reden gekozen voor zes participanten. Belangrijk is te 

melden dat na het uitwerken van twee derde van de interviews er al enige 

saturatie zichtbaar was. Desondanks zijn zes personen op de hoeveelheid 

werkende geestelijk verzorgers in een ziekenhuis een gering aantal en zou voor 

generaliseerbaarheid een groter aantal participanten gekozen moeten worden.   

Er is in het theoretisch kader getracht humor als levenskunst, effecten van 

humor, spiritueel welzijn en innerlijke ruimte met elkaar te verbinden. De 

theorieën over levenskunst en de rol van humor daarin waren waardevol en te 

relateren aan de effecten van humor op spiritueel welzijn en innerlijke ruimte. 

Terugkijkend op het theoretisch kader en de resultaten blijken humor en 

levenskunst in relatie tot spiritueel welzijn en innerlijke ruimte niet voldoende 

duidelijk met elkaar te kunnen worden verbinden.  

5.4 Aanbevelingen voor onderzoek en praktijk 

Een geestelijk verzorger gaf aan geen relativerende humor te gebruiken vanwege 

het misschien ongewenste effect dat een patiënt zich niet serieus genomen 

voelt. Dat roept de vraag op hoe de patiënt tegen het gebruik van humor 

aankijkt. Welke ervaringen hebben patiënten met door geestelijk verzorgers 

aangewende humor? Interessant is dan ook of de ervaringen van geestelijk 

verzorgers overeenkomen met die van patiënten.  

De verkennende vragen van dit onderzoek gaven antwoorden die op hun beurt 

weer vragen om onderzoek. Zo is het begrip innerlijke ruimte in relatie tot humor 

bekeken vanuit het perspectief van de geestelijk verzorger, ook hier zou 

onderzocht kunnen worden hoe patiënten deze relatie met humor en de eigen 

innerlijke ruimte ervaren. Daarnaast kan de ruimte die geestelijk verzorgers 

meerdere malen beschreven tussen henzelf en de patiënten onderwerp van 

onderzoek zijn. Vragen als waar gaat deze ruimte over, wat gebeurt er in deze 



62 
 

ruimte in relatie tot humor? Vinden daar veranderingen plaats? En zo ja, welke? 

Het is interessant deze materie uit te diepen; wellicht dat de uitkomsten van 

dergelijk onderzoek kunnen bijdragen aan de praktijk van de geestelijk verzorger. 

Een andere vraag is of en hoe humor doorwerkt in de levensbeschouwing van de 

geestelijk verzorger. Opvallend is dat de geestelijk verzorgers humor kunnen zien 

als onderdeel van een levenshouding, als een manier van in het leven staan op 

dusdanige manier dat het kan bijdragen tot een fijn en prettig leven waarin de 

ontberingen van het leven opgevangen kunnen worden. Kan een dergelijke 

levenshouding worden ontwikkeld en zouden geestelijk verzorgers deze kunnen 

helpen ontwikkelen bij patiënten? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



63 
 

Literatuurlijst 

 
Bennett, H. J. (2003). Humor in medicine. Southern Medical Journal, 96(12), 

1257-1261. 

Bouman, E. (2018). Humor. Tijdschrift voor Psychoanalyse, 24(4), 237-239.  

Braun, V., & Clarke, V. (2006). Using thematic analysis in psychology. Qualitative 

research in psychology, 3(2), 77-101. 

Carbelo Baquero, B., Asenjo Esteve, A., & Rodríguez de la Parra, S. (2000). Una 

aproximación terapéutica al humor en el cuidado paliativo [Therapeutic 

approach to humor in palliative care]. Aten Primaria, 26(1), 58-62.  

Christie, W., & Moore, C. (2005). The impact of humor on patients with 

cancer. Clinical journal of oncology nursing, 9(2), 211. https://doi: 

10.1188/05.cjon.211-218 

Dean, R. (2003). ‘Death, Humor, and Spirituality: Strange Bedfellows?’ In Cox, 

G.R., Bendiksen, R. A., Stevenson, R.G. (Reds.) Making Sense of Death, 

Spiritual, Pastoral, and Personal Aspects of Death, Dying and 

Bereavement. (pp. 73-83). Baywood Publishing Company. 

Doolaard, J. (2015). ‘Begeleiding en Hulpverlening’ In  J. Doolaard. (Red.). Nieuw 

Handboek Geestelijke verzorging. (pp. 735-744). Kok. 

Du Pré, A. (1998). Humor and the healing arts: A multimethod analysis of humor 

use in health care. Routledge. 

Emerson, J.P. (1969). Negotiating the serious import of humor. Sociometry, 32, 

169-181. https://doi.org/10.2307/2786261 

Erdman L. (1991). Laughter therapy for patients with cancer. Oncology nursing 

forum, 18(8), 1359–1363. 

Gordon, M. (2010). Learning to laugh at ourselves: Humor, self-transcendence, 

and the cultivation of moral virtues. Educational Theory, 60(6), 735-749. 

http://doi:10.1111/j.1741-5446.2010.00387.x 

http://doi:10.1111/j.1741-5446.2010.00387.x


64 
 

Hennink, M., Hutter, I., & Bailey, A. (2020). Qualitative research methods. Sage 

Publications.  

Instituut voor Kankeronderzoek en Nazorg. (2010). Landelijke richtlijn spirituele 

zorg versie 1.0. IKNL. 

Jacobs, G. (2020). Zin in geestelijke verzorging [Oratie Universiteit Humanistiek]. 

Uitgeverij Net aan Zet.  Geraadpleegd op 23 mei 2024, van 

https://research.uvh.nl/ws/portalfiles/portal/14763585/Full+Text.pdf 

Janes, L. M., & Olson, J. M. (2000). Jeer pressure: The behavioral effects of 

observing ridicule of others. Personality and Social Psychology Bulletin, 

26(4), 474-485. https://doi.org/10.1177/0146167200266006 

Johnson, P. (2002). The use of humor and its influences on spirituality and coping 

in breast cancer survivors. Oncology nursing forum, 29(4), 691–695. 

https://doi.org/10.1188/02.onf.691-695 

Kuiper, N. A., Grimshaw, M., Leite, C., & Kirsh, G. (2004). Humor is not always the 

best medicine: specific components of sense of humor and 

psychological well-being. Humor - International Journal of Humor 

Research, 17(1–2). https://doi.org/10.1515/humr.2004.002 

Lefcourt, Herbert M.. 2001. ‘Humor.’ In Snyder, C.R., & Lopez, S.J. (Reds.) 

Handbook of positive psychology. (pp. 619-631). Oxford University Press. 

Leget, C. (2008). Van levenskunst tot stervenskunst. Pallium, 10, 22-25. 

https://doi:10.1007/bf03077402 

Leget, C. (2016). Van levenskunst tot stervenskunst: Over spiritualiteit in de 

palliatieve zorg. Lannoo. 

Linge-Dahl, L. M., Heintz, S., Ruch, W., & Radbruch, L. (2018). Humor assessment 

and interventions in palliative care: A systematic review. Frontiers in 

psychology, 9, 890. https://doi: 10.3389/fpsyg.2018.00890 

Martin, R. A., Puhlik-Doris, P., Larsen, G., Gray, J., & Weir, K. (2003). Individual 

differences in uses of humor and their relation to psychological well-

https://doi.org/10.1177/0146167200266006
https://doi.org/10.1515/humr.2004.002


65 
 

being: Development of the Humor Styles Questionnaire. Journal of 

research in personality, 37(1), 48-75. https://doi.org/10.1016/S0092-

6566(02)00534-2 

Martin, R., Kuiper, N., Olinger, L. & Dance, K. (1993). Humor, coping with stress, 

self-concept, and psychological well-being. Humor, 6(1), 89-104. 

https://doi.org/10.1515/humr.1993.6.1.89 

Menken-Bekius C., Van der Meulen, H. (2007). Reflecteren kun je leren. Basisboek 

voor pastoraat en geestelijke verzorging. Kok. 

Miró, J. (1973). The smile of a tear. Geraadpleegd op 29 mei 2024, 

van https://miroshop.fmirobcn.org/en/posters/173-le-sourire-d-une-

larme-1973.html 

Muthert, J., & Jonker, J. (2015). Verbeeldingskracht als denkmodus: over trauma, 

kunst, en zoeken naar zin. Psyche & geloof, 26(1), 49-61. 

Ohliger, J. (1990). ‘Forum: You Shall Know the Truth and the Truth Shall Make 

you Laugh’, Journal of Adult Education, 19(1), 32. 

Peterson, C., & Seligman, M. E. (2004). Character strengths and virtues: A 

handbook and classification (Vol. 1). Oxford University Press. 

Pinna, M. Á. C., Mahtani-Chugani, V., Sanchez Correas, M. A., & Sanz Rubiales, A. 

(2018). The use of humor in palliative care: a systematic literature 

review. American Journal of Hospice and Palliative Medicine, 35(10), 

1342-1354. https://doi: 10.1177/1049909118764414 

Poland, W. (1990). The gift of laughter, on the development of a sense of humor 

in clinical analysis. Psychoanalytic Quaterly, 49, 197-225. 

Puchalski, C. M., Vitillo, R., Hull, S. K., & Reller, N. (2014). Improving the spiritual 

dimension of whole person care: Reaching national and international 

consensus. Journal of Palliative Medicine, 17(6), 642-652. 

https://doi.org/10.1089/jpm.2014.9427 

Puchalski, C., & Ferrell, B. (2011). Making health care whole: Integrating 

spirituality into patient care. Templeton Foundation Press. 

https://doi.org/10.1515/humr.1993.6.1.89
https://miroshop.fmirobcn.org/en/posters/173-le-sourire-d-une-larme-1973.html
https://miroshop.fmirobcn.org/en/posters/173-le-sourire-d-une-larme-1973.html
https://doi.org/10.1089/jpm.2014.9427


66 
 

Rizzuto, G. (2014a). Mediale levenskunst, een interculturele polyloog. ASP. 

Roberts, R.C. (1988). Humor and the virtues. Inquiry, 31(2), 127-149. 

https://doi.org/10.1080/00201748808602144 

Robinson, V. M. (1991). Humor and the health professions: the therapeutic use of 

humor in health care (2de ed.).  Slack Inc., 

Scheepers, P. L. H., & Tobi, H. (2021). Onderzoeksmethoden (10de ed.). Boom. 

Schmid, W. (2005). Filosofie van de levenskunst. Inleiding in het mooie leven. 

Ambo. 

Seligman, M. E. P., & Csikszentmihalyi, M. (2000). Positive psychology: An 

introduction. American Psychologist, 55(1), 5-14. 

https://doi.org/10.1037/0003-066X.55.1.5 

Shannon, C.E. & Weaver, W (1971). The Mathematical Theory of Communication. 

The University of Illinois Press; First Edition (US) First Printing edition 

(1971). 

Smit, J. (2006). Tot de kern komen. De kunst van het pastorale gesprek. Kok. 

Smit, J. (2015). Antwoord geven op het leven zelf. Een onderzoek naar de 

basismethodiek van de geestelijke verzorging. Eburon. 

Sousa, L. M. M., Marques-Vieira, C. M. A., Antunes, A. V., Frade, M. D. F. G., 

Severino, S. P. S., & Valentim, O. S. (2019). Humor intervention in the 

nurse-patient interaction. Revista brasileira de enfermagem, 72, 1078-

1085. doi: 10.1590/0034-7167-2018-0609 

Stern, D.N. (2004). The present moment in psychotherapie and everyday life. 

Norton. 

Taels, J. (2009). Humor als levenskunst. In  A. Dillen & H. Geybels. (Red.). Jeezes, 

da’s een goeie. Humor en christendom. Halewijn. 

Vaillant, G.E. (1977). Adaptation to life. Brown. 

https://doi.org/10.1080/00201748808602144
https://doi.org/10.1037/0003-066X.55.1.5


67 
 

Vandenhoeck, A. (2009). Oskar De Visch is overleden – Humor in de pastorale 

zorg. In A. Dillen & H. Geybels. (Red.). Jeezes, da’s een goeie. Humor en 

christendom. Halewijn. 

Van der Loo, H., J. Geelhoed, & S. Samhoud. (2007). Kus de visie wakker. 

Organisaties energiek en effectief maken. SDU. 

Van der Meiden, A. (1980). Alleen van horen zeggen… Bouwstenen voor een 

communicatieve theologie. Ten Have. 

Van Schrojenstein Lantman, R. (2007). Levensverhalen in het ziekteproces: over 

geestelijke verzorging en interdisciplinaire samenwerking. Kavanah. 

Vereniging van Geestelijk Verzorgers in Zorginstellingen. (2015). 

Beroepsstandaard van de VGVZ. Geraadpleegd op 27 mei 2024, van 

https://vgvz.nl/over-de-vgvz/beroepsstandaard-gv-2015/ 

Weiher, E. (2009). Das Geheimnis des Lebens berühren; Spiritualität bei 

Krankheit, Sterben, Tod, ein Grammatik für Helfende. Kohlhammer. 

Wender, R. C. (1996). Humor in medicine. Primary Care: Clinics in Office 

Practice, 23(1), 141-154. https://doi: 10.1016/s0095-4543(05)70267-0 

World Health Organization. (1999). Fifty-second world health assembly. 

Geraadpleegd op  27 mei 2024, van 

https://iris.who.int/handle/10665/260180 

Zock, H. (2011). Beroep of roeping? Geestelijke zorg in de 21e eeuw (Twaalfde 

J.H. van Oostbree-lezing). Eburon. 

https://iris.who.int/handle/10665/260180


68 
 

Bijlage 1: Informerende mail met verzoek om deelname 

Geachte …, 
 
Hierbij een email in het kader van mijn afstudeeronderzoek dat ik voor mijn master 
geestelijk verzorger aan de RUG aan het uitvoeren ben. Voor dit onderzoek ben ik op zoek 
naar geestelijk verzorgers die bereid zijn tot een interview. Ter wille van de diversiteit in 
participanten (junior/senior, man/vrouw, gebonden/ongebonden) richt ik mij tot (één van) 
u. 
 
Het onderzoek betreft de rol van humor in gesprekken die geestelijk verzorgers voeren met 
patiënten. Mijn interesse voor dit specifieke onderwerp is ontstaan gedurende mijn studie 
en stage binnen een ziekenhuis. De direct aanleiding voor dit onderzoek is mijn 
verwondering over dat aan de ene kant de gesprekken die geestelijk verzorgers voeren 
gepaard gaan met een zekere zwaarte en aan de andere kant zelf heb ervaren hoe zinvol 
humor kan zijn binnen de spirituele dimensie. 
 
Over humor binnen de zorg en humor als copingsmechanisme bestaat het één en ander aan 
literatuur. Opvallend is echter dat in de literatuur vrijwel niets te vinden is over humor 
binnen de geestelijke verzorging. Even zo met humor gerelateerd aan het 
existentiële/spirituele domein. Zodoende heb ik besloten humor binnen het werkterrein van 
de geestelijk verzorger te onderzoeken. 
Hierbij richt ik mij met name op de vraag hoe geestelijk verzorgers zelf tegen humor in de 
gesprekken met patiënten aan kijken. Welke visie hebben geestelijk verzorgers op humor en 
welke waarde, tegen het licht van de spirituele dimensie, zien zij in humor binnen de 
gespreksvoering met patiënten. Ik ben benieuwd naar voorbeelden en reflecties. Het gaat 
mij niet om dat een geestelijk verzorger per se een humorvol iemand hoeft te zijn. 
 
Voor het interview reken ik ongeveer 50 minuten en het zal worden opgenomen met een 
dictafoon. Na het transcriberen van het gesprek zal ik deze opname wissen. Het interview en 
de analyse daarvan wordt direct geanonimiseerd. 
Graag verneem ik van u, via de mail of telefonisch, of u bereid bent om tijd vrij te maken 
voor het interview. Hiervoor wil ik kijken naar een dag, tijdstip en locatie die u schikken. Via 
de mail of telefonisch kunt contact met mij opnemen, uiteraard ook als u nog vragen heeft. 
Ik zou het bijzonder waarderen. 
 
Alvast mijn dank, en met vriendelijke groet, 
 
Angelique van Veen 
a.g.m.van.veen@student.rug.nl 

telefoonnr.: 06 110 461 73 
 

 

mailto:a.g.m.van.veen@student.rug.nl


69 
 

Bijlage 2: Informed consent 

INFORMED CONSENT FORMULIER 
 

Naam van het 

onderzoek 

Werktitel: geestelijke verzorger als geestige verzorger? 

Doel van het 

onderzoek 

Doel is kennis en inzicht vergaren over de betekenis van humor als bijdrage 

binnen de interactie tussen geestelijk verzorger en patiënt, met name binnen 

het domein van spiritueel welzijn 

Gang van zaken 

tijdens het 

onderzoek 

U neemt deel aan een interview waarin aan u vragen zullen worden gesteld 

over uw visie op humor en welke waarde u daaraan toekent in de 

gespreksvoering met patiënten, tegen het licht van de spirituele dimensie. U 

wordt gevraagd naar ervaringen en reflecties. 

Tijdens het interview zal, aan de hand van een topic list, dieper worden 

ingegaan op de spirituele aspecten van humor. Van het interview zal een 

audio-opname worden gemaakt, zodat het gesprek later ad-verbum kan 

worden uitgewerkt. Dit transcript wordt vervolgens gebruikt voor analyse. 

Gegevens worden digitaal opgeslagen op een daarvoor bestemd deel bij de 

RUG, alleen de onderzoeker en de scriptiebegeleider hebben toegang tot deze 

gegevens. Geluidsopname wordt na transcriberen verwijderd. 

Potentiële risico's 

en ongemakken 

Er zijn geen fysieke, juridische of economische risico's verbonden aan uw 

deelname aan dit onderzoek. U hoeft geen vragen te beantwoorden die u niet 

wilt beantwoorden. Uw deelname is vrijwillig en u kunt uw deelname op elk 

gewenst moment stoppen.  

Vrijwilligheid Deelname aan dit onderzoek is geheel vrijwillig. U kunt als deelnemer uw 

medewerking aan het onderzoek te allen tijde stoppen, of weigeren dat uw 

gegevens voor het onderzoek mogen worden gebruikt, zonder opgaaf van 

redenen.  

Dit betekent dat als u voorafgaand aan het onderzoek besluit om af te zien van 

deelname aan dit onderzoek, dit op geen enkele wijze gevolgen voor u zal 

hebben. Tevens kunt u uw interview tot aan verwerking van het transcript voor 

analyse vragen te verwijderen. 

 



70 
 

Toestemmings-

verklaring 

Met uw ondertekening van dit document geeft u aan dat u minstens 18 jaar 

oud bent; dat u goed bent geïnformeerd over het onderzoek, de manier 

waarop de onderzoeksgegevens worden verzameld, gebruikt en behandeld en 

welke eventuele risico’s u zou kunnen lopen door te participeren in dit 

onderzoek 

Indien u vragen had, geeft u bij ondertekening aan dat u deze vragen heeft 

kunnen stellen en dat deze vragen helder en duidelijk zijn beantwoord. U geeft 

aan dat u vrijwillig akkoord gaat met uw deelname aan dit onderzoek. U 

ontvangt een kopie van dit ondertekende toestemmingsformulier. 

Ik ga akkoord met deelname aan een onderzoek geleid door Angelique van 

Veen. Het doel van dit document is om de voorwaarden van mijn deelname 

aan het onderzoek vast te leggen. 

1. Ik kreeg voldoende informatie over dit onderzoeksproject. Het doel van mijn 

deelname als een geïnterviewde in dit onderzoek is voor mij helder uitgelegd 

en ik weet wat dit voor mij betekent. 

2. Mijn deelname als geïnterviewde in dit project is vrijwillig. Er is geen 

expliciete of impliciete dwang voor mij om aan dit onderzoek deel te nemen. 

3. Mijn deelname houdt in dat ik word geïnterviewd door Angelique van Veen, 

student aan de RUG faculteit Religie, Cultuur en Maatschappij. Het interview 

zal ongeveer 50 minuten duren. Ik geef de onderzoeker (s) toestemming om 

tijdens het interview opnames (geluid) te maken en schriftelijke notities te 

maken. Het is mij duidelijk dat, als ik toch bezwaar heb met een of meer 

punten zoals hierboven benoemd, ik op elk moment mijn deelname, zonder 

opgaaf van reden, kan stoppen.  

 4. Ik heb het recht om vragen niet te beantwoorden. Als ik me tijdens het 

interview ongemakkelijk voel, heb ik het recht om mijn deelname aan het 

interview te stoppen. 

5. Ik heb van de onderzoeksleider de uitdrukkelijke garantie gekregen dat de 

onderzoeksleider er zorg voor draagt dat ik niet ben te identificeren in door het 

onderzoek naar buiten gebrachte gegevens, rapporten of artikelen. Mijn 

privacy is gewaarborgd als deelnemer aan dit onderzoek. 

6. Ik heb dit formulier gelezen en begrepen. Al mijn vragen zijn naar mijn 

tevredenheid beantwoord en ik ben vrijwillig akkoord met deelname aan dit 

onderzoek. 

7. Ik heb een kopie ontvangen van dit toestemmingsformulier dat ook 

ondertekend is door de interviewer.  

 

 



71 
 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

  

Handtekening 

en datum 

Naam Deelnemer Naam Onderzoeksleider 

Handtekening  Handtekening 

Datum Datum 



72 
 

Bijlage 3: Interviewvragen en topics 

Interviewvragen 
Hoofdvragen  

1. Welke ervaringen heb je met humor in het gesprek met patiënten (gezien vanuit het 

spirituele domein)? 

 

2. Welke waarde heeft humor binnen het gesprek met de patiënt? 

 

3. Op welke manier zou humor kunnen bijdragen aan het spiritueel welzijn van een 

patiënt? 

 

Topics  

Wanneer humor  

Kenmerken van humor 

Voorwaarden voor humor   

Risico’s van humor 

  



73 
 

Bijlage 4: Schema codering/analyse 

Onderstaand is een schema opgemaakt van de genomen stappen bij codering/analysering, 

welke hebben geleid tot de drie thema’s  genoemd in het hoofdstuk 4 Resultaten. Vanwege 

de opmaak volgen de schema’s op de drie hiernavolgende bladzijden. 

Stap 1: tweemaal lezen transcripten, beeldvorming/vertrouwd raken 

Stap 2: open codering, verkennende fase waarin stukken tekst, zinnen en woorden die 

relevant waren, overwegend beschrijvend gecodeerd. Deze beschrijvende codes werden 

genoteerd en waar deze relaties of patronen lieten zien, gegroepeerd en een 

overkoepelende code aangegeven.  

Stap 3: zoeken naar de onderlinge verbanden van deze overkoepelende codes waarna 

nieuwe codes zijn gegroepeerd en geformuleerd. 

Stap 4: de codes opnieuw bekeken op inhoud en veelal gegroepeerd tot een overkoepelende 

categorie.  

Stap 5: uit het samenvoegen van deze categorieën zijn drie thema’s ontstaan.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



74 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

G

r

o

f

m

a

zi

g 

Codering: antwoord gevend op: interviewvragen, deelvraag en hoofdvraag                 gv: geestelijk verzorger pt: patiënt 

                                                                           

Stap 2            Stap 3  codes                   Stap 4 codes                              Thema 1 

Ervaren van heelheid 

Ervaring voorbij aan ziek zijn 

Onderdeel van mens zijn 

Kan raken aan diepere laag 

Transcendente ervaring 

Levenshouding 

Verbinding tussen situatie en 
zijnservaring 

Motiverend 

Wegblijven bij spiritualiteit-/- 

Draagt bij aan veerkracht 

Kunst van het relativeren /zelf niet 
als middelpunt 

Jezelf krediet geven 

Met plezier willen leven 

Afstand kunnen nemen 

Naar een diepere laag 

Ervaren van samen zijn 

Vrijer voelen 

Intensivering band met ander 

Kunnen dragen van zwaarte 

Helpt reflectie 

Relativerend 

Ervaren van autonomie 

Wijze om delicate kwestie aan te 
bespreken 

Verbindend 

Soepeler contact 

Lichtheid 

Ontregelend 

IJsbrekend/ontwapenend 

Spiritueel 

welzijn 

Levenskunst 

Uitwerking 

Eigenschappen 

Spiritueel 

welzijn 

Eigenschappen 

Thema 1 



75 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

G

r

o

f

m

a

zi

g 

Codering: antwoord gevend op: interviewvragen, deelvraag en hoofdvraag                gv: geestelijk verzorger pt: patiënt 

Stap 2            Stap 3  codes                   Stap 4 codes                              Thema 2 

 

Pt is leidend 

Voorzichtig/subtiel 

Aftastend/aanvoelend 

Impliciet vragen om toestemming 

Multi interpretabele zinnen 

Lef/branie/plagen/prikken 

Elkaar verstaan 

Elkaar leren kennen 

Elkaar kennen 

Congruent zijn/echtheid 

Grenzen aan humor 

Hebben van ervaring+ 

Relatie met eigen 
levensbeschouwing 

Niet: valt samen met 
verdriet/pijn/donkerte 

Diepgaand gesprek 

Negatieve beïnvloeding sfeer 

Wel: voor opening en hoopgevend 

Wat wil pt zeggen 

Helderheid over niveau relatie 

Verslechtering patiënt bij 
wegvallen humor 

Aandacht voor heelheid 

Brenger van lichtheid 

Wakker van lichtheid bij pt 

Karakter patiënt 

Open staan voor humor 

Uitdagen 

Testen gv 

Pt = leidend 

Veilig 

Voorwaarden 

Wel/niet 

toepas 

Mens gv 

Rol gv 

Mens pt 

Interactie 

Voorwaarden 

De mens pt 

Geestelijk 

verzorger 

Thema 

2 



76 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

G

r

of

m

a

zi

g 

Codering: antwoord gevend op: interviewvragen, deelvraag en hoofdvraag               gv: geestelijk verzorger pt: patiënt 

Stap 2            Stap 3  codes                   Stap 4 codes                              Thema 3 

 
Humor helpt voor pt ruimte in 
zichzelf 

Ruimte helpt bij reflectie 

Afstand kunnen nemen/rust 

Kantelen perspectief in ruimte 

Gezamenlijk veld 

Samen een beeld 

Speelveld 

Ontstaat tussen gv/pt 

Interpersoon-
lijk 

Inter-
persoonlijk 

Ruimte 

Thema 

3 


