Stil zitten in een veranderende wereld
Een kwalitatief onderzoek naar beoefening en betekenisgeving in het
Dharmahuis in Leeuwarden

rijksuniversiteit
groningen

faculteit religie, cultuur
en maatschappij

Naam: Albertine Bijland
Studentennummer: S5253950

Studie: BA scriptie Religiewetenschappen
Supervisor: Brenda E. Bartelink

2° beoordelaar: Elena Mucciarelli

Datum: 18 juni 2025

Woorden: 10760



Inhoudsopgave

Ta] a1 0Te o] o)== ISP 2
VoY [T T 1o~ PSSR 3
2 ThEOretiSCh KAOer ...co.eiiiieeeee ettt sttt e b e saee e 6

R AV To I =] 7T o PRSP 6
2.2 De geschiedenis van het boeddhisme ..o 8
2.3 Hedendaagse interpretatie boeddhiSme...........cccvviiiiciiii i 10
2.8 NON-AUATIEEIT. ..ttt ettt e b e sbe e st e s e sab e e b enns 12
3 0NdErzoekSMELNOAEN .....coeiiiieee et s s 14
3.1 Ethiek en databeSCherMING .....cooccuiiiiie e s s sbee e e e 15
4 RESUIALEN VEIAWETK ..eoneviieiiieeiie ettt ettt ettt e st e s bt e e sate e sabe e e sabeesabeesnteesabeeenees 16
4.1 Een meditatiebijeenkomst binnen het Dharmahuis..........cccccouvieeiiiiicciieie e, 16
4.2 Zenboeddhisme en de Boeddha.........coceiiiiiiiiiiiieeeeeee et 17
4.3 NON-AUANEEIE. ettt sttt ettt e b e s b e sat e st e st e e e e beenes 19
4.4 1IN NEt hiEr BN NU IBVEN ... ittt ettt e e st e e sbee e sabeesbeeesabeesbeeesareenn 21
5 CONCIUSIE ettt ettt s et e st e s bt e e bt e e st e e e abeesabeeebeeesabeeebbeesabeesbaeesabeenn 23
B DISCUSSIE ..ttt a e s s s s e e s e e e s e e e s e e e s s e s 24
6.1 Lived religion in de theorie en in de praktijk van het Dharmahuis...........ccccoveeeeiiiieiiciieeen, 24
6.2 Het boeddhisme in theorie en in de praktijk van het Dharmahuis .........cccocoveviiciiieiiiiiennnns 25
6.3 Non-dualiteit in theorie en in de praktijk binnen het Dharmahuis .........ccccoveeiiiiiiiiniiieennn, 25
6.4 Aanbeveling voor toekomstig oNderzoek ..........occveiiiiciiiiicciiei e 26
2] o LY (- | [T PRSP 27
2] == 0T o ISPt 29
211 = = PSR 29
211 = PRSP 31
Y1 = =T ST 33
Y11 == USSR 36
Y1 == T TS 38
211 = PP 40
211 = PRSP 42



1 Inleiding

“Het allerbelangrijkste voor mij is het leven zelf. Dus uiteindelijk is er voor mij geen boeddhisme
meer en geen religie. Het gaat om hoe wij hier zitten en daar is niks boeddhistisch aan. Het
boeddhisme is een inspiratiebron en een richtingaanwijzer dat mij kan helpen om te proberen om zo
harmonieus mogelijk in het leven te staan. Dus uiteindelijk gaat het om het leven en niet om het

’

boeddhisme of de religie.’
- Geinterviewde A (01-05-2025)

Bovenstaande passage is een citaat uit €¢én van de interviews die in het kader van dit
onderzoek zijn afgenomen. Het citaat illustreert de complexiteit en gelaagdheid van wat boeddhisme
voor een individu kan betekenen. In dit kwalitatieve onderzoek wordt dieper ingegaan op de
persoonlijke betekenissen die mensen toekennen aan meditatie.

Meditatie krijgt naast een persoonlijke betekenis ook steeds meer plek in de maatschappij en
op de werkvloer. In onze drukke tijd zoeken veel mensen via meditatie naar rust en balans. Ook
bedrijven zetten meditatie en mindfulness in om stress te verminderen en het welzijn van werknemers
te bevorderen. Zo groeit meditatie uit tot een waardevol instrument, zowel privé als professioneel.!

Deze toegenomen maatschappelijke en professionele interesse in meditatie gaat gepaard met
een groeiende wetenschappelijke belangstelling, maar roept tegelijkertijd kritische vragen op over hoe
meditatie op een verantwoorde manier onderzocht kan worden.? Van Dam et al. lichten twee
belangrijke problemen uit die hier invloed op hebben. Ten eerste is het lastig om mindfulness en
meditatie eenduidig te definiéren, waardoor het lastig is om betrouwbaar onderzoek te doen. Ten
tweede is de kwaliteit van veel bestaande studies wisselend. Er worden soms ongeschikte
meetmethoden gebruikt of belangrijke factoren over het hoofd gezien, waardoor de resultaten niet
altijd betrouwbaar zijn.?

Deze kritische kijk op het wetenschappelijk onderzoek naar meditatie sluit aan bij bredere
vragen over hoe meditatie vandaag de dag wordt begrepen en toegepast. Tegenwoordig praten we vaak
over meditatie zonder nog te denken aan de sterke band die het altijd heeft gehad met ethiek, cultuur,
spiritualiteit en religie. We zien meditatie nu vooral als een techniek of een hulpmiddel om iets te
bereiken: bijvoorbeeld een andere gemoedstoestand, ontspanning, of minder stress in het dagelijks

leven.* Het klopt dat zowel religieuze als seculiere manieren van mediteren een doel hebben, maar die

1 GGZnieuws. 2025. “Steeds meer mensen willen meditatie leren.” GGZnieuws, 28 maart 2025.
https://www.ggznieuws.nl/steeds-meer-mensen-willen-meditatie-leren/.

2 Van Dam, Nicholas T., Marieke K. van Vugt, David R. Vago, Laura Schmalzl, Clifford D. Saron, Andrew
Olendzki, Ted Meissner, et al. 2018. “Mind the Hype: A Critical Evaluation and Prescriptive Agenda for
Research on Mindfulness and Meditation.” Perspectives on Psychological Science 13 (1): 3,
https://doi.org/10.1177/1745691617709589.

3 Van Dam et al., “Mind the Hype,” 3.

4 Manu Bazzano, "Meditation and the Post-Secular Condition," in The Oxford Handbook of Meditation, ed.
Miguel Farias, David Brazier, and Mansur Lalljee (Oxford: Oxford University Press, 2021), 3.
https://doi.org/10.1093/0xfordhb/9780198808640.013.29.




doelen zijn vaak heel verschillend. Volgens Bazzano proberen seculiere vormen van meditatie vooral
een antwoord te geven op de uitdagingen van het moderne leven.®

Ook zenmeditatie heeft in de hedendaagse westerse samenleving een duidelijke transformatie
ondergaan. Hoewel het zijn oorsprong kent in het boeddhisme, wordt het tegenwoordig op
uiteenlopende manieren beoefend en geinterpreteerd.® Deze ontwikkeling roept vragen op over de rol
van religieuze tradities binnen moderne spirituele en seculiere contexten. In hoeverre speelt de
boeddhistische achtergrond van zenmeditatie nog een rol in hoe mensen meditatie ervaren, en hoe
geven zij daar betekenis aan?

Deze vragen raken aan een breder spanningsveld waarin meditatiepraktijken zich vandaag de dag
bevinden. Bestaande literatuur over modern boeddhisme richt zich veelal op historische en
theoretische ontwikkelingen, terwijl er relatief weinig aandacht is voor de persoonlijke beleving van
hedendaagse beoefenaars. Dit onderzoek zal zich daarom richten op de ervaring van
meditatiebeoefenaars en de betekenis die zij toekennen aan hun meditatiepraktijk. Het draag daardoor
bij aan een beter begrip van hoe religieuze praktijken zich ontwikkelen in een moderne, westerse
context, en hoe individuen zelf betekenis geven aan tradities die deels religieus en deels cultureel of
persoonlijk geinterpreteerd worden. Dit onderzoek biedt zo inzicht in het spanningsveld tussen traditie
en vernieuwing, religie en seculariteit, en theorie en praktijk.

De context van dit onderzoek is binnen het Dharmahuis, een meditatiecentrum in Leeuwarden.
Dit centrum voor zenmeditatie biedt sinds 2003 cursussen aan.’

De naam ‘Dharmahuis’ verwijst naar het woord ‘dharma’, dat staat voor de leer en inzichten
van de Boeddha, en in bredere zin naar de fundamentele aard van de werkelijkheid.® Het Dharmahuis
wordt op zijn website omschreven als “een plaats voor stilte en bezinning. Via de weg van Zen-
meditatie cultiveren we wijsheid en mededogen. We leren in vrede en harmonie te leven, zowel met
onszelf als met de wereld om ons heen.”® Aan de hand van interviews en observaties is onderzocht hoe
de lived religion van de deelnemers is en hoe zij meditatie ervaren en toepassen binnen hun leven.

De centrale onderzoeksvraag luidt:

“Hoe speelt de boeddhistische achtergrond van zenmeditatie een rol in de ervaring van meditatie van

beoefenaars binnen het Dharmahuis?”

Om deze hoofdvraag te kunnen beantwoorden, zijn de volgende deelvragen opgesteld:

5 Bazzano, "Meditation and the Post-Secular Condition," 3.

6 David L. McMahan, “Introduction,” in Rethinking Meditation: Buddhist Practice in the Ancient and Modern
Worlds (New York: Oxford University Press, 2023), 5-6, https://doi-org.proxy-
ub.rug.nl/10.1093/0s0/9780197661741.003.0001 .

"Dharmahuis, “Dharmahuis,” geraadpleegd op 7 mei 2025, https://dharmahuis.nl/activiteiten/.

8 Dharmahuis, “Dharmahuis.”

® Dharmahuis, “Home, ” geraadpleegd op 7 mei 2025, https://dharmahuis.nl/activiteiten/.




- Hoe wordt zenmeditatie beoefend tijdens de cursusbijeenkomsten door meditatiebeoefenaars
in het Dharmahuis in Leeuwarden?

- Komen boeddhistische concepten en interpretaties tot uiting in de meditatiepraktijk van
beoefenaars in het Dharmahuis in Leeuwarden?

- Wat zijn de ervaringen van beoefenaars in het Dharmahuis met zenmeditatie?

- Wat voor persoonlijke betekenis geven beoefenaars aan hun meditatiepraktijk in het

Dharmahuis in Leeuwarden?

Het onderzoek richt zich op de ervaring van meditatiebeoefenaars en de betekenis die zij
toekennen aan hun meditatiepraktijk. Dit kan ook worden omschreven als de geleefde religie van
mensen, ook wel lived religion genoemd. Binnen de religiewetenschappen is er veel discussie over wat
religie precies betekent. In plaats van uit te gaan van één vaste definitie, richt het concept lived
religion zich op hoe mensen religie in de praktijk ervaren en vormgeven. Deze benadering kijkt dus
niet naar offici€le regels of doctrines, maar naar hoe religie een rol speelt in het dagelijks leven van
mensen.’® In dit onderzoek wordt dit concept toegepast door te onderzoeken hoe meditatie onderdeel is
van iemands dagelijkse leven. Op die manier ontstaat er een beeld van hoe lived religion zich uit in de
persoonlijke ervaring van meditatie. In het theoretische kader zal dieper worden ingegaan op dit
onderwerp.

Het eerste hoofdstuk van dit verslag zal ingaan op het theoretische kader. Hierin wordt de context
van de hoofd- en deelvragen geschetst, waardoor een volledig beeld ontstaat van de huidige en
historische ontwikkelingen rondom meditatie. In het daaropvolgende hoofdstuk wordt de methode
toegelicht. Daarna worden de bevindingen uit de interviews en observaties gepresenteerd. In het
voorlaatste hoofdstuk worden de belangrijkste uitkomsten samengevat en besproken in de conclusie en
tot slot worden in het laatste hoofdstuk de resultaten van het onderzoek verbonden met het

theoretische kader.

10 Kim Knibbe en Helena Kupari, “Theorizing Lived Religion: Introduction,” Journal of Contemporary Religion
35, no. 2 (2020): 159, https://doi.org/10.1080/13537903.2020.1759897.




2 Theoretisch kader

Om de context van dit onderzoek helder te schetsen, wordt in dit hoofdstuk het theoretische
kader uiteengezet. Dit kader is opgebouwd uit vier secties. Allereerst wordt het concept lived religion
verder toegelicht. Vervolgens komt de algemene geschiedenis van het boeddhisme en specifiek het
zenboeddhisme aan bod. Daarna wordt ingegaan op de hedendaagse interpretaties van het boeddhisme.
Tot slot wordt het concept van non-dualiteit besproken. Hoewel dit begrip vanuit de praktijk naar
voren is gekomen, is het van belang om dit theoretisch te verhelderen ter ondersteuning van het

onderzoek.

2.1 Lived religion

De lived religion benadering is een vorm van onderzoek die sterk gebaseerd is op veldwerk en
die een nieuwe weg inslaat binnen het vakgebied van religiewetenschappen en de sociologie van
religie. Deze benadering beweegt zich tussen een aantal gevestigde tradities in het religieonderzoek.
Eén van die tradities is de geschiedschrijving van religie, waarbinnen vooral veel aandacht is voor
religieuze teksten als belangrijkste bron van kennis. Waar religiewetenschappers zich vaak op teksten
richten, gaat lived religion juist over hoe mensen religie in het dagelijks leven ervaren.!

Steeds vaker wordt kritiek geleverd op het idee dat er één universele definitie van religie zou
bestaan. Veel onderzoekers stellen dat religie niet op een betrouwbare manier te defini€ren is over
verschillende culturen en tijden. Daarom kiezen sommige wetenschappers ervoor om religie niet strikt
te defini€ren, maar om juist te onderzoeken hoe het begrip ‘religie’ in verschillende tijden en situaties
wordt gevormd en gebruikt.'?

Lived religion hoeft niet verbonden te zijn aan formele religieuze instellingen, maar kan ook
een zelfstandige manier van leven zijn met eigen regels en gewoonten. Zelfs wanneer het niet officieel
georganiseerd is, ontstaan er toch sociale verwachtingen.'®

Ammerman introduceerde het concept lived religion als een manier om religie te bestuderen
zoals die werkelijk wordt beleefd in het alledaagse leven. Volgens Ammerman verwijst lived religion
naar de manieren waarop mensen religie integreren in hun dagelijkse routines, handelingen en relaties,
ook buiten formele religieuze instellingen om. Daarbij ligt de nadruk niet op religieuze experts of
leiders, maar juist op de ervaringen van gewone mensen in alledaagse situaties die op het eerste
gezicht misschien niet religieus lijken.'* Ammerman zet deze benadering af tegen de traditionele kijk

binnen de sociologie van religie, waarin religie vaak wordt gezien als iets dat vooral plaatsvindt

11 Knibbe and Kupari, “Theorizing Lived Religion,” 158.

12 Knibbe and Kupari, “Theorizing Lived Religion,” 158.

13 Knibbe and Kupari, “Theorizing Lived Religion,” 170-171.

14 Nancy Tatom Ammerman, “In Search of Religion in Everyday Life,” in Sacred Stories, Spiritual Tribes:
Finding Religion in Everyday Life (New York: Oxford University Press, 2013), 7,
https://doi.org/10.1093/acprof:0s0/9780199896448.003.0001.




binnen strikt afgebakende domeinen, zoals kerken of het gezin. Haar werk laat juist zien dat religie
ook buiten deze contexten vorm krijgt.'®

Jelle Wiering heeft veldwerk gedaan bij de Navayana-boeddhisten in Utrecht. Daarin
identificeert hij een kloof tussen hoe wetenschappers vaak over seculariteit denken, als een
samenleving waarin religie nauwelijks een rol speelt, en hoe mensen die seculariteit in het dagelijks
leven daadwerkelijk ervaren. Om die kloof inzichtelijk te maken, gebruikt hij voorbeelden uit zijn
veldwerk. Daarmee laat hij zien hoe mensen hun religie vormgeven en beleven in een omgeving die
juist sterk gericht is op het wereldse en het materiéle.'® Wiering ontdekte een opvallende
tegenstrijdigheid in het gebruik van materi€le voorwerpen en het lichaam tijdens meditaties: hoewel
deze voorwerpen een duidelijke en belangrijke rol speelden in de praktijk, zeiden de deelnemers zelf
dat ze die eigenlijk helemaal niet belangrijk vonden.!” Volgens Wiering was deze ontkenning
onderdeel van een coping mechanisme omdat het boeddhisme tegenwoordig in een seculiere
samenleving niet meer wordt gezien als ‘cool’ .18

Het artikel laat zien dat mensen hun religie, zelfs in een seculiere omgeving, nog steeds op een
bijzondere en persoonlijke manier beleven, vaak juist tegen de heersende maatschappelijke stroming
in.? De deelnemers wilden vooral benadrukken dat ze niet religieus zijn, omdat in Nederland dit kan
betekenen dat ze met uitsluiting of afwijzing te maken krijgen.?’ Dit veldwerk laat zien dat, hoewel er
vooraf bepaalde aannames worden gedaan, bijvoorbeeld over het belang van attributen tijdens de
meditatie omdat deze duidelijk aanwezig zijn, dit niet automatisch betekent dat deze ook als belangrijk
worden ervaren door de deelnemers zelf. Het vormt daarmee een treffend voorbeeld van hoe lived
religion in de praktijk anders tot uiting kan komen dan vooraf werd verondersteld.

De lived religion benadering vertrekt vanuit wat mensen in hun dagelijks leven doen en
ervaren. Deze benadering richt zich expliciet op mensen, plaatsen en praktijken die vaak buiten beeld
blijven in traditionele religiewetenschappelijke benaderingen.?! Meredith McGuire wijst bovendien op
de complexiteit en problematiek van het precies definiéren van religie. Volgens haar zijn opvattingen
over wat als ‘echte’ religie geldt het resultaat van sociale en politieke machtsstrijd. In dat proces
kregen sommige religieuze praktijken voorrang, terwijl andere werden buitengesloten of als onjuist.??
Door de lived religion benadering te gebruiken is het mogelijk om onderzoek te doen zonder een
definitie van religie. In plaats daarvan kijkt men naar wat mensen zelf doen en hoe zij dat

interpreteren. Door deze benadering toe te voorkom je dat onderzoek een bepaalde aanname aanneemt

15 Ammerman, “In Search of Religion,” 7

18 Jelle Wiering, “Others Think I am Airy-fairy”: Practicing Navayana Buddhism in a Dutch Secular Climate,
Contemporary Buddhism 17, no. 2 (2016): 370. https://doi.org/10.1080/14639947.2016.1234751.

" Wiering, “Others Think I am Airy-fairy”, 384.

18 Wiering, “Others Think I am Airy-fairy”, 370.

19 Wiering, “Others Think I am Airy-fairy”’, 386.

2 Wiering, “Others Think I am Airy-fairy”, 385.

21 Knibbe and Kupari, “Theorizing Lived Religion,” 159.

22 Meredith B. McGuire, Lived Religion: Faith and Practice in Everyday Life, 21-22. (Oxford: Oxford
University Press, 2008).




over religie. De lived religion benadering legt minder nadruk op de vraag wat ‘echte’ religie is en wie
dat bepaalt.?® In plaats van vooraf vast te stellen wat religie precies is of welke kenmerken alle religies
zouden moeten hebben, laat de benadering van lived religion dit open. Deze benadering ziet religie
niet als iets dat objectief in de wereld aanwezig is en eenvoudigweg bestudeerd kan worden en dus een
theoretisch concept moet zijn. In plaats daarvan richt zij zich op wat mensen z¢If als religieus of

spiritueel ervaren.?

2.2 De geschiedenis van het boeddhisme

Dit onderzoek richt zich op zenboeddhisme, een praktijk met een boeddhistische oorsprong.
Om de context van zenboeddhisme goed te begrijpen, is het essentieel om eerst de geschiedenis van
het boeddhisme te bespreken. Paul van der Velde beschrijft deze geschiedenis en gaat in op de
ontwikkeling van het boeddhisme. De oorsprong van het boeddhisme ligt bij prins Siddhartha
Gautama, die in de vijfde eeuw voor Christus in Noord-India leefde. Volgens de overlevering hield
zijn vader hem afgezonderd van de buitenwereld om te voorkomen dat hij geconfronteerd zou worden
met het lijden dat het leven kenmerkt. Desondanks kwam Siddhartha uiteindelijk in aanraking met vier
existentiéle ervaringen: een oude man, een zieke, een dode en een bedelmonnik. Deze ontmoetingen
leidden tot een diep besef van de vergankelijkheid van het leven, waarna hij besloot het paleis te
verlaten op zoek naar spiritueel inzicht.?

Na een lange periode van ascetische praktijken en meditatie bereikte hij uiteindelijk
verlichting in Bodhgaya, waar hij de demon Mara overwon. Vanaf dat moment werd hij bekend als de
Boeddha, wat 'de Verlichte' of 'de Ontwaakte' betekent. Kort daarna reisde hij naar Sarnath, waar hij
zijn eerste preek gaf, hierin introduceerde hij de fundamentele leerstellingen van het boeddhisme. Hij
onderwees dat het bestaan gekenmerkt wordt door lijden, oftewel duhkha, en dat dit lijden voortkomt
uit trsna, een diepgewortelde levensdorst of begeerte. Toch is dit lijden niet onoverkomelijk, want het
kan worden be€indigd door het uitdoven van deze begeerte. De weg naar bevrijding ligt in het volgen
van een achtvoudig pad, dat leidt tot inzicht, moreel handelen en meditatieve ontwikkeling. Door juist
begrip en intentie te cultiveren, door ethisch te spreken, handelen en leven, en door aandacht,
concentratie en inspanning te ontwikkelen, kan men uiteindelijk het lijden overstijgen en verlichting
bereiken.?

Naast de Vier Edele Waarheden beschreef de Boeddha drie fundamentele kenmerken van het
bestaan: duhkha (lijden), anitya (vergankelijkheid) en anatman (het ontbreken van een onveranderlijke
ziel). Dit laatste concept was bijzonder controversieel in het oude India, waar het geloof in een atman

(een eeuwige, onveranderlijke ziel) wijdverspreid was.?’ Volgens Van der Velde geloven boeddhisten

23 Knibbe and Kupari, “Theorizing Lived Religion,” 159.

24 Knibbe and Kupari, “Theorizing Lived Religion,” 166-167.

%5 Van der Velde, Paul. De oude Boeddha in een nieuwe wereld: Verkenningen in de westerse dharma.
(Nijmegen: Vantilt, 2015), 33-34.

% Van der Velde, De oude Boeddha in een nieuwe wereld, 34.

27 Van der Velde, De oude Boeddha in een nieuwe wereld, 35.



niet in een traditionele zielsverhuizing; in plaats daarvan ontstaat en vergaat het bewustzijn continu, en
brengt elk wezen een ander wezen voort in de cyclus van wedergeboorte. Dit proces wordt mede
bepaald door karma, het principe dat elke handeling gevolgen heeft: goede daden leiden tot positieve
gevolgen, terwijl slechte daden negatieve consequenties hebben.?®

Op tachtigjarige leeftijd overleed de Boeddha in Kushinagar. Na zijn dood ontstonden
verschillende boeddhistische stromingen, elk met eigen interpretaties en praktijken. Deze
verscheidenheid heeft bijgedragen aan de brede verspreiding en aanpassing van het boeddhisme aan
diverse culturele contexten.?

Door deze historische context te begrijpen, wordt het mogelijk om zenmeditatie beter te

plaatsen binnen de bredere boeddhistische traditie.

2.2.1 Zenboeddhisme

Het zenboeddhisme kent een rijke en langdurige geschiedenis. De term “Zen” is de Japanse
uitspraak van het Chinese “Chan”, dat op zijn beurt is afgeleid van het Sanskrietwoord dhyana en het
Pali-woord jhana, die allen verwijzen naar meditatie.*® In de Japanse context wordt Zen vaak
geassocieerd met diepe concentratie en innerlijke rust. Het beoogt de geest te kalmeren en een
diepgaand inzicht in de ware aard van de werkelijkheid te verkrijgen. Om deze reden wordt Zen soms
ook aangeduid als Zenjo, een begrip dat het proces van mentale stabilisatie en concentratie
benadrukt.®! In de zesde eeuw vond de introductie van het zenboeddhisme in China plaats, mede
dankzij de Indiase monnik Bodhidharma, die algemeen wordt beschouwd als de grondlegger van het
zenboeddhisme.*?

De zenfilosofie bereikte haar bloeiperiode onder de zesde patriarch Huineng. Baizhang
Huaihai formuleerde vervolgens de “Pure Rules of Baizhang,” een set leefregels die de
institutionalisering van Zen als religicuze stroming versterkten. Ondanks de vervolgingen onder keizer
Wuzong in de negende eeuw bleef zenboeddhisme voortbestaan, vooral dankzij de focus op directe
ervaring en meditatie boven tekstuele studie.®®

Na China verspreidde Zen zich in de loop der eeuwen naar Korea (7e-9e eeuw), vervolgens
naar Japan (12e eeuw), en uiteindelijk naar het Westen. Tegenwoordig is Zen uitgegroeid tot een
wereldwijde spirituele traditie met een grote invloed op verschillende culturen en religieuze

praktijken.3

2 van der Velde, De oude Boeddha in een nieuwe wereld, 34-35.

29 Van der Velde, De oude Boeddha in een nieuwe wereld, 34-35.

30 Shudo Ishii, Akihiko Masuda, en Kayla Sargent, "Zen and Zen Buddhism: An Overview," in Handbook of Zen,
Mindfulness, and Behavioral Health, ed. A. Masuda en W. O'Donohue (Cham: Springer, 2017), 17,
https://doi.org/10.1007/978-3-319-54595-0_2.

31 Ishii, Masuda, en Sargent, Zen and Zen Buddhism, 18.

%2 Ishii, Masuda, en Sargent, Zen and Zen Buddhism, 18.

33 Ishii, Masuda, en Sargent, Zen and Zen Buddhism, 18.

34 Ishii, Masuda, en Sargent, Zen and Zen Buddhism, 18.




2.3 Hedendaagse interpretatie boeddhisme

In zijn boek De oude Boeddha in een nieuwe wereld plaatst Paul van der Velde de meest
cruciale dimensies van het boeddhisme in de moderniteit binnen hun traditionele context. Hij
onderzoekt de verschillen tussen de klassieke boeddhistische tradities in Azié€ en de moderne
interpretaties van het boeddhisme in het Westen. Daarbij benadrukt hij dat beide werelden dynamisch
zijn en voortdurend in verandering verkeren.® Van der Velde stelt dat er in het Westen sprake is van
een verwarrende beeldvorming rondom het boeddhisme. Dit komt voort uit het feit dat westerlingen
het gemoderniseerde boeddhisme als norm zijn gaan beschouwen. Wanneer boeddhistische tradities in
Azié niet voldoen aan deze westerse opvattingen, kan dit leiden tot misverstanden en verwarring.
Hiermee laat hij zien hoe culturele interpretaties en verwachtingen de manier beinvloeden waarop
boeddhisme wordt begrepen en gewaardeerd in verschillende delen van de wereld.*

Volgens Donald S. Lopez Jr. kenmerkt het hedendaagse boeddhisme, dat hij beschrijft als het
moderne boeddhisme, zich door het verwerpen van veel rituele en magische elementen die eerdere
boeddhistische tradities bevatten. Opvallend is dat het moderne boeddhisme zichzelf niet ziet als een
hoogtepunt van een lang evolutionair proces, maar eerder als een terugkeer naar het oorspronkelijke
boeddhisme van de Boeddha zelf.*” Vanuit het moderne boeddhisme is er volgens Lopez sprake van
kritiek op het verleden, deze richt zich niet op het oudste boeddhisme, maar juist op de latere
ontwikkelingen binnen de traditie. Het oudste boeddhisme wordt zelfs beschouwd als het meest
modern, omdat het volgens hedendaagse boeddhisten nauw zou aansluiten bij de idealen van de
Europese Verlichting, die pas eeuwen later ontstonden. Zij geloven dat de Boeddha inzichten bezat die
in Europa pas veel later werden ontdekt.®® Lopez betoogt dat boeddhisme niet simpelweg een
voortzetting is van de oude tradities, maar een herinterpretatie die past binnen hedendaagse westerse
denkbeelden en idealen.® Hieruit blijkt dat de lived religion van het boeddhisme sterk wordt beinvloed
door de tijd en context, en dat dit zichtbaar wordt in de manier waarop het geloof in de praktijk wordt
vormgegeven.

Heine en Prebisch belichten de geschiedenis van het boeddhisme als een voortdurende balans
tussen het behoud van traditionele idealen en de noodzaak tot aanpassing aan veranderende sociale en
culturele omstandigheden. Ondanks deze transformaties wordt boeddhisme in de populaire perceptie
vaak nog steeds gezien als een traditie die haar oorspronkelijke zuiverheid grotendeels heeft

behouden.*’ Volgens de auteurs zijn monastieke, tekstuele, rituele en sociale structuren echter

% Van der Velde, De oude Boeddha in een nieuwe wereld, 302.

3% Van der Velde, De oude Boeddha in een nieuwe wereld, 302.

37 Lopez Jr., Donald. A Modern Buddhist Bible: Essential Reading from East to the West. (Boston: Beacon Press,
2002), 11-12.

3 Lopez Jr., A Modern Buddhist Bible, 11-12.

% Lopez Jr., A Modern Buddhist Bible, 11-12.

40 Steven Heine en Charles S. Prebish. Buddhism in the Modern World: Adaptations of an Ancient Tradition.
New York: Oxford University Press, 2003, 4.
https://ebookcentral.proquest.com/lib/rug/detail.action?docID=439052

10



onvermijdelijk beinvloed door maatschappelijke moderniseringsprocessen, die sinds de negentiende
eeuw, onder invloed van de industriéle revolutie, in een stroomversnelling zijn geraakt. Factoren zoals
wetenschappelijk rationalisme, secularisering, technologische athankelijkheid en de opkomst van
nieuwe ideologische en religieuze stromingen hebben het boeddhisme verder gevormd. Deze
uiteenlopende invloeden spelen volgens de auteurs een steeds grotere rol in de hedendaagse
ontwikkeling van de traditie.*!

Een andere auteur die dit onderwerp vanuit een multidisciplinair perspectief bekijkt is Ira
Helderman, zij onderzoekt de groeiende populariteit van meditatie en de gevolgen hiervan binnen
zowel religieuze als seculiere contexten. De term meditation madness, dat ze in de titel van haar artikel
gebruikt, verwijst naar de spanning tussen traditionele religieuze kaders en de manier waarop
meditatie tegenwoordig wordt beoefend. Helderman beschrijft hoe meditatie zich heeft ontwikkeld van
een religieuze praktijk binnen tradities zoals het boeddhisme naar een wijdverspreide methode voor
welzijn en zelfontwikkeling, vaak losgekoppeld van religieuze begeleiding en supervisie.*? Ook hier
komt het concept lived religion naar voren, dat door Helderman wordt omschreven als popular
religion, waarbij de nadruk ligt op hoe religieuze ideeén en praktijken zich ontwikkelen buiten de
controle van religieuze instituties. Helderman laat zien dat meditatie zowel in de praktijk als in de
perceptie hierdoor wordt beinvloed. Sommigen beschouwen het als een vrije spirituele praktijk, terwijl
anderen het zien als een fenomeen dat wordt gestuurd door commerciéle belangen, zoals mindfulness
binnen het kapitalisme.** Wetenschappers bekritiseren de moderne meditatiebeoefening vanwege het
loslaten van traditionele contexten, terwijl psychologen zich zorgen maken over de mogelijke risico’s
van ongecontroleerde meditatie.** Uiteindelijk draait de discussie volgens Helderman om de vraag in
hoeverre mensen goed worden voorgelicht over meditatie en de effecten ervan in het dagelijks leven.

De hierboven besproken literatuur vormt slechts een fractie van wat er is geschreven over
boeddhistische tradities en hun ontwikkeling tot de hedendaagse vormen. Deze werken richten zich
voornamelijk op de manier waarop het boeddhisme is getransformeerd en aangepast aan moderne
westerse denkwijzen en behoeften. Ze schetsen een beeld van de dynamische processen die de
boeddhistische geschiedenis en haar huidige praktijk hebben gevormd.

Tegen deze achtergrond kunnen we begrijpen wat David L. McMahan beschrijft over de rol
van meditatie binnen sociale contexten. McMahan onderzoekt hoe meditatieve praktijken kunnen
worden gezien als een manier om jezelf te vormen en te ontwikkelen binnen de sociale context waarin
je leeft®®. Hij legt uit dat ook hier lived religion belangrijk is omdat meditatie in elke cultuur of

samenleving iets anders kan betekenen, omdat het altijd plaatsvindt binnen een bepaalde context met

41 Heine en Prebish, Buddhism in the Modern World, 4

42 Helderman, Ira. "Meditation Madness: Meditation's Popularity, Popular Religion and Unsupervised Religion."
Culture and Religion 23, no. 1 (2023): 23. https://doi.org/10.1080/14755610.2023.2294023.

43 Helderman, "Meditation Madness," 26.

44 Helderman, "Meditation Madness," 37.

4 McMabhan, “Introduction,” 18.

’

11



eigen normen, instituties, machtsverhoudingen, ideeén en gewoonten die bepalen hoe mensen

handelen®.

2.4 Non-dualiteit

Tijdens de interviews werd het begrip non-dualiteit herhaaldelijk genoemd en speelde het een
centrale rol in de wijze waarop deelnemers hun ervaringen en wereldbeeld vormgaven, om deze reden
vraagt het begrip om verdere toelichting.

Non-dualisme is een belangrijk concept binnen het boeddhisme. Het houdt in dat we niet
moeten denken in eenvoudige tegenstellingen, zoals goed en fout, ik en jij, of mens en natuur.
Tegelijkertijd betekent het ook niet dat alles volledig hetzelfde is. Non-dualisme wijst juist op een
subtiele verbondenheid: het zelf staat niet los van het geheel, maar is er ook niet volledig in opgelost.*’

Als we de natuur zien als het allesomvattende geheel van de werkelijkheid, dan geldt dat ook
voor onze relatie tot die natuur. De mens is geen apart wezen dat buiten de natuur staat, maar maakt er
onlosmakelijk deel van uit. Tegelijk is de mens ook geen volledig opgaand deel van een groter geheel,;
er is ruimte voor individuele ervaring en bewustzijn, maar altijd in verbondenheid met het grotere
geheel 4

Binnen het zenboeddhisme betekent ware vrijheid dan ook niet dat je simpelweg doet wat je
wilt. Werkelijke vrijheid ontstaat juist wanneer je terugkeert naar een natuurlijke manier van leven, een
manier die in harmonie is met wie je werkelijk bent en met de wereld om je heen. Het ware zelf is
onderdeel van de natuur, maar wel een onderdeel dat zich bewust kan worden, zich los kan maken, kan
ervaren en vervolgens weer terug kan keren naar zijn bron.* Deze vrijheid is geen vaststaand doel,
maar een voortdurend proces: een dynamische beweging tussen individualiteit en eenheid, tussen
jezelf zijn en deel uitmaken van het geheel. In die beweging ligt de kern van non-dualiteit zoals het in
het boeddhisme, en vooral in het zenboeddhisme, wordt begrepen.>

Chien-Te Lin gaat ook in op non-dualiteit, maar noemt dit het mind-body probleem. Hij gaat
in op non-dualiteit vanuit een boeddhistisch standpunt. De relatie tussen geest en lichaam speelt een
cruciale rol in het bereiken van nirvana of juist het blijven vastzitten in samsara, de cyclus van

wedergeboorte. Hoewel verschillende boeddhistische tradities hun eigen theorieén over dit onderwerp

hebben ontwikkeld, richt Lin zich vooral op de algemene boeddhistische visie op dit vraagstuk.>! Lin

46 David L. McMabhan, “What Difference Does Context Make? Meditation and Social Imaginaries,” in
Rethinking Meditation: Buddhist Practice in the Ancient and Modern Worlds (New York: Oxford University
Press, 2023), 57-58, https://doi.org/10.1093/0s0/9780197661741.003.0003.

47 Bret W. Davis, “Natural Freedom: Human/Nature Nondualism in Japanese Thought,” in The Oxford Handbook
of World Philosophy, ed. William Edelglass and Jay L. Garfield (Oxford: Oxford University Press, 2011), 343,
https://doi-org.proxy-ub.rug.nl/10.1093/oxfordhb/9780195328998.003.0029.

8 Davis, “Natural Freedom,” 343.

“ Davis, “Natural Freedom,” 343.

%0 Davis, “Natural Freedom,” 343.

51 Chien-Te Lin, “Rethinking Mind-Body Dualism: A Buddhist Take on the Mind-Body Problem,”
Contemporary Buddhism 14, no. 2 (2013): 243, https://doi.org/10.1080/14639947.2013.832081.

12



bespreekt hoe de boeddhistische scheiding tussen lichaam en geest niet als een absolute werkelijkheid
wordt gezien, maar vooral als een tijdelijk hulpmiddel om mensen als geheel beter te begrijpen. Het
boeddhisme erkent de scheiding tussen lichaam en geest enkel op praktisch niveau en wijkt daarmee af
van het klassieke westerse dualisme.

Het boeddhisme volgt een ‘middenweg’: het gelooft niet in een strikte scheiding tussen
lichaam en geest, maar ook niet dat ze identiek zijn.>? Kort gezegd gebruikt het boeddhisme het
onderscheid tussen geest en lichaam slechts als een tijdelijk concept om uit te leggen hoe een mens
ontstaat. In die beperkte betekenis kan het boeddhisme als een soort dualisme worden beschouwd.>

In dit hoofdstuk zijn belangrijke inzichten gedeeld die het fundament vormen voor dit
onderzoek. De lived religion benadering staat centraal, omdat deze onderzoekt hoe mensen religie
daadwerkelijk beleven zonder een vaste definitie. Daarna is de geschiedenis van het boeddhisme,
vooral zenboeddhisme, behandeld om de context te verduidelijken. Verder blijkt dat de interpretatie
van boeddhisme in het Westen sterk wordt beinvloed door culturele, sociale en economische factoren.
Tot slot is het begrip non-dualiteit besproken, dat eenvoudige tegenstellingen afwijst en juist een
subtiele verbondenheid benadrukt tussen het zelf en het geheel, zonder deze volledig met elkaar gelijk

te stellen. Deze bevindingen leggen de basis voor de verdere uitwerking van dit onderzoek.

52 Lin, Rethinking Mind-Body Dualism, 2013, 240.
%3 Lin, Rethinking Mind-Body Dualism, 2013, 258-259.

13



3 Onderzoeksmethoden

Voor dit onderzoek is gebruik gemaakt van een kwalitatieve benadering om de
meditatiepraktijken in het Dharmahuis in Leeuwarden te bestuderen. Kwalitatief onderzoek maakt het
mogelijk om een gedetailleerd beeld te krijgen van hoe mensen iets ervaren: “In broad terms,
qualitative research is an approach that allows you to examine people’s experience in detail...” >*
Omdat dit onderzoek gericht is op de ervaring van zenmeditatiebeoefenaars is het passend om deze
manier van onderzoek doen toe te passen. Voor dit onderzoek zijn vijf interviews afgenomen. Eén
hiervan was met de leraar van het Dharmahuis, één hiervan was met een leraar in opleiding, en de
andere drie interviews waren met deelnemers van het Dharmahuis. Voorafgaand aan de interviews is
een set van 22 vragen opgesteld, deze interviewvragen zijn terug te vinden in bijlage 6. De vragen zijn
verdeeld over verschillende themagebieden. Hoewel deze thematische indeling als leidraad diende,
werden de interviews semigestructureerd uitgevoerd. Dit hield in dat er ruimte was voor een open en
natuurlijke dialoog, waarbij de geinterviewden de vrijheid hadden om hun ervaringen in eigen
woorden te verwoorden en waar nodig af te wijken van de vaste volgorde van vragen. Na het afnemen
van de interviews is er een codeboek opgesteld om de verschillende thema’s die uit de gesprekken naar
voren kwamen systematisch te analyseren. Dit codeboek is opgenomen in bijlage 7. Alle codes zijn
inductief tot stand gekomen, wat betekent dat ze direct uit de data zijn afgeleid. Enkele van deze codes
zijn later gekoppeld aan concepten uit het theoretisch kader, om hun betekenis verder te verduidelijken
en theoretisch te onderbouwen.

Naast de interviews zijn er participerende observaties uitgevoerd. Voor het uitvoeren van de
observaties wordt gebruik gemaakt van het werk van James P. Spradley, die een heldere methode biedt
voor participerende observatie. Spradley beschrijft hoe observaties op een gestructureerde en
doelgerichte manier kunnen worden uitgevoerd door drie opeenvolgende stappen te doorlopen:
beschrijvende, gefocuste en selectieve observatie.”® Tijdens de eerste twee observaties is er vooral een
beschrijvende observatie toegepast, hierbij is er breed geobserveerd en zijn er zoveel mogelijk details
opgeschreven die opvielen. Tijdens deze observaties is er niet specifieck gefocust op een bepaalde
dimensie, maar zoveel mogelijk details weer te geven. Bij de twee observaties hierna lag de focus op
specifieke dimensies, er is meer aandacht besteed aan de indeling van de ruimte, de attributen die er
werden gebruikt en mijn eigen ervaring tijdens de bijeenkomst. En in de laatste observatie is gelet op
nuances, verschillen en overeenkomsten met andere bijeenkomsten. Door het toepassen van deze drie
observatiefasen ontstaat er een gefocuste en diepgaande kijk op de onderzoekssituatie. Dit draagt bij
aan een meer gedetailleerde en onderbouwde invulling van het onderzoek. De uitwerking van de

observaties zijn terug te vinden in bijlage 1 tot en met 5.

54 Hennink, Monique, Inge Hutter, en Ajay Bailey. Qualitative Research Methods. 2e editie. (Los Angeles: Sage,
2020), 108-109

% James P. Spradley, Participant Observation, 33-34. (New York, London: Holt, Rinehart and Winston; Harcourt
Brace Jovanovich College Publishers, 1980).

14



Voor dit onderzoek zijn vier subvragen opgesteld. Elke subvraag wordt beantwoord met
behulp van verschillende onderzoeksmethoden. De eerste subvraag luidt: Hoe wordt zenmeditatie
beoefend tijdens de cursusbijeenkomsten door meditatiebeoefenaars in het Dharmahuis in
Leeuwarden? Om deze vraag te beantwoorden is allereerst gebruik gemaakt van observaties. Tijdens
deze observaties is gelet op de structuur van de bijeenkomsten, de gebruikte attributen, de indeling van
de ruimte en de inhoud van de bijeenkomsten. Daarnaast is deze subvraag ook aan bod gekomen
tijdens de interviews. De deelnemers is onder andere gevraagd hoe een bijeenkomst eruit ziet en hoe
deze is opgebouwd.

De tweede subvraag luidt: "Komen boeddhistische concepten en interpretaties tot uiting in de
meditatiepraktijk van hedendaagse beoefenaars in het Dharmahuis in Leeuwarden?" Ook voor het
beantwoorden van deze vraag is gebruik gemaakt van observaties. Tijdens deze observaties is gelet op
de mate waarin boeddhistische concepten zichtbaar aanwezig zijn in de praktijk. Daarnaast is in de
interviews specifick gevraagd of en hoe boeddhistische ideeén of begrippen een rol spelen tijdens de
bijeenkomsten. Enkele concepten die zowel tijdens de observaties als in de interviews naar voren
kwamen, zijn opgenomen in het theoretisch kader. Deze worden daar verder uitgewerkt en van een
diepere betekenis voorzien.

De derde subvraag: “Wat zijn de ervaringen van beoefenaars zenmeditatie van het
Dharmahuis in Leeuwarden?” is beantwoord aan de hand van de interviews. Omdat deze vraag
gericht is op de persoonlijke ervaringen van deelnemers is het niet mogelijk om dit te beantwoorden
aan de hand van observaties en de literatuur. Dit geld ook voor de vierde en laatste subvraag: " Wat
voor persoonlijke betekenis geven beoefenaars aan hun meditatiepraktijk in het Dharmahuis in
Leeuwarden?” aan de hand van de interviews is geprobeerd om een breder perspectief te krijgen op de
persoonlijke betekenis die aan meditatie wordt gegeven.

Door het combineren van literatuuronderzoek, observaties en interviews, wordt een
gedetailleerd beeld gevormd van hoe zenmeditatie in de praktijk wordt gebracht en welke betekenis
deze heeft voor de beoefenaars in het Dharmahuis. Op de uitkomsten van de interviews zal in de

volgende hoofdstukken dieper worden in gegaan.

3.1 Ethiek en databescherming

Voorafgaand aan elk interview is toestemming gevraagd voor het opnemen van het gesprek en
is een toestemmingsformulier getekend. Daarbij is expliciet vermeld dat deelname vrijwillig was en
dat er op geen enkele vraag verplicht antwoord moest worden gegeven als de deelnemer zich daar niet
prettig bij voelden. De opnames zijn nadat de interviews zijn getranscribeerd verwijderd en alleen ik
en mijn supervisor hebben toegang tot de getranscribeerde interviews. Voor de observaties is
voorafgaand aan de deelnemers gevraagd of zij akkoord gingen met het feit dat ik deel zou nemen aan
de meditatiebijeenkomsten. De deelnemers gingen akkoord als ik ook daadwerkelijk mee zou doen en

niet van een afstandje zou observeren.

15



4 Resultaten veldwerk

In dit hoofdstuk worden de uitkomsten van het veldwerk besproken. Op basis van de
interviews en de gegevens die tijdens de observaties zijn verzameld, zijn er verschillende thema’s naar
voren gekomen. Deze thema’s vormen, samen met ander materiaal uit onder andere de observaties en
de literatuur atkomstig van het Dharmahuis, de basis voor de opbouw van dit hoofdstuk. Allereerst
wordt een schets gegeven vanuit mijn eigen perspectief van hoe een standaard meditatiebijeenkomst
binnen het Dharmahuis doorgaans verliep. Hierna zal verder worden ingegaan op de verschillende

thema’s uit de interviews.

4.1 Een meditatiebijeenkomst binnen het Dharmahuis

Elke donderdagavond om 19:00 is het mogelijk om aan te sluiten bij een meditatiebijeenkomst
in het Dharmahuis. Hoewel de les officieel om 19:30 begint, verzamelen de deelnemers zich al eerder
om samen een kopje thee te drinken. Dit gebeurt in een keukentje dat losstaat van de meditatiezaal.
Tijdens dit eerste half uur hangt er een ontspannen sfeer en worden er informele gesprekken gevoerd
over allerlei onderwerpen. Wanneer de bijeenkomst daadwerkelijk begint en de deelnemers de Zendo,
de meditatiezaal, betreden, verandert de sfeer merkbaar. Vanaf dat moment keert de rust terug en wordt
er verwacht dat alles met aandacht gebeurt. Of het nu gaat om het pakken van een extra kussen of het
lopen naar je mat, vanaf het betreden van de Zendo gebeurt alles in stilte en met concentratie. De
bijeenkomsten volgen wekelijks een vaste structuur. Toch is er elke drie weken ruimte voor
persoonlijke gesprekken met de begeleider. Op die avonden vervalt een vast onderdeel, namelijk de
lichaamsoefeningen, om tijd te maken voor deze één-op-een -gesprekken. Voordat deelnemers hun
plaats innemen, pakken ze indien nodig een meditatiekussen en lopen ze in een rechte lijn naar hun
plek. Deze structuur komt voort uit de Japanse cultuur, waaruit de zenmeditatie is ontstaan en waarin
orde en vorm erg belangrijk zijn. Bij het betreden van het zitgedeelte in de meditatiezaal maken de
deelnemers een buiging. Deze buiging wordt herhaald wanneer ze gaan zitten: ze draaien zich met de
rug naar de mat, maken opnieuw een buiging en nemen dan in stilte plaats. Voordat de les gaat
beginnen met een incheckmoment loopt de leraar nog naar het Boeddhabeeld toe dat ook in de ruimte
aanwezig is om een kaarsje aan te steken dat voor het beeld staat. Nadat iedereen zijn of haar plaats
heeft ingenomen, begint de bijeenkomst met een incheckmoment. Tijdens dit moment kunnen de
deelnemers kort delen hoe ze zich voelen en hoe ze erbij zitten. Ook de leraar vertelt hoe zij zich op
dat moment voelt. Dit zorgt voor een gevoel van verbondenheid en openheid binnen de groep.

Na het inchecken worden er een aantal lichaamsoefeningen gedaan en hierna wordt vaak
gezamenlijk een soetra, dit is een leerrede, voorgelezen. Dit voorlezen klinkt bijna als een soort
monotoon zingen. Tijdens de keren dat ik heb meegedaan met de meditatiebijeenkomsten was dit de
onder andere de hart-soetra en de soetra van de allesomvattende liefde. Hierna start de eerste lange
zitmeditatie, die 25 minuten duurt. Tijdens deze meditatie is een juiste houding belangrijk: de

deelnemers zitten rechtop met de benen gekruist, zodat de knieén de mat raken. De handen rusten net

16



onder de navel, waarbij de vingers en duimen samen een ovale vorm maken, een houding die rust en
concentratie ondersteunt. Voorafgaand aan en na afloop van de meditatie klinken altijd een belletje en
twee houten blokjes die tegen elkaar worden getikt, als teken om het begin of einde van de meditatie
aan te geven. Deelnemers maken een buiging en krijgen even de tijd om hun benen te strekken.
Daarna staat iedereen rustig op, maakt opnieuw een buiging en volgt de leraar in de loopmeditatie. De
loopmeditatie begint in een stevig wandeltempo, bijna alsof men aan het snelwandelen is. Geleidelijk
vertraagt dit tempo. Uiteindelijk werd elke stap begeleid door de ademhaling: inademen bij het
optillen van de voet, uitademen bij het neerzetten. Tijdens deze meditatie houden ze hun handen op de
buik, wat helpt om de aandacht bij het lichaam en de ademhaling te houden. Na verloop van tijd
verhoogt de leraar het tempo weer iets. Wanneer ze langs hun eigen mat lopen, mogen de deelnemers
daar blijven staan en eindigt deze fase van de meditatie.

Na de wandelmeditatie gaf de leraar een korte lezing over een bepaald onderwerp, vaak
gerelateerd aan boeddhistische thema’s zoals de vier Brahmavihara’s. Tijdens de bijeenkomsten waar
ik zelf aan deelnam, bespraken we onder andere medevreugde en gelijkmoedigheid. Aansluitend op
het praatje was er altijd ruimte voor uitwisseling. Hoewel het soms even stil bleef voordat iemand iets
zei, reageerde uiteindelijk vrijwel altijd één of meerdere deelnemers. Deze reacties gingen soms over
gedachten of gevoelens die tijdens het verhaal naar boven kwamen, maar konden ook bestaan uit
vragen over dingen die nog onduidelijk waren. Hoe lang deze uitwisseling duurde, bepaalde mede hoe
lang de afsluitende zitmeditatie zou zijn. Er was altijd ruimte voor gesprek, ook als dat betekende dat
er minder tijd overbleef voor de laatste meditatie. De afsluitende meditatie verliep op dezelfde manier
als de eerste: in stilte, met aandacht en volgens de vaste houding.

Na afloop van de meditatie werd er gezamenlijk thee gedronken op een meditatieve manier.
Eén persoon schonk de thee in, terwijl de anderen hun kopje rustig omhoog hielden. Als je genoeg
had, gaf je dat aan met een handgebaar. Bij het ontvangen of doorgeven van de thee werd er telkens
een buiging gemaakt. Tijdens de eerste ronde wachtte iedereen met drinken tot iedereen thee had
gekregen. Bij de tweede ronde mocht je beginnen zodra de persoon naast je ook thee had ontvangen.
Als afsluiting werd er nogmaals gebogen. Tot slot ruimde iedereen zijn of haar plek op en werd er een

laatste buiging gemaakt. Daarmee kwam de bijeenkomst ten einde.

4.2 Zenboeddhisme en de Boeddha

Zenmeditatie wordt door deelnemers op uiteenlopende manieren geinterpreteerd. Sommigen
beschouwen het als een religieuze praktijk, terwijl anderen het meer zien als een spiritueel pad of als
een combinatie van beide. Wat echter bij vrijwel alle deelnemers naar voren komt, is het idee van
herverbinding. Zenmeditatie wordt ervaren als een manier om opnieuw verbinding te maken: met
jezelf, met anderen en met de wereld om je heen: “Dus dat je het beseft dat je iets kwijt bent geraakt,
namelijk het contact met de wereld, en dat je iets probeert te doen om dat te herstellen. dus de

herverbinding vinden van de band met het universum.” Deze herverbinding geldt ook voor de manier

17



waarop deelnemers kijken naar het figuur Boeddha. De meesten zien Boeddha niet als een goddelijk
wezen, maar als een historisch persoon die verlichting bereikte en zijn inzichten deelde met anderen.
Het Boeddhabeeld dat in het meditatiecentrum aanwezig is, wordt dan ook niet aanbeden, maar

fungeert als een symbool en herinnering aan de leer van de Boeddha, een ankerpunt voor reflectie en

verdieping:

“Nee, wij zien de Boeddha niet als een god, maar als een historische figuur die ons heel veel geleerd
heeft. We spreken wel over de Boeddhanatuur, maar dat geeft aan, dat zegt iets over de werkelijkheid
zoals die is. En die Boeddha natuur zit in ons allemaal. En we hebben een Boeddha beeld op het
altaar en dat is niet zozeer iets om te aanbidden als wel om ons eraan te herinneren. Om ons te

1

herinneren aan, je zou kunnen zeggen, die Boeddha natuur.’

De term boeddha natuur wordt door één van de deelnemers als volgt uitgelegd: “Het is
eigenlijk de aard van alles, het is eigenlijk de realisatie dat alles veranderlijk is en dat alles
samenhangt met andere dingen en dat niets een autonoom zelf heeft.” Hiermee wordt ingegaan op het
concept non-dualiteit, dit zal later in hoofdstuk 4.3 non-dualiteit verder worden toegelicht.

Deelnemers geven aan dat deze boeddhistische elementen, samen met de geschiedenis van de
zenmeditatie, een stabiele basis vormen. Ze bieden een fundament waaruit de meditatiepraktijk
betekenis en richting krijgt. De wortels in het boeddhisme worden door velen ervaren als een bron van
waarde en diepgang binnen de leer en beoefening van meditatie. Toen aan één van de deelnemers werd
gevraagd of de boeddhistische achtergrond een rol speelt in zijn of haar meditatiepraktijk, werd het
volgende geantwoord: “Dat is voor mij helemaal met elkaar verweven. Dat kan ik niet los zien van
elkaar.” Uiteindelijk draait het in de beoefening van zenmeditatie om het vinden van een balans.
Verschillende deelnemers gaven aan dat zenmeditatie niet volledig begrepen of werkelijk ervaren kan
worden zonder het daadwerkelijk te doen. Iemand kan er veel over lezen, kennis vergaren en zich
verdiepen in de achterliggende filosofie, maar zonder de daadwerkelijke beoefening blijft het een
theoretisch begrip. Een van de deelnemers benadrukte het belang van deze balans tussen kennis en
praktijk. Volgens hem is de meditatieve ervaring pas compleet wanneer het praktische aspect, het

daadwerkelijk zitten en oefenen, een centrale plek krijgt in het leerproces. Zoals hij het verwoordde:

“Ja, voor mij vooral op de praktische. Maar ik vind het ook interessant om zo nu en dan wat te lezen.
Ik heb ook wel eens bij de studiegroep gezeten hier. En dat is wel een hele mooie toevoeging. Je kunt
er heel veel van leren, denk ik. Alleen uiteindelijk gaat het voor mij om het in de praktijk toe te passen.
Dat is de echte challenge. Dus ik denk, wil je het goed doen, dan beide. Alleen in de praktijk, het moet
meer zijn dan alleen iets lezen en begrijpen. Ik denk dat het voordelig is om er toe te passen en

daardoor dat je een beter leven voor jezelf kunt leiden, maar ook voor andere mensen.”

18



Voor de deelnemers bestaat zenmeditatie uit meerdere elementen. De achtergrond en leer van
het boeddhisme spelen een belangrijke rol in hun meditatiepraktijk, maar theorie alleen is niet genoeg
om werkelijk te ervaren wat Zen te bieden heeft. Daarvoor is het essentieel om zelf te mediteren. Door
hier tijd en aandacht aan te besteden, wordt het mogelijk om opnieuw verbinding te maken met de

wereld om ons heen.

4.3 Non-dualiteit

Binnen het Dharmahuis wordt er aandacht besteed aan het concept non dualisme. Dit concept
werd vaak genoemd in de interviews en beinvloedt sterk de wijze waarop binnen de zenmeditatie naar
verschijnselen wordt gekeken. Op de website van het Dharmahuis wordt non-dualiteit als volgt
verwoord: “Door deze directe ervaring lost de illusie van een afgescheiden zelf op en kunnen we op
gepaste wijze handelen zonder lijden te veroorzaken. Wat overblijft is wat er altijd al was — deze ene,
ondeelbare werkelijkheid. "™

Dat het begrip belangrijk is in het Dharmahuis blijkt wel uit het feit dat mij als onderzoeker een
boek werd aangeraden van Beck, Tydeman en Verduin over non-dualiteit. Volgens de auteurs zoeken
we allemaal naar een oplossing voor de puzzel van het leven, vaak buiten onszelf, in bezit, succes,
ervaringen of spirituele doelen.’” Toch beschouwen de auteurs deze benadering als een beperkte
zienswijze. Ze stellen dat wanneer we iets eindigs, zoals lichaam en geest, gebruiken om naar iets
buiten onszelf te zoeken, we uiteindelijk slechts een object najagen dat eveneens begrensd is.*® Beck,
Tydeman en Verduin zeggen dat het nodig is om dit ‘ik’ en ‘dat’ denken te stoppen en in te zien
dat ‘wij en het object één zijn’ en de enige manier om dit inzicht te krijgen is door te mediteren.*

Tijdens de interviews kwam allereerst het concept dualiteit naar voren. Het werd uitgelegd als

een manier van denken dat mensen hebben waarbij ze geneigd zijn om dingen af te bakenen, ook zorgt
deze dualistische manier van denken ervoor dat mensen ‘ik’ gericht denken. Over deze dualistische

manier van denken werd onder anderen het volgende gezegd:

“Dualistisch denken is denken in termen van onderscheid. Dus dit en dat. Jij bent jij, ik ben ik. De
wereld is daar, we hebben overal naampjes opgeplakt, we hebben alles vastgelegd. Dus onderscheid

maken, dat is het kenmerk van dualistisch denken.”

Deelnemers benadrukken dat binnen het boeddhisme en Zen wordt geprobeerd om deze
dualiteit te overstijgen. Zoals ook in Beck, Tydeman en Verduin hun voorbeeld te zien is, leggen
deelnemers uit dat volgens het principe van non-dualiteit alles met elkaar verbonden is en elkaar

beinvloedt. In één van de interviews werd hierover het volgende gezegd: “Alle dingen hebben niet een

s

% Dharmahuis, “Zen meditatie.’
57.C.J. Beck, N. Tydeman en V. Verduin, 4lle dagen Zen (Amsterdam: Uitgeverij Karnak, 2007), 18-19.
%8 Beck, Tydeman en Verduin, Alle dagen zen, 19.
%9 Beck, Tydeman en Verduin, Alle dagen zen, 20.

19



eigen onafhankelijke onveranderlijke identiteit. Die identiteit van iets staat altijd in relatie tot iets
anders en is daarbinnen ook aan verandering onderhevig.” Kenmerkend voor menselijke ervaringen
is dus dat deze veranderlijk en relationeel zijn, of dit nou de relaties tussen spullen en mensen of
tussen mensen en andere mensen of de relaties tussen mensen en emoties betreft. Hieruit blijkt dat
non-dualiteit twee aspecten omvat: enerzijds de relatie tussen de mens en de rest van de wereld, en
anderzijds het besef dat alles voortdurend verandert.

Het aspect over veranderlijkheid werd tijdens één van de interviews weergegeven aan de hand
van een voorbeeld over boosheid. De emotie boosheid kan er zijn door een bepaalde situatie, maar
deze situatie kan ook weer veranderen waardoor de boosheid ook weer weg kan gaan. Hierin is de
athankelijke identiteit zichtbaar. De rol van Zen hierin heeft volgens de deelnemers te maken met het
feit dat het duidelijk wordt dat er ruimte is om iets te doen of om naar iets te kijken: “Dus je leert zeg
maar die ruimte die ertussen zit, in die fractie van een seconde, je leert zien dat er twee dingen zijn.
En op een gegeven moment leer je zien dat je vrijheid hebt daarin.” Door deze vrijheid wordt het
mogelijk om niet direct, in dit geval boosheid, te koppelen aan een actie of persoon en hier ook niet
direct op te reageren. Dit zorgt er uiteindelijk voor dat zenmeditatie meer rust in het leven van veel
deelnemers brengt.

Het aspect van veranderlijkheid binnen non-dualiteit wordt duidelijk in het voorbeeld van een
deelnemer, die beschrijft hoe het mogelijk is om niet meegezogen te worden in een gedachtestroom,
maar er juist afstand van te nemen. Doordat je afstand kan doen van je gedachten en hier niet direct op
in hoeft te gaan of er iets van hoeft te vinden is het mogelijk om in het hier en nu te zijn. Door langer
tot stilstand te komen en met aandacht dingen te doen kan je geest tot stilstand komen. Eén van de

deelnemers gebruikte hiervoor het voorbeeld van troebel water:

“Als je langere tijd in stilte bent, dan gaat er alles wat liggen. Net zoals in water, dan heb je zand, dat
zit de hele tijd door het water heen, want het water beweegt. Als dat water alleen stil is, dan blijft het
zand nog even dwarrelen. Dat duurt een tijdje voordat het ligt. En soms duurt het ook een tijdje

voordat je gedachten gaan liggen.”

Meditatie helpt deelnemers inzicht te krijgen in de veranderlijkheid van alles en de onderlinge
samenhang van het leven. Door met volledige aandacht handelingen te verrichten, ontstaat de
mogelijkheid om werkelijk in het hier en nu te leven. Dit helpt hen om zich niet afgescheiden te
voelen van de wereld om hen heen. Deze hernieuwde verbinding met het moment en met de wereld
draagt bij aan een gevoel van harmonie, dat niet voortkomt uit theorie, maar uit directe ervaring. Het is
juist deze ervaring die voor verdieping zorgt in de meditatiepraktijk.

Voor alle geinterviewde deelnemers is meditatie een oefening in non-dualiteit die verder reikt
dan het meditatiekussen en invloed heeft op hun dagelijkse leven. Ze ervaren een diepere

verbondenheid met alles om hen heen en beseffen dat alles voortdurend verandert. Dit helpt hen om

20



situaties, ook moeilijke, met open aandacht en zonder oordeel te benaderen. Door hun ego minder
centraal te stellen, ervaren ze meer vrijheid, innerlijke rust en verbondenheid met het grotere geheel,

wat gepaard gaat met een gevoel van verantwoordelijkheid en zorg voor de wereld om hen heen.

4.4 In het hier en nu leven

Uit de interviews is naar voren gekomen dat zenmeditatie voor de deelnemers een hele
belangrijke rol speelt in hun leven. De zenmeditatie zorgt voor een fundament dat eerder voor
sommige deelnemers soms mistte. Er zijn verschillende dingen naar voren gekomen wat zenmeditatie
brengt voor de deelnemers, voor sommigen brengt het rust, waardoor je niet door al je gedachten
wordt meegesleurd, voor anderen zorgt het ervoor dat ze in het hier en nu zijn en het helpt ook om het
dualistische denken los te laten.

Volgens Beck, Tydeman en Verduin is in het hier en nu leven de essentie van meditatie,
daardoor ontwikkelen mensen het vermogen om een aangenaam en vervuld leven te leiden. Maar zo’n
leven is volgens hen alleen weggelegd voor degenen die werkelijk in het hier en nu kunnen blijven,
ongeacht of de omstandigheden positief of negatief zijn.®® In plaats van te vluchten in fantasieén over
hoe het leven zou moeten zijn, nodigt meditatie ons uit om de werkelijkheid te aanvaarden zoals die
is.®* Meditatie helpt ons dus niet om de wereld te veranderen, maar om onze relatie tot de wereld te
verdiepen. In die verdieping schuilt de vrijheid die nodig is om werkelijk aangenaam te kunnen leven.

Binnen het Dharmahuis staat daarom het leven in het hier en nu centraal. Dit principe vormt de
kern van de beoefening van zenmeditatie, waarbij men leert om met volle aandacht in het moment
aanwezig te zijn. Een belangrijke oefening die hierbij wordt toegepast, is de éénpuntige gerichtheid,
een methode waarbij men de focus volledig op één element legt, in dit geval de ademhaling. Door deze
concentratie ontstaat er rust en helderheid in lichaam en geest.®?

Bij Zen draait het dus niet om streven naar een bepaald resultaat, maar om het volledig ervaren
van het huidige moment, zonder interpretaties of oordelen. Zoals op de website van het Dharmahuis
treffend wordt verwoord: “Het is simpelweg zitten in aandacht, zonder doel of winst — zoals de oude

meesters zeggen: ‘Als je loopt, loop dan. Als je zit, zit dan.””®

De vaste structuur voor de bijeenkomsten zorgen ervoor dat er meer focus is voor het huidige
moment. Daarbij is het belangrijk om te noemen dat deze opzet niet door het Dharmahuis zelf
ontwikkeld, maar aansluit aan bij een gebruikelijke vorm die binnen de zenmeditatie breed wordt
toegepast. Hoewel er tussen meditatiecentra onderlinge verschillen kunnen bestaan, blijft de

basisopbouw doorgaans gelijk. Dit zorgt ervoor dat deelnemers niet telkens opnieuw hoeven te

80 Beck, Tydeman en Verduin, Alle dagen zen, 26.

61 Beck, Tydeman en Verduin, Alle dagen zen, 26.

52 Dharmahuis, “Zen meditatie,” geraadpleegd op 13 mei 2025, https://dharmahuis.nl/zen-meditatie/.
83 Dharmahuis, “Zen meditatie.”

21



wennen aan de opzet van de les, waardoor hun aandacht volledig bij de meditatie kan blijven. Eén van

de deelnemers verwoordt dit als volgt:

“En juist in die herhaling, dan hoef je dus niet na te denken over wat we moeten doen. En hoe we het
moeten doen, dat is duidelijk. En daardoor krijg je de mogelijkheid om echt met je aandacht naar

bl

binnen te gaan en te kijken wat daar is.’

De vaste structuur cre€ert dus ruimte waardoor het voor de deelnemers mogelijk is om met
aandacht in het hier en nu aanwezig te zijn. Eén van de deelnemers vertelde bijvoorbeeld over haar
opleiding tot meditatieleraar, hierin wordt ook benadrukt hoe belangrijk het is om de leer in haar

oorspronkelijke vorm te behouden:

“lk kan zo naar de Noorderpoort gaan, ik kan zo naar Amsterdam gaan. Het is allemaal hetzelfde en
het heeft dezelfde inhoud. Dat vind ik prachtig. Dat is iets, je kunt het rigide, je kunt het streng doen, je
kunt het allemaal benoemen, maar dat heeft een rituele, daar wordt voor gewaakt. En daarom is de
opleiding ook daarop gericht. Om die traditie zuiver te houden. Juist omdat er een tendens in onze

maatschappij is om alles maar aan te grijpen voor je eigen welzijn.”

Deze uitkomsten laten zien dat de structuur van de meditatiebijeenkomsten niet alleen ruimte
biedt om in het hier en nu te leven, maar ook de mogelijkheid creéert voor deelnemers om zich te

verbinden met een bredere boeddhistische praktijk, zoals die van het Dharmahuis of andere centra.

22



5 Conclusie

In dit onderzoek stond de volgende vraag centraal: “Hoe speelt de boeddhistische achtergrond
van zenmeditatie een rol in de ervaring van meditatie van beoefenaars binnen het Dharmahuis?” Aan
de hand van verschillende subvragen is geprobeerd antwoord te geven op deze centrale vraag. De
subvragen richtten zich op de invulling van de meditatiebijeenkomsten in het Dharmahuis, de
boeddhistische concepten die daarin een rol spelen, de ervaringen van de deelnemers en de betekenis
die zij geven aan hun meditatiepraktijk. Door gebruik te maken van de lived religion benadering is
getracht een zo realistisch mogelijk beeld te schetsen van hoe de meditatiepraktijk daadwerkelijk
wordt vormgegeven en beleefd in het dagelijks leven.

De meditatiebijeenkomsten kennen een vaste structuur, bestaande uit verschillende vormen
van meditatie, zoals twee zittende meditaties van 25 minuten, een loopmeditatie en een theemeditatie.
Daarnaast worden gezamenlijk teksten uit de boeddhistische leer gelezen of gereciteerd. Deze
structuur helpt deelnemers om met aandacht in het moment aanwezig te zijn en bevordert het bewust
contact maken met het eigen lichaam. Bovendien maakt deze herkenbare opbouw het mogelijk voor
deelnemers om ook elders in te stromen, bij andere meditatiecentra met een vergelijkbare aanpak.

Uit de resultaten blijkt dat zenmeditatie binnen het Dharmahuis een centrale plek inneemt in
het leven van de deelnemers. Het is niet slechts een religieuze praktijk, maar een inspiratiebron en
richtingwijzer die hen helpt om op een bewuste en harmonieuze manier in het leven te staan. De lived
religion benadering maakt duidelijk dat zenboeddhisme voor veel deelnemers een levensfundament
vormt.

Dit fundament krijgt mede vorm door de boeddhistische concepten die tijdens de
bijeenkomsten worden besproken. Begrippen als non-dualiteit beinvloeden de manier waarop
deelnemers zichzelf en hun omgeving ervaren. Ze beschrijven een diepgevoelde verbondenheid met de
wereld om hen heen en erkennen de voortdurende veranderlijkheid van het bestaan. Uit de interviews
blijkt dan ook dat de boeddhistische achtergrond van zenmeditatie nog steeds een wezenlijk onderdeel
vormt van de beoefening. Tegelijkertijd geven deelnemers aan dat deze concepten voortkomen uit hun
persoonlijke meditatiepraktijk, en niet andersom: het zijn geen dogma’s die vooraf richting geven,
maar inzichten die zich gaandeweg ontvouwen.

Volgens de deelnemers is regelmatige beoefening essentieel. De balans tussen de
boeddhistische achtergrond en de praktijk ligt daarbij duidelijk meer aan de kant van het
daadwerkelijke mediteren. De theorie krijgt pas betekenis in de ervaring.

Tot slot is het belangrijk te onderkennen dat zenboeddhisme een dynamisch karakter heeft.
Hoewel er binnen het Dharmahuis bewust wordt gestreefd naar het behouden van de oorspronkelijke
vorm, spelen moderne invloeden en de sociale en culturele context onvermijdelijk een rol in de manier
waarop de praktijk zich ontwikkelt. Deze veranderlijkheid is een kenmerk van lived religion en laat

zien dat het zenboeddhisme zich voortdurend aanpast aan de wereld waarin het wordt beoefend.

23



6 Discussie

In het vorige hoofdstuk kwamen verschillende belangrijke thema’s naar voren op basis van de
interviews en observaties. In dit hoofdstuk worden deze thema’s vanuit het theoretisch kader
analytisch benaderd. Er zal worden ingegaan op de theorie over de hedendaagse interpretatie van
boeddhisme, lived religion, non-dualiteit en er zal nog een aanbeveling worden gedaan voor

toekomstig onderzoek rond het onderwerp van dit onderzoek.

6.1 Lived religion in de theorie en in de praktijk van het Dharmahuis

In de literatuur is dieper ingegaan op de lived religion benadering, die is gebaseerd op
veldwerk en onderzoekt hoe mensen religie in hun dagelijks leven ervaren.®* Door de toenemende
kritiek binnen de religiewetenschap op een universele definitie van religie, is de lived religion
benadering ontstaan. Hierbij is het belangrijk religie te defini€ren aan de hand van de specifieke
cultuur en tijd waarin het wordt bestudeerd.®® Ammerman beschouwt lived religion als een benadering
om religie te bestuderen zoals deze in het dagelijks leven wordt beleefd %. Het veldwerk van Wiering
heeft ook laten zien dat er een tegenstrijdigheid kan zijn tussen de geleefde werkelijkheid van mensen
en de aannames of kaders die onderzoekers vooraf hanteren.®” McGuire benadrukt dat het definiéren
van religie complex is, omdat idee€n over ‘echte’ religie voortkomen uit sociale en politieke
machtsverhoudingen. Hierdoor kregen sommige praktijken voorrang, terwijl andere werden
uitgesloten.®® Hierom stelt de lived religion benadering geen vaste definitie van religie voorop, maar
richt zich op wat mensen zelf als religieus of spiritueel ervaren, in plaats van religie als een objectief
en theoretisch gegeven te beschouwen.®

Ondanks dat dit onderzoek niet is uitgevoerd binnen de dagelijkse context van de deelnemers
van het Dharmahuis, hebben de deelnemers wel verteld over de betekenis van zenmeditatie in hun
dagelijks leven. Concepten zoals in het hier en nu leven en dingen met aandacht doen worden
toegepast binnen het dagelijks leven. Dit komt ook naar voren in het citaat waarmee dit onderzoek
werd geopend. Zenmeditatie heeft een diepe en blijvende invloed op het leven van de deelnemers. De
boeddhistische leer fungeert voor hen als inspiratiebron en richtingaanwijzer, die helpt om het leven
op een zo harmonieus mogelijke manier vorm te geven. Zenmeditatie gaat uiteindelijk niet alleen over
meditatie op zich, maar over het leven zelf en de manier waarop men dat vormgeeft. Dit sluit nauw
aan bij de insteek van de lived religion benadering, die niet uitgaat van wat een religie voorschrijft,
maar juist onderzoekt hoe mensen in de praktijk met religie omgaan. Deze benadering maakt zichtbaar

dat zenmeditatie voor de deelnemers veel meer is dan een religie of filosofie; het vormt een

84 Knibbe and Kupari, “Theorizing Lived Religion,” 158.

8 Knibbe and Kupari, “Theorizing Lived Religion,” 158.

% Ammerman, “In Search of Religion in Everyday Life,” 7.

87 Wiering, “Others Think I am Airy-fairy,” 384.

% McGuire, “Lived Religion: Faith and Practice in Everyday Life.” 21-22.
89 Knibbe and Kupari, “Theorizing Lived Religion,” 166-167.

24



levensfundament, ontwikkelt zich tot een levenswijze en beinvloedt aspecten van het dagelijks

bestaan.

6.2 Het boeddhisme in theorie en in de praktijk van het Dharmahuis

Zoals eerder in het theoretisch kader besproken, is het boeddhisme aan veel verandering
onderhevig. Van der Velde beschrijft onder andere dat zowel de klassieke boeddhistische tradities in
Azié als de moderne interpretaties van het boeddhisme in het Westen zeer dynamisch zijn en
voortdurend in ontwikkeling blijven.”® Lopez betoogt dat het boeddhisme niet simpelweg een
voortzetting is van oude tradities, maar een herinterpretatie die past binnen de hedendaagse westerse
denkbeelden en idealen.”* Aan de andere kant wordt de geschiedenis van het boeddhisme ook
beschreven als een voortdurende balans tussen het behoud van traditionele idealen en de noodzaak tot
aanpassing aan veranderende sociale en culturele omstandigheden. Ondanks deze transformaties wordt
boeddhisme in de populaire perceptie vaak nog steeds gezien als een traditie die haar oorspronkelijke
zuiverheid grotendeels heeft behouden.”

Wanneer we het Dharmahuis vergelijken met wat de literatuur zegt over de veranderende aard
van het boeddhisme, blijkt dit ook hier zichtbaar. De boeddhistische leer is voortdurend in
ontwikkeling en onderhevig aan aanpassing. Binnen het Dharmahuis wordt gestreefd naar het
behouden van de traditie, maar tegelijkertijd zijn er veranderingen doorgevoerd. Zo werd bijvoorbeeld
genoemd dat de fysieke setting is aangepast: er is nu verwarming, wat de meditatiecomgeving
comfortabeler maakt dan vroeger. Zoals ook in wetenschappelijke literatuur wordt beschreven, hangen
dit soort aanpassingen nauw samen met de context waarin de praktijk plaatsvindt en de sociale en
culturele omstandigheden die daarop van invloed zijn. Uiteraard hebben ook hier moderne invloeden
hun rol gespeeld en tot bepaalde ontwikkelingen geleid, maar desondanks wordt er bewust gestreefd
naar het zoveel mogelijk behouden van de oorspronkelijke vorm van zenmeditatie. Dit betekent niet
dat de boeddhistische traditie of de uitvoering van zenmeditatie volledig overeenkomt met de
oorspronkelijke vormen, maar uit de interviews blijkt dat er bewust wordt geprobeerd de essentie van

de traditie te behouden, zodat de aandacht gericht kan blijven op de innerlijke beoefening.

6.3 Non-dualiteit in theorie en in de praktijk binnen het Dharmahuis

Het concept non-dualiteit is vanuit de interviews naar voren gekomen en heeft binnen het
zenboeddhisme een belangrijke rol. In het theoretisch kader is dit concept ook verder toegelicht.
Hierin kwam naar voren dat het bestaat uit twee delen, allereerst gaat het over relationaliteit en ten
tweede gaat het over veranderlijkheid. Vanuit de literatuur wordt met non-dualiteit bedoelt dat er een

subtiele verbondenheid is tussen het zelf en het geheel.” Binnen het zenboeddhisme ontstaat ware

0 Van der Velde, “De oude Boeddha in een nieuwe wereld,” 302.
" Lopez Jr., “A Modern Buddhist Bible,” 11-12.

2 Heine en Prebish, “Buddhism in the Modern World,” 4.

3 Davis, “Natural Freedom,” 343.

25



vrijheid wanneer je terugkeert naar een natuurlijke manier van leven, een manier die in harmonie is
met wie je werkelijk bent en met de wereld om je heen.”* Vrijheid is geen eindpunt, maar een
voortdurend proces van balans tussen individualiteit en verbondenheid. In deze beweging ligt de kern
van non-dualiteit zoals begrepen in het boeddhisme en ook het zenboeddhisme.”

Vanuit de interviews werd er veel gesproken over non-dualiteit en over hoe veel mensen een
dualistisch perspectief hebben. Volgens de deelnemers kan dit dualistische perspectief zorgen voor een
denkwijze waarin onderscheid wordt gemaakt en dit kan weer negatieve invloed kan hebben op
mensen. Hierdoor zijn mensen erg ‘ik’ gericht terwijl alles met elkaar in verbinding staat.

Zoals eerder benoemd in de resultaten, blijkt uit de interviews dat meditatie door de
deelnemers wordt ingezet om de dualiteit in hun denken te overstijgen. Dit houdt in dat zij hun
bestaande wereldbeeld moesten herzien: de manier waarop ze naar de wereld en alles daarin keken,
bleek niet langer toereikend. Volgens de deelnemers is meditatie, en vooral veel tijd doorbrengen op de
meditatiemat, essentieel om de veranderlijkheid en relationaliteit van alles in de wereld te leren zien en
begrijpen. De connectie met non-dualiteit wordt hier duidelijk, aangezien deze manier van kijken in de
literatuur vaak met dit concept wordt verbonden. Het loslaten van oude denkpatronen kost tijd en
oefening, maar volgens de deelnemers helpt meditatie hen om geleidelijk hun perspectief te
verschuiven van een duaal naar een non-duaal wereldbeeld. Dit nieuwe perspectief brengt hen meer

vrijheid en innerlijke rust.

6.4 Aanbeveling voor toekomstig onderzoek

Hoewel een lived religion benadering een waardevol perspectief biedt op de leefwereld van de
deelnemers aan het Dharmahuis, ben ik mij er ook van bewust dat dit onderzoek bepaalde beperkingen
kent. Omdat het is uitgevoerd in het kader van een bachelorscriptie voor de opleiding
Religiewetenschappen aan de Rijksuniversiteit Groningen, was de beschikbare tijd beperkt. Bovendien
richt het onderzoek zich uitsluitend op het Dharmahuis, waardoor er geen algemene conclusies kunnen
worden getrokken over de lived religion van andere beoefenaars van zenmeditatie.

In toekomstig onderzoek zou de specifieke context beter meegenomen kunnen worden in de
analyse, om zo meer inzicht te krijgen in hoe continuiteit, verandering en contextualisering de
meditatiepraktijk beinvloeden. Ook zou toekomstig onderzoek zich kunnen richten op andere locaties
waar zenmeditatie wordt beoefend, om eventuele overeenkomsten of verschillen in kaart te brengen.
Aangezien dit onderzoek plaatsvond in een stad in Friesland, is het bovendien goed denkbaar dat de
resultaten voor dezelfde onderzoeksvraag zouden kunnen variéren in andere meditatiecentra of

provincies.

™ Davis, “Natural Freedom,” 343.
S Davis, “Natural Freedom,” 343.

26



7 Bibliografie

Ammerman, Nancy Tatom. 2013. “In Search of Religion in Everyday Life.” In Sacred Stories,
Spiritual Tribes: Finding Religion in Everyday Life. New York: Oxford University Press.
https://doi.org/10.1093/acprof:0s0/9780199896448.003.0001.

Bazzano, Manu. 2021. “Meditation and the Post-Secular Condition.” In The Oxford Handbook of
Meditation, edited by Miguel Farias, David Brazier, and Mansur Lalljee. Oxford: Oxford
University Press. https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780198808640.013.29.

Beck, C.J., N. Tydeman en V. Verduin. 2007. Alle dagen zen. Amsterdam: Karnak.

Davis, Bret W. 2011. “Natural Freedom: Human/Nature Nondualism in Japanese Thought.” In The
Oxford Handbook of World Philosophy, edited by William Edelglass and Jay L. Garfield.
Oxford Handbooks. Oxford: Oxford University Press. https://doi-org.proxy-
ub.rug.nl/10.1093/0xfordhb/9780195328998.003.0029.

Dharmahuis. n.d. “Aanbod.” Accessed May 7, 2025. https://dharmahuis.nl/activiteiten/.

Dharmahuis. n.d. “Dharmahuis.” Accessed May 7, 2025. https://dharmahuis.nl/activiteiten/.

Dharmahuis. n.d. “Home.” Accessed May 7, 2025. https://dharmahuis.nl/activiteiten/.

Dharmahuis. n.d. “Zen meditatie.” Accessed May 7, 2025. https://dharmahuis.nl/zen-meditatie/.

GGZnieuws. 2025. “Steeds meer mensen willen meditatie leren.” GGZnieuws, 28 maart.
https://www.ggznieuws.nl/steeds-meer-mensen-willen-meditatie-leren/.

Heine, Steven, en Charles S. Prebish. 2003. Buddhism in the Modern World: Adaptations of an Ancient
Tradition. New York: Oxford University Press.
https://ebookcentral.proquest.com/lib/rug/detail.action?docID=439052

Helderman, Ira. 2023. “Meditation Madness: Meditation’s Popularity, Popular Religion and
Unsupervised Religion.” Culture and Religion 23, no. 1: 21-45.
https://doi.org/10.1080/14755610.2023.2294023.

Hennink, Monique M., Inge Hutter, and Ajay Bailey. 2020. Qualitative Research Methods. 2nd ed. Los
Angeles: Sage.

Knibbe, Kim, en Helena Kupari. 2020. “Theorizing Lived Religion: Introduction.” Journal of
Contemporary Religion 35, no. 2: 157-76. https://doi.org/10.1080/13537903.2020.1759897.

Lin, Chien-Te. 2013. "Rethinking Mind-Body Dualism: A Buddhist Take on the Mind-Body Problem."
Contemporary Buddhism 14, no. 2: 239-64. https://doi.org/10.1080/14639947.2013.832081.

Lopez Jr., Donald. 2002. 4 Modern Buddhist Bible: Essential Reading from East to the West. Boston:
Beacon Press.

McGuire, Meredith B. 2008. Lived Religion: Faith and Practice in Everyday Life. Oxford: Oxford
University Press.

McMabhan, David L. 2023. “Introduction.” In Rethinking Meditation: Buddhist Practice in the Ancient
and Modern Worlds. New York: Oxford University Press. https://doi-org.proxy-
ub.rug.nl/10.1093/0s0/9780197661741.003.0001.

McMahan, David L. 2023. “What Difference Does Context Make? Meditation and Social
Imaginaries.” In Rethinking Meditation: Buddhist Practice in the Ancient and Modern Worlds,

27



43—67. New York: Oxford University Press.
https://doi.org/10.1093/0s0/9780197661741.003.0003.

Spradley, James P. 1980. Participant Observation. New York, London: Holt, Rinehart and Winston ;
Harcourt Brace Jovanovich College Publishers.

Van der Velde, Paul. 2015. De oude Boeddha in een nieuwe wereld: Verkenningen in de westerse
dharma. Nijmegen: Vantilt.

Wiering, Jelle. 2016. “Others Think I am Airy-fairy”: Practicing Navayana Buddhism in a Dutch
Secular Climate. Contemporary Buddhism 17 (2): 369-389.
https://doi.org/10.1080/14639947.2016.1234751.

Williams, Clifford. 2020. Religion and the Meaning of Life: An Existential Approach. Cambridge
Studies in Religion, Philosophy, and Society. Cambridge: Cambridge University Press.

28



Bijlagen

Bijlage 1

Observatie 1 Dharmahuis - 15-04-2025 - Eerste kennismaking met het Dharmahuis

Op dinsdag 15 april had ik mijn eerste afspraak in het Dharmahuis in Leeuwarden. Deze ontmoeting
was bedoeld als een kennismaking en niet om direct een interview af te nemen. De afspraak was met

de oprichter van het Dharmahuis, een persoon die ik in dit verslag A zal noemen.

Bij aankomst liep ik het gebouw binnen en kwam ik terecht in een grote zaal. Hier worden ook de
meditatiebijeenkomsten gehouden. A verwelkomde me vriendelijk en we namen plaats in een
kleinere ruimte, waar we in alle rust met elkaar konden praten. Ik begon met het toelichten van mijn
onderzoek: wat het doel ervan is, en hoe ik tot dit onderwerp ben gekomen. A vertelde vervolgens
over haar eigen achtergrond en de totstandkoming van het Dharmahuis. Ze legde uit wat haar

persoonlijke motivatie was om deze plek op te richten en wat het voor haar betekent.

Na dit persoonlijke gesprek bespraken we ook enkele praktische zaken, zoals de mogelijkheden voor
het houden van interviews. We kwamen overeen dat A twee personen zal benaderen die al langere
tijd betrokken zijn bij het Dharmahuis. Eén van hen verzorgt zelfs de maandagavondbijeenkomst. Het
plan is om, nadat ik tweemaal aan de bijeenkomsten heb deelgenomen, ook aan de rest van de groep

te vragen wie eventueel openstaat voor een interview.

Na ons gesprek gingen we samen terug naar de grote zaal. A gaf mij daar meer informatie over het
verloop van de bijeenkomsten en wat ik kan verwachten wanneer ik zelf deelneem. We deden een
korte meditatie van tien minuten, voorafgegaan door uitleg over de juiste houding. Zo leerde ik dat
mijn rug recht moet zijn en mijn knieén de mat dienen te raken. Er zijn verschillende manieren om te
zitten, en het is mogelijk om een kussen te gebruiken voor extra ondersteuning. Ook het lopen naar

de mat toe wordt bewust gedaan, met aandacht en respect.

A vertelde mij tijdens ons gesprek meer over de achtergrond van zenmeditatie. Ze legde uit dat deze
meditatievorm zijn oorsprong vindt in China en Japan. Volgens A wordt elke vorm van meditatie
onvermijdelijk beinvloed door de cultuur en context waarin die zich ontwikkelt. In het geval van
zenmeditatie is dat duidelijk zichtbaar: het is gevormd binnen samenlevingen waarin structuur,
discipline en precisie een grote rol spelen. Deze waarden komen dan ook tot uiting in de manier
waarop de meditatie wordt beoefend. Een concreet voorbeeld hiervan is de wijze waarop deelnemers
zich naar de mat begeven — dit moet niet zomaar gebeuren, maar via rechte lijnen, met volledige
aandacht en beheersing. Zelfs zulke ogenschijnlijk eenvoudige handelingen maken deel uit van de

meditatieve praktijk en reflecteren de onderliggende culturele invloeden.

29



De opbouw van de les begint met een incheckmoment, waarin deelnemers kunnen delen hoe ze erbij
zitten. Daarna volgt een meditatie van ongeveer 25 minuten. Vervolgens wordt er een loopmeditatie
gedaan, gevolgd door een kortere zitmeditatie. De bijeenkomst wordt afgesloten met het drinken van

thee, op een meditatieve en bewuste manier.

Tot slot vroeg ik of de bijeenkomsten gebaseerd zijn op een bepaalde methode of literatuur. A gaf aan
dat het in het Dharmahuis niet om intellectuele kennis of vaste methodes draait. Het belangrijkste is

om in het moment te zijn, en je volledige aandacht daarop te richten.

30



Bijlage 2

Observatie 2 — Eerste meditatieles bijwonen — 17 april 2025

Op donderdagavond 17 april woonde ik mijn allereerste meditatieles bij in het Dharmahuis. Ik was
ruim op tijd aanwezig, zoals mij was aangeraden, omdat er een halfuur voor aanvang van de les
gelegenheid was om samen thee te drinken. Dit moment heb ik benut om me voor te stellen aan de
andere deelnemers. Kort vertelde ik over het doel van mijn onderzoek, waarna enkele aanwezigen
openhartig deelden hoe zij in aanraking zijn gekomen met het Dharmahuis. Het was een warm

welkom.

Om half acht begon de les. ledereen kon, indien gewenst, nog extra kussens of attributen pakken
voordat men een plekje zocht in de zaal. De kussens lagen al netjes klaar. Er was een symbolische
ingang gemarkeerd waarlangs iedereen de ruimte betrad. Het was gebruikelijk om daar een buiging
te maken, evenals een tweede buiging voordat men op zijn of haar kussen ging zitten — met het
gezicht van de mat af. In de ruimte stond een Boeddhabeeld, maar dit werd niet specifiek door de
deelnemers geéerd. Alleen de docent maakte een buiging richting het beeld toen zij een kaarsje

aanstak bij de start van de les.

Nadat iedereen had plaatsgenomen, begon de les met een korte check-in ronde waarin werd
gevraagd hoe men zich voelde. De reacties bleven beknopt. Vervolgens reciteerden we gezamenlijk
de Soetra van de Allesomvattende Liefde, een soort monotone zang die rust bracht. Daarna volgde de
eerste meditatiesessie van 25 minuten. De start werd gemarkeerd door een enkele slag op een
belletje. Tijdens de meditatie zat iedereen in stilte in een vaste houding, waarbij je benen gevouwen
of naar achteren geplaatst konden zijn. Het was belangrijk dat de knieén een driehoek vormden op de

grond, met de handen rustend op elkaar net onder de navel, waarbij de duimen elkaar raakten.

Na 25 minuten klonk de bel opnieuw, gevolgd door twee tikjes met houten staafjes. ledereen maakte
een buiging en stond op voor de wandelmeditatie. Deze begon in een vlot tempo, maar vertraagde
geleidelijk. Op een gegeven moment werd elke stap begeleid door de ademhaling: inademen bij het

optillen van de voet, uitademen bij het neerzetten.

Na de wandelmeditatie namen we opnieuw plaats op onze kussens. De docent introduceerde het
nieuwe thema van de week: medevreugde. Ze vertelde een verhaal over een moeder en haar zoon.
De jongen verlangde naar iets dat een vriendje had, maar zijn moeder legde uit dat hij dan ook het
hele leven van die vriend zou moeten overnemen — inclusief het negatieve. Zo besefte hij dat zijn
eigen leven ook waardevolle elementen bevatte. De les was duidelijk: wees blij voor anderen, ook als

zij iets hebben wat jij misschien graag zou willen, want verbondenheid met anderen is belangrijk. Eén

31



van de deelnemers gaf een mooie aanvulling: medevreugde kan alleen stromen als er genoeg ruimte

in jezelf is. Als je zelf niet in balans bent, is het essentieel eerst goed voor jezelf te zorgen.

Aansluitend volgde een tweede meditatiesessie van 25 minuten. Eén keer in de drie weken is er de
mogelijkheid om tijdens deze sessie individueel in gesprek te gaan met de docent. Deelnemers die
hiervan gebruik wilden maken, legden een papiertje voor hun mat. Zodra de bel klonk, liep de docent
naar een andere ruimte en luidde daar opnieuw een bel om de eerste deelnemer op te roepen. Dit

herhaalde zich totdat iedereen die wilde, aan de beurt was geweest.

Na de meditatie dronken we op een meditatieve manier thee. Eén persoon schonk de thee in, terwijl
de anderen hun kopje omhoog hielden. Zodra er genoeg was ingeschonken, gaf je dit aan met een
handgebaar. Bij het doorgeven of ontvangen van de thee werd een buiging gemaakt. Tijdens de
eerste ronde wachtte iedereen tot iedereen thee had, bij de tweede ronde kon men al drinken zodra

de persoon naast je ook thee had ontvangen. Als afsluiting werd er nogmaals gebogen.

Tot slot ruimde iedereen zijn of haar plek op en volgde er een laatste buiging. De les was daarmee ten
einde. Een aantal deelnemers bleef nog even napraten met de docent. Zelf vroeg ik of het mogelijk
was om boeken over het boeddhisme te lenen. Een andere deelnemer die niet aan het gesprek met
de docent was toegekomen, kreeg nu alsnog de gelegenheid. Terwijl ik boven wachtte, bij de
boekenplank, raakte ik in gesprek met een deelnemer die al twee jaar bijeenkomsten volgde. Hoewel
hij inmiddels was verhuisd en verder moest reizen, bleef hij terugkomen. Ik vroeg wat hem zo trok
aan deze bijeenkomsten. Hij antwoordde dat hij zich tijdens de bijeenkomsten echt in het moment
voelde. Niet omdat hij per se rustiger werd van meditatie, maar omdat hij zich dan bewuster werd

van het leven. In het dagelijks leven word je snel meegesleurd, zei hij, en dan leef je niet écht.

Hij vertelde ook over een retraiteweekend in een christelijk klooster waar een zenboeddhist aanwezig
was. Daar waren de regels iets minder strikt, wat hem goed beviel. Bijvoorbeeld: het was daar geen
probleem als je tijdens het mediteren bewoog. Tot slot benadrukte hij hoe belangrijk het is om werk

te doen dat je gelukkig maakt — ook dat draagt bij aan een bewuster leven.

De docent kwam even later terug en gaf me een boek dat ze me aanraadde om meer te leren over
het boeddhisme. Met dit boek in mijn tas verliet ik het Dharmahuis. Volgende week is er geen les op
donderdag en de week daarna sluit ik aan bij de vrijdaggroep. Het zal dus even duren voordat ik deze

groep weer zie, maar het lijkt me waardevol om ook andere bijeenkomsten te ervaren.

32



Bijlage 3

Observatie 3 -meditatie les 2 - 02-05-2025

Tijdens deze observatie zal één van de deelnemers worden aangeduid als deelnemer B. Met deze
persoon heb ik ook een interview gehouden, wat extra context gaf aan mijn waarnemingen. Tijdens

deze sessie heb ik vooral gelet op de gebruikte en aanwezige attributen in de lesruimte.

Op vrijdag 2 mei volgde ik mijn tweede meditatieles. In tegenstelling tot de vorige keer, vond deze les
op vrijdag plaats in plaats van donderdag, zodat ik een les kon bijwonen van een andere docent.
Echter, de vaste docent was die dag ziek, waardoor de les werd overgenomen door een andere
ervaren deelnemer: deelnemer B. Hoewel B geen officiéle docent is, heeft hij veel ervaring met

meditatie en is hij al langere tijd verbonden aan het Dharmahuis.

Een half uur voor aanvang van de les begonnen we gezamenlijk met theedrinken. Tijdens dit moment
voegde zich nog een extra deelnemer bij ons. Beide deelnemers gaven aan dat ze meer mensen
hadden verwacht, maar ondanks het lage aantal aanwezigen werd de les om 14:30 uur gewoon

gestart.

De les verliep in grote lijnen zoals de vorige keer, maar er waren ook duidelijke verschillen. Deze
veranderingen hadden vooral te maken met het feit dat deelnemer B de les verzorgde en met het
kleinere aantal deelnemers. Bij binnenkomst in de zaal werd er eerst een buiging gemaakt bij de
entree, waarna iedereen plaatsnam. Vervolgens deden we een rondje waarin ieder kon delen hoe hij

of zij zich voelde. Daarna lazen we gezamenlijk een tekst voor.

Voor we begonnen met de eerste zittende meditatie, deden we een aantal lichaamsoefeningen. Deze
oefeningen waren nieuw voor mij, omdat bij de vorige bijeenkomst deze tijd werd ingevuld met
persoonlijke gesprekken. De eerste meditatie duurde 25 minuten, gevolgd door een loopmeditatie.
Aansluitend las deelnemer B een tekst voor. Daarna volgde nog een zittende meditatie, die korter was
dan de eerste vanwege de kleine groep. Net als de vorige keer sloten we de les af met een thee-

meditatie.

Wat mij deze keer sterk opviel, was de andere sfeer in vergelijking met mijn eerste les. De les voelde
minder strikt aan; bepaalde regels en gebruiken leken iets losser gehanteerd te worden. Zo werd er
bijvoorbeeld niet in rechte lijnen gelopen van en naar de kussens, en er werd merkbaar meer gepraat
tussen de oefeningen door. Dit verschil in sfeer lijkt mede veroorzaakt te zijn door de afwezigheid van

de vaste docent, waardoor de rollen binnen de groep anders verdeeld waren.

33



Plattegrond van de meditatiezaal

Op de onderstaande plattegrond is de indeling van de meditatiezaal weergegeven. De zaal wordt
betreden via de linkerdeur, na het gezamenlijke theedrinken in de keuken. Het gebied boven de
blauwe lijn is bedoeld als loopruimte; dit is ook de route die wordt genomen richting de zitplaats. Bij
het oranje balkje bevindt zich de symbolische ingang van de Zendo, dit is geen fysieke doorgang,

maar een afgesproken plek waarlangs men de zaal betreedt.

Rechts van deze ingang staan zwarte schutten, die het zicht naar buiten blokkeren. Achter deze
schutten bevinden zich stoelen en kasten. Hier trekken mensen doorgaans hun schoenen uit voor ze
verder lopen naar de keuken. In de dichtstbijzijnde kast (nabij de oranje balk) worden spullen
bewaard die te koop zijn, evenals folders met informatie. In de kast aan de andere kant liggen

materialen die tijdens de les gebruikt kunnen worden.

De rechthoekige vormen met rondjes in het midden op de plattegrond stellen de kussens voor

waarop deelnemers zitten. Sommige deelnemers gebruiken ook kleine bankjes of stoelen, afthankelijk
van hun voorkeur. Aan de linkerkant van de zaal staat een laag kastje met daarop een Boeddhabeeld,
omringd door kaarsjes en een vaasje met bloemen. Voor elke les worden de kaarsjes aangestoken als

onderdeel van het ritueel.

Het kussen aan de rechterzijde van de kopse kant is normaal gesproken de plek waar de docent
plaatsneemt. Tijdens deze specifieke les bleef dit kussen echter leeg, omdat de vaste docent afwezig
was. Naast deze plek, aan de linkerkant, zat een deelnemer die over meerdere attributen beschikt die

tijdens de les kunnen worden gebruikt.

Tot deze attributen behoren onder andere een grote en een kleinere schaal. Hoewel deze schalen
tijdens deze les niet zijn gebruikt, zijn ze standaard aanwezig in de zaal. Daarnaast bevinden zich op
deze plek ook twee houten klankbalkjes, aangeduid met blauwe streepjes boven de kleine schaal op
de plattegrond. Deze worden doorgaans gebruikt om de aandacht te vestigen op het begin van een

meditatie of een ander belangrijk moment tijdens de les.

Verder is er een klein belletje aanwezig dat een duidelijke rol speelt in de structuur van de meditatie:
het wordt driemaal geluid bij de start van de meditatie en eenmaal om het einde ervan aan te geven.
Deze eenvoudige maar betekenisvolle geluidssignalen helpen de deelnemers om hun aandacht te

richten en de overgang tussen de onderdelen van de les te markeren.

34



| peur bu iten | Stoelen l|
1\/\/\/\/\/\/\
O o
.—.ﬁO
O O
O O
O O
O O

35



Bijlage 4
Observatie 4 - meditatie les 3 - 08-05-2025

Op donderdagavond 8 mei volgde ik mijn derde meditatie les. Tijdens deze les richtte ik me vooral op
mijn gevoel en de sensaties die ik in mijn lichaam waarnam. De opbouw van de les was vergelijkbaar
met die van de vorige keren. Een belangrijk thema dat de docent dit keer besprak, was

gelijkmoedigheid.

Met gelijkmoedigheid wordt niet bedoeld dat je geen emoties mag voelen, maar juist dat je in balans
blijft te midden van die emoties. Het draait om evenwicht, om steeds weer terug te keren naar je
middelpunt. Terwijl ze dit uitlegde, legde de docent een hand op haar buik. Dat fysieke gebaar
maakte het tastbaar: je hebt een plek in jezelf waar je altijd naar terug kunt keren. Als er heftige
emoties opkomen, is het niet de bedoeling dat je jezelf daarin verliest. Door naar je middelpunt terug
te keren, kun je de emoties waarnemen zonder erin meegezogen te worden. Wanneer je je wél laat
meeslepen, raak je snel verstrikt in gedachten en kom je moeilijk uit die maalstroom. Dat middelpunt
helpt om gelijkmoedig te blijven en meer in balans te zijn, het gaat hierbij meer om voelen dan om

denken.

Aan het begin van de les had ik aangegeven dat ik een lange, drukke dag achter de rug had. Ik had
gewerkt én een interview afgenomen, wat mijn hoofd erg vol had gemaakt. De docent vertelde me
dat ik niet van mezelf moest verwachten dat ik per se rustig zou worden. Ik mocht de meditatie
gewoon ervaren, zonder er iets van te willen maken. Dat inzicht nam veel druk weg en gaf ruimte om

echt te zijn met wat er op dat moment was.

Misschien dat dit de reden waarom tijdens de eerste zittende meditatie ik een bijzondere ervaring
had. Het voelde bijna alsof ik sliep, maar ik was juist heel erg aanwezig. Mijn gedachten waren er nog
wel, maar op een afstand. Het leek een soort tussenfase van bewustzijn, misschien iets dat meditatie
kan oproepen. Tegelijkertijd raakte ik in paniek. Mijn hele lichaam begon te tintelen en vanbinnen
voelde het alsof ik aan het schreeuwen was. Het was een intense en angstige ervaring. Om uit dat
gevoel te komen, begon ik zachtjes met mijn vingers over elkaar te wrijven om het contact met mijn
lichaam terug te krijgen. Ook liet ik mijn gedachten weer meer toe, gewoon om weer wat houvast te

voelen.

Bij de tweede zittende meditatie voelde ik nog wat spanning en terughoudendheid, maar toch
ervaarde ik deze als veel prettiger. Deze sessie duurde tien minuten en leek zo voorbij te zijn. 1k

voelde me hierbij rustiger en meer op mijn gemak.

36



Ook tijdens de loopmeditatie kon ik me goed concentreren, al merkte ik dat mijn gedachten soms

afdwaalden. Maar dat was oké, dat mocht gewoon gebeuren.

37



Bijlage 5
Observatie 5 — Meditatie les 4 — 15 mei 2025

Op donderdagavond 15 mei nam ik deel aan mijn vierde meditatie les. Deze keer waren er opvallend
meer deelnemers dan normaal; in totaal zaten we met negen mensen in de zaal, inclusief de docent.
De structuur van de les was grotendeels zoals ik gewend was, maar dit keer lieten we de

lichaamsoefeningen achterwege. In plaats daarvan was er weer ruimte voor persoonlijke gesprekken

met de docent, iets waar ik, op haar aanraden, ook gebruik van heb gemaakt.

Aan het begin van de les vroeg de docent of er deelnemers waren die wilden helpen bij het
onderhoud van de tuin van het meditatiecentrum. De tuin moet namelijk drie keer per week verzorgd
en bewaterd worden, en de docent gaf aan dat zij daar zelf steeds minder tijd voor heeft vanwege
haar andere verantwoordelijkheden binnen het Dharmahuis. Ze bracht dit verzoek op een natuurlijke

manier ter sprake, aansluitend op een metta-meditatie die zij had voorgelezen.

In tegenstelling tot eerdere bijeenkomsten, waarin we gezamenlijk de Soetra van de allesomvattende
liefde opdroegen, stond deze keer de metta-meditatie centraal. De tekst benadrukte dat alle wezens
gelijkwaardig zijn en gelijke rechten verdienen, een ideaal dat, hoewel het in de praktijk nog niet

overal werkelijkheid is, wel als richtinggevend gezien zou moeten worden.

Tijdens de tweede zittende meditatie verliet de docent even de zaal om zich terug te trekken in het
keukentje, waar de persoonlijke gesprekken zouden plaatsvinden. Wanneer je met haar wilde
spreken, kon je dit aangeven door het hoekje van een papiertje onder je meditatiekussen uit te laten
steken. Toen het belletje klonk, begaf de eerste deelnemer zich naar de keuken. Even later klonk het
belletje opnieuw, en wist ik dat het mijn beurt was. Toch twijfelde ik even of ik al mocht komen. Ik
maakte oogcontact met iemand aan de overkant van de zaal, die bevestigend knikte. Hierdoor wist ik

dat ik naar de keuken kon lopen.

Voordat ik de zaal verliet, boog ik zoals gebruikelijk voor mijn kussen, en liep toen rustig naar de
keuken. Daar nam ik plaats op een stoel tegenover de docent. We begroetten elkaar met een zittende
buiging, waarna ze me vroeg hoe ik de bijeenkomsten tot nu toe had ervaren. Ik vertelde haar over
mijn paniekerige ervaring tijdens een eerdere meditatie. De docent luisterde aandachtig en
benadrukte het belang van in contact blijven met je lichaam, van voelen in plaats van je verliezen in
gedachten of het maken van onderscheid tussen ‘ik’ en ‘de ander’. Volgens haar is juist het loslaten

van die scheiding een bron van compassie en helpt het om niet vast te blijven zitten in je emoties.

Ik vroeg haar of compassie ook naar jezelf gericht kan zijn, de docent bevestigde dit. Ze gaf aan da het

soms belangrijk is om emoties juist te omarmen omdat ze niet blijvend zijn. Alleen door ze er te laten

38



zijn, kunnen ze ook weer verdwijnen. Het onderdrukken van gevoelens werkt vaak

averechts, aanvaarding is essentieel.

Na het gesprek keerde ik terug naar de meditatiezaal, waar we aansluitend de theemeditatie deden.

Het was een kalme afsluiting van een indrukwekkende les.

Na afloop raakte ik nog in gesprek met enkele mededeelnemers. Eén van hen vertelde dat hij al
langer interesse had in het boeddhisme en er veel over had gelezen. Toch, zei hij, was boeken lezen
alleen niet voldoende. Volgens hem kon je de ware waarde van meditatie pas ervaren door het
daadwerkelijk te beoefenen, door tijd door te brengen op het kussen en jezelf open te stellen voor de

praktijk. Dat inzicht bleef nog even bij me hangen toen ik later die avond naar huis ging.

39



Bijlage 6
Interview vragen:

Introstuk:

Bedankt dat u mee wilt werken aan dit interview.

Mijn naam is Albertine Bijland en ik ben derdejaars student religiewetenschappen aan de
Rijksuniversiteit Groningen. Voor mijn scriptie wil ik onderzoek doen naar hoe hedendaagse
beoefenaars van zenmeditatie hun praktijk ervaren, en in wat voor betekenis zij hieraan geven. De
resultaten van dit onderzoek zullen niet gepubliceerd worden op de website van de RUG en alleen
door mij en mijn begeleiders worden gelezen.

Het interview zal ongeveer 30 minuten duren. U mag op elke vraag zo open of beperkt antwoorden
als u zelf wilt, en als er vragen zijn die u liever niet beantwoordt, is dat natuurlijk geen probleem.

Met uw toestemming neem ik dit gesprek op, zodat ik het later kan uitwerken. De opname wordt
alleen gebruikt om het interview uit te werken en blijft vertrouwelijk. Uw naam en andere
persoonlijke gegevens worden niet genoemd in het uitgetypte interview en het eindverslag. Geeft u
daarvoor toestemming? Ja/Nee (ondertekenen toestemming)

Heeft u nog vragen voordat we beginnen?
Algemene achtergrond en introductie
1. Kuntu iets vertellen over uw persoonlijke achtergrond?
2. Hoe bent u in aanraking gekomen met meditatie?
3. Kunt u een typische meditatiebijeenkomst in het Dharmahuis beschrijven?
4. Hoe vaak en op welke manier beoefent u meditatie?
5. Mediteert u ook buiten het Dharmahuis? Zo ja, hoe verschilt dat?

6. Zijn er bepaalde rituelen of structuren die u volgt tijdens het mediteren?

Ervaring met zenmeditatie

7. Hoe ervaart u zenmeditatie op lichamelijk, mentaal en/of emotioneel niveau?
8. Heeft uw ervaring met meditatie zich in de loop der tijd veranderd? Zo ja, op welke manier?
9. Zijn er specifieke momenten of ervaringen die u als bijzonder betekenisvol hebt ervaren

tijdens de meditatie?
10. Wat betekent zenmeditatie voor u persoonlijk?
1. Zijn er bepaalde waarden of inzichten die u uit de meditatiepraktijk haalt?
11. Heeft de beoefening van zenmeditatie invioed op uw dagelijks leven? Zo ja, op welke manier?
Rol van religie en spiritualiteit

12. Bent u bekend met de boeddhistische achtergrond van meditatie? Hoe speelt deze
achtergrond voor u een rol in uw beoefening?

40



13. Worden tijdens de meditatiebijeenkomsten boeddhistische concepten besproken of
toegepast? Kunt u daar voorbeelden van geven?

14. Zijn er aspecten van uw meditatie beoefening die u als typisch westers of juist traditioneel
boeddhistisch zou omschrijven?

15. Zijn er bepaalde boeddhistische concepten of leringen die u inspireren in uw
meditatiepraktijk?

16. Wordt meditatie door u ervaren als een religieuze of spirituele praktijk?
17. Heeft uw meditatie beoefening invloed op uw kijk op religie of spiritualiteit in het algemeen?
18. Wordt er binnen het Dharmahuis aandacht besteed aan de religieuze of filosofische

achtergrond van meditatie? Zo ja, hoe?

Dharmahuis en de gemeenschap

19. Voelt u zich aangemoedigd om de boeddhistische aspecten van meditatie te verkennen, of
ligt de nadruk voor u meer op praktische toepassingen?

Vergelijking en toekomstvisie

20. Heeft u ervaring met andere meditatievormen of -groepen? Hoe verschilt uw ervaring daar
met die bij het Dharmahuis?

21. Denkt u dat de boeddhistische achtergrond van zenmeditatie een grotere of kleinere rol zal
gaan spelen in de toekomst?

Reflectie en afsluiting

22. Is er iets wat u zelf belangrijk vindt om toe te voegen over uw beleving van zenmeditatie?

41



Bijlage 7
Codeboek:

Code

Inductief /
deductief

Kleur

Voorbeeldzin

Zelfgericht

Inductief

Geel

“Maar toen ik met die
training bezig was,
merkte ik van ja, het
is toch wel heel erg
op mezelf gericht
allemaal. En dan zit je
in een soort koker, in
een tunnel. Het is
heel beperkt.”

Non-dualiteit

Inductief

Groen

“In de werkelijkheid
heeft alles met elkaar
te maken en
beinvloedt alles
elkaar ook.”

In het hier en nu leven

Inductief

Blauw

“Dat het er om gaat
dat er niets iets in de
toekomst is, dat er
niets in het verleden
is, dat het eigenlijk
allemaal eenillusie is
zeg maar, dat alleen
het hier en nu
eigenlijk echt bestaat
en het is eigenlijk ook
een illusie dat dat dit
jouis en derestis
allemaal andere
dingen.”

Dualiteit

Inductief

“En dat is eigenlijk
waardoor de wereld
op dit moment zo’n
puinhoop wordt en
zo’n doodlopende
weg is, omdat we er
zo van uitgaan dat wij
het in de hand
hebben. Dat wij de
dingen kunnen
sturen. Dat wij
kunnen bepalen hoe
ons leven loopt. Dat
kan niet. Dat is niet
zoals de werkelijkheid

”

is.

Heilzaam zijn

Inductief

“En met heilzaam
bedoelen we in het

42



boeddhisme of je al
dan geen lijden
veroorzaakt. Dus er is
geen algemeen goed
en kwaad, maar we
toetsen eraan of je
het goede doet of het
kwade, dat we
toetsen dat aan in
hoeverre je lijden
veroorzaakt. En dat is
de invloed die we
kunnen uitoefenen.
Namelijk om te
proberen het goede
te doen, geen lijden
te veroorzaken”

Doel zen meditatie

Inductief

Grijs

Lijden

Inductief

“En weet je, de
zenmeditatie is er in
wezen op gericht om
te zien wat eris. En
dat vanuit jezelf, in
jezelf, dat je je bewust
bent van je lichaam,
van je adem. En dat je
ook ziet wat er zich
allemaal in je geest
afspeelt. En we
proberen daar niet op
te reageren. Dus om
het gewoon te zien.
En dan kom je steeds
je eigen patronen
tegen.”

“En een ander
belangrijk punt is in
dit geheel, is dat wij
als mensen graag dat
wat fijn is willen
hebben en dat wat
niet fijn is willen
vermijden.”

Opbrengsten meditatie

Inductief

paars

“Ja, het doet me altijd
weer me realiseren
dat de dingen waar ik
me door de dag heen
druk over kan maken
of die ik belangrijk
vind tijdens de
meditatie realiseer ik

43



me altijd nee dit is
allemaal niet zo
belangrijk. Dus daar
helpt het me mee.
Het helpt me ook om
het te openen en me
te verbinden met
alles wat er is. Dat zijn
denk ik dan de
belangrijkste dingen
waar het me mee
helpt. En ja, verder
maar goed, dat doe ik
ook wel overdag helpt
het me ook om niet in
te gaan op gevoelens,
emoties,
gedachtestromen die
er zijn. Dus om daar
geen ding van te
maken. Maar ja, dat
wat er is, dat is er”

Achtergrond meditatie

Inductief

10

Boeddhistische concepten

Inductief

“Dat is voor mij
helemaal met elkaar
verweven. Dat kan ik
niet los zien van
elkaar. En dat is
bijvoorbeeld weer
anders dan bij
bijvoorbeeld
mindfulness. Dat is
een afgeleide van het
boeddhisme. Het is
wel ontstaan vanuit
de boeddhistische
leer”

“Nou ja, we zijn nu
bezig met de
bespreking van de
vier Brahma-vihara's.
Dat is een heel
duidelijk
boeddhistisch thema,
onderwerp. En dat
bespreek ik en van
daaruit geef ik ook
handreikingen hoe je
dat in je dagelijks
leven daadwerkelijk
kunt toepassen.”

44



1

[

Figuur boeddha

Inductief

12

Meditatie en religie

Inductief

Licht grijs

Nee, wij zien de
Boeddha niet als een
god, maar als een
historische figuur die
ons heel veel geleerd
heeft. We spreken
wel over de
Boeddhanatuur, maar
dat geeft aan, dat
zegt iets over de
werkelijkheid zoals
die is. En die Boeddha
natuur zit in ons
allemaal. En we
hebben een Boeddha
beeld op het altaar.
En dat is niet zozeer
iets om te aanbidden
als wel om ons eraan
te herinneren. Om
ons te herinneren
aan, je zou kunnen
zeggen, die Boeddha
natuur.

“Voor mij is het
wezen van religie en
dat is ook de
letterlijke vertaling
daarvan, dat is
herverbinden. En ja,
dat is eigenlijk ook
wat ik net zei toen je
vroeg van ja, wat
brengt meditatie? Dat
openen, dat weer, de
verbondenheid met
alles wat er is. En dat
zit ook in het
verbinden met die
Boeddha natuur, als
het ware. En dat is de
kern van religie”

13

Twee elementen (Praktijk en leer)

Inductief

donkerblauw

“Dus ik denk, wil je
het goed doen, dan
beide. Alleen in de
praktijk, het moet
meer zijn dan alleen
iets lezen en
begrijpen. Ik denk dat
het voordelig is om er

45



toe te passen en
daardoor dat je een
beter leven voor
jezelf kunt leiden,
maar ook voor andere
mensen.”

14

Toekomst meditatie

Inductief

“Nou, ik denk dat het
boeddhistische
gedachtegoed en ook
de meditatiepraktijk
wel steeds meer
ingeburgerd raakt. En
dat dat ook, ja, ik
denk wel steeds meer
verweven zal gaan
worden in onze
maatschappij. Maar
er gaan honderden
jaren overheen, zou ik
maar zeggen.”

15

Eenpuntige aandacht

Inductief

Licht blauw

“Waar je naar op zoek
bent is een soort
eenpuntige
concentratie. Dat je
geest zich niet meer
alle kanten op
beweegt maar
gewoon als een soort
meer echt tot rust
komt.”

16

Niet voor eeuwig

Inductief

Rood

“Maar ik ben me er
wel meer van bewust
dat ik denk van, oh ja,
dit is er. En het gaat
ook wel weer over
ofzo. Of ik moet er
later even aan meer
aandacht aan
besteden ofzo.’

1

~N

Bijeenkomsten in het Dharmahuis

Inductief

Bruin

“Oh ja, nou dat is dus
dat we vanaf een uur
of zeven komen bij
elkaar. En dan kan je
even thee drinken in
de keuken. En een
beetje gewoon
praten. En dan om
half acht begint echt
de meditatieavond.
Dan ga je op je plek
zitten. Ook met

46



bepaalde rituelen

erbij. Dus dat je moet

buigen.”

47



