
1 
 

Stil zitten in een veranderende wereld 

Een kwalitatief onderzoek naar beoefening en betekenisgeving in het 

Dharmahuis in Leeuwarden 

 

 

 

 

 
Naam: Albertine Bijland  

Studentennummer: S5253950  

Studie: BA scriptie Religiewetenschappen 

Supervisor: Brenda E. Bartelink 

2e beoordelaar: Elena Mucciarelli 

Datum: 18 juni 2025 

Woorden: 10760 
  



2 
 

Inhoudsopgave 

Inhoudsopgave ........................................................................................................................................ 2 

1 Inleiding ............................................................................................................................................ 3 

2 Theoretisch kader ............................................................................................................................. 6 

2.1 Lived religion ............................................................................................................................. 6 

2.2 De geschiedenis van het boeddhisme ....................................................................................... 8 

2.3 Hedendaagse interpretatie boeddhisme ................................................................................. 10 

2.4 Non-dualiteit............................................................................................................................ 12 

3 Onderzoeksmethoden .................................................................................................................... 14 

3.1 Ethiek en databescherming ..................................................................................................... 15 

4 Resultaten veldwerk ....................................................................................................................... 16 

4.1 Een meditatiebijeenkomst binnen het Dharmahuis ................................................................ 16 

4.2 Zenboeddhisme en de Boeddha .............................................................................................. 17 

4.3 Non-dualiteit............................................................................................................................ 19 

4.4 In het hier en nu leven ............................................................................................................. 21 

5 Conclusie ........................................................................................................................................ 23 

6 Discussie ......................................................................................................................................... 24 

6.1 Lived religion in de theorie en in de praktijk van het Dharmahuis .......................................... 24 

6.2 Het boeddhisme in theorie en in de praktijk van het Dharmahuis ......................................... 25 

6.3 Non-dualiteit in theorie en in de praktijk binnen het Dharmahuis ......................................... 25 

6.4 Aanbeveling voor toekomstig onderzoek ................................................................................ 26 

7 Bibliografie ...................................................................................................................................... 27 

Bijlagen .............................................................................................................................................. 29 

Bijlage 1 ......................................................................................................................................... 29 

Bijlage 2 ......................................................................................................................................... 31 

Bijlage 3 ......................................................................................................................................... 33 

Bijlage 4 ......................................................................................................................................... 36 

Bijlage 5 ......................................................................................................................................... 38 

Bijlage 6 ......................................................................................................................................... 40 

Bijlage 7 ......................................................................................................................................... 42 

 

  



3 
 

1 Inleiding  

“Het allerbelangrijkste voor mij is het leven zelf. Dus uiteindelijk is er voor mij geen boeddhisme 

meer en geen religie. Het gaat om hoe wij hier zitten en daar is niks boeddhistisch aan. Het 

boeddhisme is een inspiratiebron en een richtingaanwijzer dat mij kan helpen om te proberen om zo 

harmonieus mogelijk in het leven te staan. Dus uiteindelijk gaat het om het leven en niet om het 

boeddhisme of de religie.” 

- Geinterviewde A (01-05-2025) 

Bovenstaande passage is een citaat uit één van de interviews die in het kader van dit 

onderzoek zijn afgenomen. Het citaat illustreert de complexiteit en gelaagdheid van wat boeddhisme 

voor een individu kan betekenen. In dit kwalitatieve onderzoek wordt dieper ingegaan op de 

persoonlijke betekenissen die mensen toekennen aan meditatie. 

Meditatie krijgt naast een persoonlijke betekenis ook steeds meer plek in de maatschappij en 

op de werkvloer. In onze drukke tijd zoeken veel mensen via meditatie naar rust en balans. Ook 

bedrijven zetten meditatie en mindfulness in om stress te verminderen en het welzijn van werknemers 

te bevorderen. Zo groeit meditatie uit tot een waardevol instrument, zowel privé als professioneel.1 

Deze toegenomen maatschappelijke en professionele interesse in meditatie gaat gepaard met 

een groeiende wetenschappelijke belangstelling, maar roept tegelijkertijd kritische vragen op over hoe 

meditatie op een verantwoorde manier onderzocht kan worden.2  Van Dam et al. lichten twee 

belangrijke problemen uit die hier invloed op hebben. Ten eerste is het lastig om mindfulness en 

meditatie eenduidig te definiëren, waardoor het lastig is om betrouwbaar onderzoek te doen. Ten 

tweede is de kwaliteit van veel bestaande studies wisselend. Er worden soms ongeschikte 

meetmethoden gebruikt of belangrijke factoren over het hoofd gezien, waardoor de resultaten niet 

altijd betrouwbaar zijn.3  

Deze kritische kijk op het wetenschappelijk onderzoek naar meditatie sluit aan bij bredere 

vragen over hoe meditatie vandaag de dag wordt begrepen en toegepast. Tegenwoordig praten we vaak 

over meditatie zonder nog te denken aan de sterke band die het altijd heeft gehad met ethiek, cultuur, 

spiritualiteit en religie. We zien meditatie nu vooral als een techniek of een hulpmiddel om iets te 

bereiken: bijvoorbeeld een andere gemoedstoestand, ontspanning, of minder stress in het dagelijks 

leven.4 Het klopt dat zowel religieuze als seculiere manieren van mediteren een doel hebben, maar die 

 
1 GGZnieuws. 2025. “Steeds meer mensen willen meditatie leren.” GGZnieuws, 28 maart 2025. 

https://www.ggznieuws.nl/steeds-meer-mensen-willen-meditatie-leren/.  
2 Van Dam, Nicholas T., Marieke K. van Vugt, David R. Vago, Laura Schmalzl, Clifford D. Saron, Andrew 

Olendzki, Ted Meissner, et al. 2018. “Mind the Hype: A Critical Evaluation and Prescriptive Agenda for 

Research on Mindfulness and Meditation.” Perspectives on Psychological Science 13 (1): 3, 

https://doi.org/10.1177/1745691617709589. 
3 Van Dam et al., “Mind the Hype,” 3.  
4 Manu Bazzano, "Meditation and the Post-Secular Condition," in The Oxford Handbook of Meditation, ed. 

Miguel Farias, David Brazier, and Mansur Lalljee (Oxford: Oxford University Press, 2021), 3. 

https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780198808640.013.29. 



4 
 

doelen zijn vaak heel verschillend. Volgens Bazzano proberen seculiere vormen van meditatie vooral 

een antwoord te geven op de uitdagingen van het moderne leven.5  

Ook zenmeditatie heeft in de hedendaagse westerse samenleving een duidelijke transformatie 

ondergaan. Hoewel het zijn oorsprong kent in het boeddhisme, wordt het tegenwoordig op 

uiteenlopende manieren beoefend en geïnterpreteerd.6 Deze ontwikkeling roept vragen op over de rol 

van religieuze tradities binnen moderne spirituele en seculiere contexten. In hoeverre speelt de 

boeddhistische achtergrond van zenmeditatie nog een rol in hoe mensen meditatie ervaren, en hoe 

geven zij daar betekenis aan? 

Deze vragen raken aan een breder spanningsveld waarin meditatiepraktijken zich vandaag de dag 

bevinden. Bestaande literatuur over modern boeddhisme richt zich veelal op historische en 

theoretische ontwikkelingen, terwijl er relatief weinig aandacht is voor de persoonlijke beleving van 

hedendaagse beoefenaars. Dit onderzoek zal zich daarom richten op de ervaring van 

meditatiebeoefenaars en de betekenis die zij toekennen aan hun meditatiepraktijk. Het draag daardoor 

bij aan een beter begrip van hoe religieuze praktijken zich ontwikkelen in een moderne, westerse 

context, en hoe individuen zelf betekenis geven aan tradities die deels religieus en deels cultureel of 

persoonlijk geïnterpreteerd worden. Dit onderzoek biedt zo inzicht in het spanningsveld tussen traditie 

en vernieuwing, religie en seculariteit, en theorie en praktijk. 

De context van dit onderzoek is binnen het Dharmahuis, een meditatiecentrum in Leeuwarden. 

Dit centrum voor zenmeditatie biedt sinds 2003 cursussen aan.7 

De naam ‘Dharmahuis’ verwijst naar het woord ‘dharma’, dat staat voor de leer en inzichten 

van de Boeddha, en in bredere zin naar de fundamentele aard van de werkelijkheid.8 Het Dharmahuis 

wordt op zijn website omschreven als “een plaats voor stilte en bezinning. Via de weg van Zen-

meditatie cultiveren we wijsheid en mededogen. We leren in vrede en harmonie te leven, zowel met 

onszelf als met de wereld om ons heen.”9 Aan de hand van interviews en observaties is onderzocht hoe 

de lived religion van de deelnemers is en hoe zij meditatie ervaren en toepassen binnen hun leven.  

De centrale onderzoeksvraag luidt: 

 

“Hoe speelt de boeddhistische achtergrond van zenmeditatie een rol in de ervaring van meditatie van 

beoefenaars binnen het Dharmahuis?” 

 

Om deze hoofdvraag te kunnen beantwoorden, zijn de volgende deelvragen opgesteld: 

 
5 Bazzano, "Meditation and the Post-Secular Condition," 3.  
6 David L. McMahan, “Introduction,” in Rethinking Meditation: Buddhist Practice in the Ancient and Modern 

Worlds (New York: Oxford University Press, 2023), 5–6, https://doi-org.proxy-

ub.rug.nl/10.1093/oso/9780197661741.003.0001.  
7Dharmahuis, “Dharmahuis,” geraadpleegd op 7 mei 2025, https://dharmahuis.nl/activiteiten/.  
8 Dharmahuis, “Dharmahuis.” 
9 Dharmahuis, “Home,” geraadpleegd op 7 mei 2025, https://dharmahuis.nl/activiteiten/. 



5 
 

- Hoe wordt zenmeditatie beoefend tijdens de cursusbijeenkomsten door meditatiebeoefenaars 

in het Dharmahuis in Leeuwarden? 

- Komen boeddhistische concepten en interpretaties tot uiting in de meditatiepraktijk van  

beoefenaars in het Dharmahuis in Leeuwarden? 

- Wat zijn de ervaringen van beoefenaars in het Dharmahuis met zenmeditatie? 

- Wat voor persoonlijke betekenis geven beoefenaars aan hun meditatiepraktijk in het 

Dharmahuis in Leeuwarden? 

 

Het onderzoek richt zich op de ervaring van meditatiebeoefenaars en de betekenis die zij 

toekennen aan hun meditatiepraktijk. Dit kan ook worden omschreven als de geleefde religie van 

mensen, ook wel lived religion genoemd. Binnen de religiewetenschappen is er veel discussie over wat 

religie precies betekent. In plaats van uit te gaan van één vaste definitie, richt het concept lived 

religion zich op hoe mensen religie in de praktijk ervaren en vormgeven. Deze benadering kijkt dus 

niet naar officiële regels of doctrines, maar naar hoe religie een rol speelt in het dagelijks leven van 

mensen.10 In dit onderzoek wordt dit concept toegepast door te onderzoeken hoe meditatie onderdeel is 

van iemands dagelijkse leven. Op die manier ontstaat er een beeld van hoe lived religion zich uit in de 

persoonlijke ervaring van meditatie. In het theoretische kader zal dieper worden ingegaan op dit 

onderwerp. 

Het eerste hoofdstuk van dit verslag zal ingaan op het theoretische kader. Hierin wordt de context 

van de hoofd- en deelvragen geschetst, waardoor een volledig beeld ontstaat van de huidige en 

historische ontwikkelingen rondom meditatie. In het daaropvolgende hoofdstuk wordt de methode 

toegelicht. Daarna worden de bevindingen uit de interviews en observaties gepresenteerd. In het 

voorlaatste hoofdstuk worden de belangrijkste uitkomsten samengevat en besproken in de conclusie en 

tot slot worden in het laatste hoofdstuk de resultaten van het onderzoek verbonden met het 

theoretische kader. 

  

 
10 Kim Knibbe en Helena Kupari, “Theorizing Lived Religion: Introduction,” Journal of Contemporary Religion 

35, no. 2 (2020): 159, https://doi.org/10.1080/13537903.2020.1759897. 



6 
 

2 Theoretisch kader  

Om de context van dit onderzoek helder te schetsen, wordt in dit hoofdstuk het theoretische 

kader uiteengezet. Dit kader is opgebouwd uit vier secties. Allereerst wordt het concept lived religion 

verder toegelicht. Vervolgens komt de algemene geschiedenis van het boeddhisme en specifiek het 

zenboeddhisme aan bod. Daarna wordt ingegaan op de hedendaagse interpretaties van het boeddhisme. 

Tot slot wordt het concept van non-dualiteit besproken. Hoewel dit begrip vanuit de praktijk naar 

voren is gekomen, is het van belang om dit theoretisch te verhelderen ter ondersteuning van het 

onderzoek. 

2.1 Lived religion 

De lived religion benadering is een vorm van onderzoek die sterk gebaseerd is op veldwerk en 

die een nieuwe weg inslaat binnen het vakgebied van religiewetenschappen en de sociologie van 

religie. Deze benadering beweegt zich tussen een aantal gevestigde tradities in het religieonderzoek. 

Eén van die tradities is de geschiedschrijving van religie, waarbinnen vooral veel aandacht is voor 

religieuze teksten als belangrijkste bron van kennis. Waar religiewetenschappers zich vaak op teksten 

richten, gaat lived religion juist over hoe mensen religie in het dagelijks leven ervaren.11  

Steeds vaker wordt kritiek geleverd op het idee dat er één universele definitie van religie zou 

bestaan. Veel onderzoekers stellen dat religie niet op een betrouwbare manier te definiëren is over 

verschillende culturen en tijden. Daarom kiezen sommige wetenschappers ervoor om religie niet strikt 

te definiëren, maar om juist te onderzoeken hoe het begrip ‘religie’ in verschillende tijden en situaties 

wordt gevormd en gebruikt.12 

Lived religion hoeft niet verbonden te zijn aan formele religieuze instellingen, maar kan ook 

een zelfstandige manier van leven zijn met eigen regels en gewoonten. Zelfs wanneer het niet officieel 

georganiseerd is, ontstaan er toch sociale verwachtingen.13  

Ammerman introduceerde het concept lived religion als een manier om religie te bestuderen 

zoals die werkelijk wordt beleefd in het alledaagse leven. Volgens Ammerman verwijst lived religion 

naar de manieren waarop mensen religie integreren in hun dagelijkse routines, handelingen en relaties, 

ook buiten formele religieuze instellingen om. Daarbij ligt de nadruk niet op religieuze experts of 

leiders, maar juist op de ervaringen van gewone mensen in alledaagse situaties die op het eerste 

gezicht misschien niet religieus lijken.14 Ammerman zet deze benadering af tegen de traditionele kijk 

binnen de sociologie van religie, waarin religie vaak wordt gezien als iets dat vooral plaatsvindt 

 
11 Knibbe and Kupari, “Theorizing Lived Religion,” 158. 
12 Knibbe and Kupari, “Theorizing Lived Religion,” 158. 
13 Knibbe and Kupari, “Theorizing Lived Religion,” 170-171. 
14 Nancy Tatom Ammerman, “In Search of Religion in Everyday Life,” in Sacred Stories, Spiritual Tribes: 

Finding Religion in Everyday Life (New York: Oxford University Press, 2013), 7, 

https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780199896448.003.0001. 



7 
 

binnen strikt afgebakende domeinen, zoals kerken of het gezin. Haar werk laat juist zien dat religie 

ook buiten deze contexten vorm krijgt.15 

Jelle Wiering heeft veldwerk gedaan bij de Navayana-boeddhisten in Utrecht. Daarin 

identificeert hij een kloof tussen hoe wetenschappers vaak over seculariteit denken, als een 

samenleving waarin religie nauwelijks een rol speelt, en hoe mensen die seculariteit in het dagelijks 

leven daadwerkelijk ervaren. Om die kloof inzichtelijk te maken, gebruikt hij voorbeelden uit zijn 

veldwerk. Daarmee laat hij zien hoe mensen hun religie vormgeven en beleven in een omgeving die 

juist sterk gericht is op het wereldse en het materiële.16 Wiering ontdekte een opvallende 

tegenstrijdigheid in het gebruik van materiële voorwerpen en het lichaam tijdens meditaties: hoewel 

deze voorwerpen een duidelijke en belangrijke rol speelden in de praktijk, zeiden de deelnemers zelf 

dat ze die eigenlijk helemaal niet belangrijk vonden.17 Volgens Wiering was deze ontkenning 

onderdeel van een coping mechanisme omdat het boeddhisme tegenwoordig in een seculiere 

samenleving niet meer wordt gezien als ‘cool’.18  

Het artikel laat zien dat mensen hun religie, zelfs in een seculiere omgeving, nog steeds op een 

bijzondere en persoonlijke manier beleven, vaak juist tegen de heersende maatschappelijke stroming 

in.19 De deelnemers wilden vooral benadrukken dat ze niet religieus zijn, omdat in Nederland dit kan 

betekenen dat ze met uitsluiting of afwijzing te maken krijgen.20 Dit veldwerk laat zien dat, hoewel er 

vooraf bepaalde aannames worden gedaan, bijvoorbeeld over het belang van attributen tijdens de 

meditatie omdat deze duidelijk aanwezig zijn, dit niet automatisch betekent dat deze ook als belangrijk 

worden ervaren door de deelnemers zelf. Het vormt daarmee een treffend voorbeeld van hoe lived 

religion in de praktijk anders tot uiting kan komen dan vooraf werd verondersteld.  

De  lived religion benadering vertrekt vanuit wat mensen in hun dagelijks leven doen en 

ervaren. Deze benadering richt zich expliciet op mensen, plaatsen en praktijken die vaak buiten beeld 

blijven in traditionele religiewetenschappelijke benaderingen.21 Meredith McGuire wijst bovendien op 

de complexiteit en problematiek van het precies definiëren van religie. Volgens haar zijn opvattingen 

over wat als ‘echte’ religie geldt het resultaat van sociale en politieke machtsstrijd. In dat proces 

kregen sommige religieuze praktijken voorrang, terwijl andere werden buitengesloten of als onjuist.22 

Door de lived religion benadering te gebruiken is het mogelijk om onderzoek te doen zonder een 

definitie van religie. In plaats daarvan kijkt men naar wat mensen zelf doen en hoe zij dat 

interpreteren. Door deze benadering toe te voorkom je dat onderzoek een bepaalde aanname aanneemt 

 
15 Ammerman, “In Search of Religion,” 7 
16 Jelle Wiering, “Others Think I am Airy-fairy”: Practicing Navayana Buddhism in a Dutch Secular Climate, 

Contemporary Buddhism 17, no. 2 (2016): 370. https://doi.org/10.1080/14639947.2016.1234751.   
17 Wiering, “Others Think I am Airy-fairy”, 384. 
18 Wiering, “Others Think I am Airy-fairy”, 370. 
19 Wiering, “Others Think I am Airy-fairy”, 386. 
20 Wiering, “Others Think I am Airy-fairy”, 385. 
21 Knibbe and Kupari, “Theorizing Lived Religion,” 159. 
22 Meredith B. McGuire, Lived Religion: Faith and Practice in Everyday Life, 21-22. (Oxford: Oxford 

University Press, 2008). 



8 
 

over religie. De lived religion benadering legt minder nadruk op de vraag wat ‘echte’ religie is en wie 

dat bepaalt.23 In plaats van vooraf vast te stellen wat religie precies is of welke kenmerken alle religies 

zouden moeten hebben, laat de benadering van lived religion dit open. Deze benadering ziet religie 

niet als iets dat objectief in de wereld aanwezig is en eenvoudigweg bestudeerd kan worden en dus een 

theoretisch concept moet zijn. In plaats daarvan richt zij zich op wat mensen zélf als religieus of 

spiritueel ervaren.24 

2.2 De geschiedenis van het boeddhisme 

Dit onderzoek richt zich op zenboeddhisme, een praktijk met een boeddhistische oorsprong. 

Om de context van zenboeddhisme goed te begrijpen, is het essentieel om eerst de geschiedenis van 

het boeddhisme te bespreken. Paul van der Velde beschrijft deze geschiedenis en gaat in op de 

ontwikkeling van het boeddhisme. De oorsprong van het boeddhisme ligt bij prins Siddhartha 

Gautama, die in de vijfde eeuw voor Christus in Noord-India leefde. Volgens de overlevering hield 

zijn vader hem afgezonderd van de buitenwereld om te voorkomen dat hij geconfronteerd zou worden 

met het lijden dat het leven kenmerkt. Desondanks kwam Siddhartha uiteindelijk in aanraking met vier 

existentiële ervaringen: een oude man, een zieke, een dode en een bedelmonnik. Deze ontmoetingen 

leidden tot een diep besef van de vergankelijkheid van het leven, waarna hij besloot het paleis te 

verlaten op zoek naar spiritueel inzicht.25 

Na een lange periode van ascetische praktijken en meditatie bereikte hij uiteindelijk 

verlichting in Bodhgaya, waar hij de demon Mara overwon. Vanaf dat moment werd hij bekend als de 

Boeddha, wat 'de Verlichte' of 'de Ontwaakte' betekent. Kort daarna reisde hij naar Sarnath, waar hij 

zijn eerste preek gaf, hierin introduceerde hij de fundamentele leerstellingen van het boeddhisme. Hij 

onderwees dat het bestaan gekenmerkt wordt door lijden, oftewel duhkha, en dat dit lijden voortkomt 

uit trsna, een diepgewortelde levensdorst of begeerte. Toch is dit lijden niet onoverkomelijk, want het 

kan worden beëindigd door het uitdoven van deze begeerte. De weg naar bevrijding ligt in het volgen 

van een achtvoudig pad, dat leidt tot inzicht, moreel handelen en meditatieve ontwikkeling. Door juist 

begrip en intentie te cultiveren, door ethisch te spreken, handelen en leven, en door aandacht, 

concentratie en inspanning te ontwikkelen, kan men uiteindelijk het lijden overstijgen en verlichting 

bereiken.26 

Naast de Vier Edele Waarheden beschreef de Boeddha drie fundamentele kenmerken van het 

bestaan: duhkha (lijden), anitya (vergankelijkheid) en anatman (het ontbreken van een onveranderlijke 

ziel). Dit laatste concept was bijzonder controversieel in het oude India, waar het geloof in een atman 

(een eeuwige, onveranderlijke ziel) wijdverspreid was.27 Volgens Van der Velde geloven boeddhisten 

 
23 Knibbe and Kupari, “Theorizing Lived Religion,” 159. 
24 Knibbe and Kupari, “Theorizing Lived Religion,” 166-167. 
25 Van der Velde, Paul. De oude Boeddha in een nieuwe wereld: Verkenningen in de westerse dharma. 

(Nijmegen: Vantilt, 2015), 33-34. 
26 Van der Velde, De oude Boeddha in een nieuwe wereld, 34. 
27 Van der Velde, De oude Boeddha in een nieuwe wereld, 35. 



9 
 

niet in een traditionele zielsverhuizing; in plaats daarvan ontstaat en vergaat het bewustzijn continu, en 

brengt elk wezen een ander wezen voort in de cyclus van wedergeboorte. Dit proces wordt mede 

bepaald door karma, het principe dat elke handeling gevolgen heeft: goede daden leiden tot positieve 

gevolgen, terwijl slechte daden negatieve consequenties hebben.28 

Op tachtigjarige leeftijd overleed de Boeddha in Kushinagar. Na zijn dood ontstonden 

verschillende boeddhistische stromingen, elk met eigen interpretaties en praktijken. Deze 

verscheidenheid heeft bijgedragen aan de brede verspreiding en aanpassing van het boeddhisme aan 

diverse culturele contexten.29 

Door deze historische context te begrijpen, wordt het mogelijk om zenmeditatie beter te 

plaatsen binnen de bredere boeddhistische traditie. 

2.2.1  Zenboeddhisme  

Het zenboeddhisme kent een rijke en langdurige geschiedenis. De term “Zen” is de Japanse 

uitspraak van het Chinese “Chan”, dat op zijn beurt is afgeleid van het Sanskrietwoord dhyana en het 

Pali-woord jhana, die allen verwijzen naar meditatie.30 In de Japanse context wordt Zen vaak 

geassocieerd met diepe concentratie en innerlijke rust. Het beoogt de geest te kalmeren en een 

diepgaand inzicht in de ware aard van de werkelijkheid te verkrijgen. Om deze reden wordt Zen soms 

ook aangeduid als Zenjo, een begrip dat het proces van mentale stabilisatie en concentratie 

benadrukt.31 In de zesde eeuw vond de introductie van het zenboeddhisme in China plaats, mede 

dankzij de Indiase monnik Bodhidharma, die algemeen wordt beschouwd als de grondlegger van het 

zenboeddhisme.32 

De zenfilosofie bereikte haar bloeiperiode onder de zesde patriarch Huineng. Baizhang 

Huaihai formuleerde vervolgens de “Pure Rules of Baizhang,” een set leefregels die de 

institutionalisering van Zen als religieuze stroming versterkten. Ondanks de vervolgingen onder keizer 

Wuzong in de negende eeuw bleef zenboeddhisme voortbestaan, vooral dankzij de focus op directe 

ervaring en meditatie boven tekstuele studie.33 

Na China verspreidde Zen zich in de loop der eeuwen naar Korea (7e–9e eeuw), vervolgens 

naar Japan (12e eeuw), en uiteindelijk naar het Westen. Tegenwoordig is Zen uitgegroeid tot een 

wereldwijde spirituele traditie met een grote invloed op verschillende culturen en religieuze 

praktijken.34 

 
28 Van der Velde, De oude Boeddha in een nieuwe wereld, 34-35. 
29 Van der Velde, De oude Boeddha in een nieuwe wereld, 34-35. 
30 Shudo Ishii, Akihiko Masuda, en Kayla Sargent, "Zen and Zen Buddhism: An Overview," in Handbook of Zen, 

Mindfulness, and Behavioral Health, ed. A. Masuda en W. O'Donohue (Cham: Springer, 2017), 17, 

https://doi.org/10.1007/978-3-319-54595-0_2. 
31 Ishii, Masuda, en Sargent, Zen and Zen Buddhism, 18.  
32 Ishii, Masuda, en Sargent, Zen and Zen Buddhism, 18. 
33 Ishii, Masuda, en Sargent, Zen and Zen Buddhism, 18. 
34 Ishii, Masuda, en Sargent, Zen and Zen Buddhism, 18. 



10 
 

2.3 Hedendaagse interpretatie boeddhisme  

In zijn boek De oude Boeddha in een nieuwe wereld plaatst Paul van der Velde de meest 

cruciale dimensies van het boeddhisme in de moderniteit binnen hun traditionele context. Hij 

onderzoekt de verschillen tussen de klassieke boeddhistische tradities in Azië en de moderne 

interpretaties van het boeddhisme in het Westen. Daarbij benadrukt hij dat beide werelden dynamisch 

zijn en voortdurend in verandering verkeren.35 Van der Velde stelt dat er in het Westen sprake is van 

een verwarrende beeldvorming rondom het boeddhisme. Dit komt voort uit het feit dat westerlingen 

het gemoderniseerde boeddhisme als norm zijn gaan beschouwen. Wanneer boeddhistische tradities in 

Azië niet voldoen aan deze westerse opvattingen, kan dit leiden tot misverstanden en verwarring. 

Hiermee laat hij zien hoe culturele interpretaties en verwachtingen de manier beïnvloeden waarop 

boeddhisme wordt begrepen en gewaardeerd in verschillende delen van de wereld.36   

Volgens Donald S. Lopez Jr. kenmerkt het hedendaagse boeddhisme, dat hij beschrijft als het 

moderne boeddhisme, zich door het verwerpen van veel rituele en magische elementen die eerdere 

boeddhistische tradities bevatten. Opvallend is dat het moderne boeddhisme zichzelf niet ziet als een 

hoogtepunt van een lang evolutionair proces, maar eerder als een terugkeer naar het oorspronkelijke 

boeddhisme van de Boeddha zelf.37 Vanuit het moderne boeddhisme is er volgens Lopez sprake van 

kritiek op het verleden, deze richt zich niet op het oudste boeddhisme, maar juist op de latere 

ontwikkelingen binnen de traditie. Het oudste boeddhisme wordt zelfs beschouwd als het meest 

modern, omdat het volgens hedendaagse boeddhisten nauw zou aansluiten bij de idealen van de 

Europese Verlichting, die pas eeuwen later ontstonden. Zij geloven dat de Boeddha inzichten bezat die 

in Europa pas veel later werden ontdekt.38 Lopez betoogt dat boeddhisme niet simpelweg een 

voortzetting is van de oude tradities, maar een herinterpretatie die past binnen hedendaagse westerse 

denkbeelden en idealen.39 Hieruit blijkt dat de lived religion van het boeddhisme sterk wordt beïnvloed 

door de tijd en context, en dat dit zichtbaar wordt in de manier waarop het geloof in de praktijk wordt 

vormgegeven. 

Heine en Prebisch belichten de geschiedenis van het boeddhisme als een voortdurende balans 

tussen het behoud van traditionele idealen en de noodzaak tot aanpassing aan veranderende sociale en 

culturele omstandigheden. Ondanks deze transformaties wordt boeddhisme in de populaire perceptie 

vaak nog steeds gezien als een traditie die haar oorspronkelijke zuiverheid grotendeels heeft 

behouden.40 Volgens de auteurs zijn monastieke, tekstuele, rituele en sociale structuren echter 

 
35 Van der Velde, De oude Boeddha in een nieuwe wereld, 302. 
36 Van der Velde, De oude Boeddha in een nieuwe wereld, 302. 
37 Lopez Jr., Donald. A Modern Buddhist Bible: Essential Reading from East to the West. (Boston: Beacon Press, 

2002), 11-12. 
38 Lopez Jr., A Modern Buddhist Bible, 11-12. 
39 Lopez Jr., A Modern Buddhist Bible, 11-12. 
40 Steven Heine en Charles S. Prebish. Buddhism in the Modern World: Adaptations of an Ancient Tradition. 

New York: Oxford University Press, 2003, 4. 

https://ebookcentral.proquest.com/lib/rug/detail.action?docID=439052  



11 
 

onvermijdelijk beïnvloed door maatschappelijke moderniseringsprocessen, die sinds de negentiende 

eeuw, onder invloed van de industriële revolutie, in een stroomversnelling zijn geraakt. Factoren zoals 

wetenschappelijk rationalisme, secularisering, technologische afhankelijkheid en de opkomst van 

nieuwe ideologische en religieuze stromingen hebben het boeddhisme verder gevormd. Deze 

uiteenlopende invloeden spelen volgens de auteurs een steeds grotere rol in de hedendaagse 

ontwikkeling van de traditie.41  

Een andere auteur die dit onderwerp vanuit een multidisciplinair perspectief bekijkt is Ira 

Helderman, zij onderzoekt de groeiende populariteit van meditatie en de gevolgen hiervan binnen 

zowel religieuze als seculiere contexten. De term meditation madness, dat ze in de titel van haar artikel 

gebruikt, verwijst naar de spanning tussen traditionele religieuze kaders en de manier waarop 

meditatie tegenwoordig wordt beoefend. Helderman beschrijft hoe meditatie zich heeft ontwikkeld van 

een religieuze praktijk binnen tradities zoals het boeddhisme naar een wijdverspreide methode voor 

welzijn en zelfontwikkeling, vaak losgekoppeld van religieuze begeleiding en supervisie.42 Ook hier 

komt het concept lived religion naar voren, dat door Helderman wordt omschreven als popular 

religion, waarbij de nadruk ligt op hoe religieuze ideeën en praktijken zich ontwikkelen buiten de 

controle van religieuze instituties. Helderman laat zien dat meditatie zowel in de praktijk als in de 

perceptie hierdoor wordt beïnvloed. Sommigen beschouwen het als een vrije spirituele praktijk, terwijl 

anderen het zien als een fenomeen dat wordt gestuurd door commerciële belangen, zoals mindfulness 

binnen het kapitalisme.43 Wetenschappers bekritiseren de moderne meditatiebeoefening vanwege het 

loslaten van traditionele contexten, terwijl psychologen zich zorgen maken over de mogelijke risico’s 

van ongecontroleerde meditatie.44 Uiteindelijk draait de discussie volgens Helderman om de vraag in 

hoeverre mensen goed worden voorgelicht over meditatie en de effecten ervan in het dagelijks leven. 

De hierboven besproken literatuur vormt slechts een fractie van wat er is geschreven over 

boeddhistische tradities en hun ontwikkeling tot de hedendaagse vormen. Deze werken richten zich 

voornamelijk op de manier waarop het boeddhisme is getransformeerd en aangepast aan moderne 

westerse denkwijzen en behoeften. Ze schetsen een beeld van de dynamische processen die de 

boeddhistische geschiedenis en haar huidige praktijk hebben gevormd.  

Tegen deze achtergrond kunnen we begrijpen wat David L. McMahan beschrijft over de rol 

van meditatie binnen sociale contexten. McMahan onderzoekt hoe meditatieve praktijken kunnen 

worden gezien als een manier om jezelf te vormen en te ontwikkelen binnen de sociale context waarin 

je leeft45. Hij legt uit dat ook hier lived religion belangrijk is omdat meditatie in elke cultuur of 

samenleving iets anders kan betekenen, omdat het altijd plaatsvindt binnen een bepaalde context met 

 
41 Heine en Prebish, Buddhism in the Modern World, 4  
42 Helderman, Ira. "Meditation Madness: Meditation’s Popularity, Popular Religion and Unsupervised Religion." 

Culture and Religion 23, no. 1 (2023): 23. https://doi.org/10.1080/14755610.2023.2294023. 
43 Helderman, "Meditation Madness," 26.   
44 Helderman, "Meditation Madness," 37. 
45 McMahan, “Introduction,” 18.  



12 
 

eigen normen, instituties, machtsverhoudingen, ideeën en gewoonten die bepalen hoe mensen 

handelen46.  

2.4 Non-dualiteit  

Tijdens de interviews werd het begrip non-dualiteit herhaaldelijk genoemd en speelde het een 

centrale rol in de wijze waarop deelnemers hun ervaringen en wereldbeeld vormgaven, om deze reden 

vraagt het begrip om verdere toelichting. 

Non-dualisme is een belangrijk concept binnen het boeddhisme. Het houdt in dat we niet 

moeten denken in eenvoudige tegenstellingen, zoals goed en fout, ik en jij, of mens en natuur. 

Tegelijkertijd betekent het ook niet dat alles volledig hetzelfde is. Non-dualisme wijst juist op een 

subtiele verbondenheid: het zelf staat niet los van het geheel, maar is er ook niet volledig in opgelost.47 

Als we de natuur zien als het allesomvattende geheel van de werkelijkheid, dan geldt dat ook 

voor onze relatie tot die natuur. De mens is geen apart wezen dat buiten de natuur staat, maar maakt er 

onlosmakelijk deel van uit. Tegelijk is de mens ook geen volledig opgaand deel van een groter geheel; 

er is ruimte voor individuele ervaring en bewustzijn, maar altijd in verbondenheid met het grotere 

geheel.48  

Binnen het zenboeddhisme betekent ware vrijheid dan ook niet dat je simpelweg doet wat je 

wilt. Werkelijke vrijheid ontstaat juist wanneer je terugkeert naar een natuurlijke manier van leven, een 

manier die in harmonie is met wie je werkelijk bent en met de wereld om je heen. Het ware zelf is 

onderdeel van de natuur, maar wel een onderdeel dat zich bewust kan worden, zich los kan maken, kan 

ervaren en vervolgens weer terug kan keren naar zijn bron.49 Deze vrijheid is geen vaststaand doel, 

maar een voortdurend proces: een dynamische beweging tussen individualiteit en eenheid, tussen 

jezelf zijn en deel uitmaken van het geheel. In die beweging ligt de kern van non-dualiteit zoals het in 

het boeddhisme, en vooral in het zenboeddhisme, wordt begrepen.50 

Chien-Te Lin gaat ook in op non-dualiteit, maar noemt dit het mind-body probleem. Hij gaat 

in op non-dualiteit vanuit een boeddhistisch standpunt. De relatie tussen geest en lichaam speelt een 

cruciale rol in het bereiken van nirvana of juist het blijven vastzitten in samsara, de cyclus van 

wedergeboorte. Hoewel verschillende boeddhistische tradities hun eigen theorieën over dit onderwerp 

hebben ontwikkeld, richt Lin zich vooral op de algemene boeddhistische visie op dit vraagstuk.51 Lin 

 
46 David L. McMahan, “What Difference Does Context Make? Meditation and Social Imaginaries,” in 

Rethinking Meditation: Buddhist Practice in the Ancient and Modern Worlds (New York: Oxford University 

Press, 2023), 57-58, https://doi.org/10.1093/oso/9780197661741.003.0003.  
47 Bret W. Davis, “Natural Freedom: Human/Nature Nondualism in Japanese Thought,” in The Oxford Handbook 

of World Philosophy, ed. William Edelglass and Jay L. Garfield (Oxford: Oxford University Press, 2011), 343, 

https://doi-org.proxy-ub.rug.nl/10.1093/oxfordhb/9780195328998.003.0029.  
48 Davis, “Natural Freedom,” 343.  
49 Davis, “Natural Freedom,” 343. 
50 Davis, “Natural Freedom,” 343. 
51 Chien-Te Lin, “Rethinking Mind-Body Dualism: A Buddhist Take on the Mind-Body Problem,” 

Contemporary Buddhism 14, no. 2 (2013): 243, https://doi.org/10.1080/14639947.2013.832081.   



13 
 

bespreekt hoe de boeddhistische scheiding tussen lichaam en geest niet als een absolute werkelijkheid 

wordt gezien, maar vooral als een tijdelijk hulpmiddel om mensen als geheel beter te begrijpen. Het 

boeddhisme erkent de scheiding tussen lichaam en geest enkel op praktisch niveau en wijkt daarmee af 

van het klassieke westerse dualisme. 

Het boeddhisme volgt een ‘middenweg’: het gelooft niet in een strikte scheiding tussen 

lichaam en geest, maar ook niet dat ze identiek zijn.52 Kort gezegd gebruikt het boeddhisme het 

onderscheid tussen geest en lichaam slechts als een tijdelijk concept om uit te leggen hoe een mens 

ontstaat. In die beperkte betekenis kan het boeddhisme als een soort dualisme worden beschouwd.53 

In dit hoofdstuk zijn belangrijke inzichten gedeeld die het fundament vormen voor dit 

onderzoek. De lived religion benadering staat centraal, omdat deze onderzoekt hoe mensen religie 

daadwerkelijk beleven zonder een vaste definitie. Daarna is de geschiedenis van het boeddhisme, 

vooral zenboeddhisme, behandeld om de context te verduidelijken. Verder blijkt dat de interpretatie 

van boeddhisme in het Westen sterk wordt beïnvloed door culturele, sociale en economische factoren. 

Tot slot is het begrip non-dualiteit besproken, dat eenvoudige tegenstellingen afwijst en juist een 

subtiele verbondenheid benadrukt tussen het zelf en het geheel, zonder deze volledig met elkaar gelijk 

te stellen. Deze bevindingen leggen de basis voor de verdere uitwerking van dit onderzoek. 

 

  

 
52 Lin, Rethinking Mind-Body Dualism, 2013, 240. 
53 Lin, Rethinking Mind-Body Dualism, 2013, 258-259. 



14 
 

3 Onderzoeksmethoden   

Voor dit onderzoek is gebruik gemaakt van een kwalitatieve benadering om de 

meditatiepraktijken in het Dharmahuis in Leeuwarden te bestuderen. Kwalitatief onderzoek maakt het 

mogelijk om een gedetailleerd beeld te krijgen van hoe mensen iets ervaren: “In broad terms, 

qualitative research is an approach that allows you to examine people’s experience in detail…”.54 

Omdat dit onderzoek gericht is op de ervaring van zenmeditatiebeoefenaars is het passend om deze 

manier van onderzoek doen toe te passen. Voor dit onderzoek zijn vijf interviews afgenomen. Eén 

hiervan was met de leraar van het Dharmahuis, één hiervan was met een leraar in opleiding, en de 

andere drie interviews waren met deelnemers van het Dharmahuis. Voorafgaand aan de interviews is 

een set van 22 vragen opgesteld, deze interviewvragen zijn terug te vinden in bijlage 6. De vragen zijn 

verdeeld over verschillende themagebieden. Hoewel deze thematische indeling als leidraad diende, 

werden de interviews semigestructureerd uitgevoerd. Dit hield in dat er ruimte was voor een open en 

natuurlijke dialoog, waarbij de geïnterviewden de vrijheid hadden om hun ervaringen in eigen 

woorden te verwoorden en waar nodig af te wijken van de vaste volgorde van vragen. Na het afnemen 

van de interviews is er een codeboek opgesteld om de verschillende thema’s die uit de gesprekken naar 

voren kwamen systematisch te analyseren. Dit codeboek is opgenomen in bijlage 7. Alle codes zijn 

inductief tot stand gekomen, wat betekent dat ze direct uit de data zijn afgeleid. Enkele van deze codes 

zijn later gekoppeld aan concepten uit het theoretisch kader, om hun betekenis verder te verduidelijken 

en theoretisch te onderbouwen. 

Naast de interviews zijn er participerende observaties uitgevoerd. Voor het uitvoeren van de 

observaties wordt gebruik gemaakt van het werk van James P. Spradley, die een heldere methode biedt 

voor participerende observatie. Spradley beschrijft hoe observaties op een gestructureerde en 

doelgerichte manier kunnen worden uitgevoerd door drie opeenvolgende stappen te doorlopen: 

beschrijvende, gefocuste en selectieve observatie.55 Tijdens de eerste twee observaties is er vooral een 

beschrijvende observatie toegepast, hierbij is er breed geobserveerd en zijn er zoveel mogelijk details 

opgeschreven die opvielen. Tijdens deze observaties is er niet specifiek gefocust op een bepaalde 

dimensie, maar zoveel mogelijk details weer te geven. Bij de twee observaties hierna lag de focus op 

specifieke dimensies, er is meer aandacht besteed aan de indeling van de ruimte, de attributen die er 

werden gebruikt en mijn eigen ervaring tijdens de bijeenkomst. En in de laatste observatie is gelet op 

nuances, verschillen en overeenkomsten met andere bijeenkomsten. Door het toepassen van deze drie 

observatiefasen ontstaat er een gefocuste en diepgaande kijk op de onderzoekssituatie. Dit draagt bij 

aan een meer gedetailleerde en onderbouwde invulling van het onderzoek. De uitwerking van de 

observaties zijn terug te vinden in bijlage 1 tot en met 5.  

 
54 Hennink, Monique, Inge Hutter, en Ajay Bailey. Qualitative Research Methods. 2e editie. (Los Angeles: Sage, 

2020), 108-109 
55 James P. Spradley, Participant Observation, 33-34. (New York, London: Holt, Rinehart and Winston; Harcourt 

Brace Jovanovich College Publishers, 1980). 



15 
 

Voor dit onderzoek zijn vier subvragen opgesteld. Elke subvraag wordt beantwoord met 

behulp van verschillende onderzoeksmethoden. De eerste subvraag luidt: Hoe wordt zenmeditatie 

beoefend tijdens de cursusbijeenkomsten door meditatiebeoefenaars in het Dharmahuis in 

Leeuwarden? Om deze vraag te beantwoorden is allereerst gebruik gemaakt van observaties. Tijdens 

deze observaties is gelet op de structuur van de bijeenkomsten, de gebruikte attributen, de indeling van 

de ruimte en de inhoud van de bijeenkomsten. Daarnaast is deze subvraag ook aan bod gekomen 

tijdens de interviews. De deelnemers is onder andere gevraagd hoe een bijeenkomst eruit ziet en hoe 

deze is opgebouwd. 

De tweede subvraag luidt: "Komen boeddhistische concepten en interpretaties tot uiting in de 

meditatiepraktijk van hedendaagse beoefenaars in het Dharmahuis in Leeuwarden?" Ook voor het 

beantwoorden van deze vraag is gebruik gemaakt van observaties. Tijdens deze observaties is gelet op 

de mate waarin boeddhistische concepten zichtbaar aanwezig zijn in de praktijk. Daarnaast is in de 

interviews specifiek gevraagd of en hoe boeddhistische ideeën of begrippen een rol spelen tijdens de 

bijeenkomsten. Enkele concepten die zowel tijdens de observaties als in de interviews naar voren 

kwamen, zijn opgenomen in het theoretisch kader. Deze worden daar verder uitgewerkt en van een 

diepere betekenis voorzien. 

De derde subvraag: “Wat zijn de ervaringen van beoefenaars zenmeditatie van het 

Dharmahuis in Leeuwarden?” is beantwoord aan de hand van de interviews. Omdat deze vraag 

gericht is op de persoonlijke ervaringen van deelnemers is het niet mogelijk om dit te beantwoorden 

aan de hand van observaties en de literatuur. Dit geld ook voor de vierde en laatste subvraag: " Wat 

voor persoonlijke betekenis geven beoefenaars aan hun meditatiepraktijk in het Dharmahuis in 

Leeuwarden?” aan de hand van de interviews is geprobeerd om een breder perspectief te krijgen op de 

persoonlijke betekenis die aan meditatie wordt gegeven.  

Door het combineren van literatuuronderzoek, observaties en interviews, wordt een 

gedetailleerd beeld gevormd van hoe zenmeditatie in de praktijk wordt gebracht en welke betekenis 

deze heeft voor de beoefenaars in het Dharmahuis. Op de uitkomsten van de interviews zal in de 

volgende hoofdstukken dieper worden in gegaan.  

3.1 Ethiek en databescherming  

Voorafgaand aan elk interview is toestemming gevraagd voor het opnemen van het gesprek en 

is een toestemmingsformulier getekend. Daarbij is expliciet vermeld dat deelname vrijwillig was en 

dat er op geen enkele vraag verplicht antwoord moest worden gegeven als de deelnemer zich daar niet 

prettig bij voelden. De opnames zijn nadat de interviews zijn getranscribeerd verwijderd en alleen ik 

en mijn supervisor hebben toegang tot de getranscribeerde interviews. Voor de observaties is 

voorafgaand aan de deelnemers gevraagd of zij akkoord gingen met het feit dat ik deel zou nemen aan 

de meditatiebijeenkomsten. De deelnemers gingen akkoord als ik ook daadwerkelijk mee zou doen en 

niet van een afstandje zou observeren. 



16 
 

4 Resultaten veldwerk 

In dit hoofdstuk worden de uitkomsten van het veldwerk besproken. Op basis van de 

interviews en de gegevens die tijdens de observaties zijn verzameld, zijn er verschillende thema’s naar 

voren gekomen. Deze thema’s vormen, samen met ander materiaal uit onder andere de observaties en 

de literatuur afkomstig van het Dharmahuis, de basis voor de opbouw van dit hoofdstuk. Allereerst 

wordt een schets gegeven vanuit mijn eigen perspectief van hoe een standaard meditatiebijeenkomst 

binnen het Dharmahuis doorgaans verliep. Hierna zal verder worden ingegaan op de verschillende 

thema’s uit de interviews.  

4.1 Een meditatiebijeenkomst binnen het Dharmahuis  

Elke donderdagavond om 19:00 is het mogelijk om aan te sluiten bij een meditatiebijeenkomst 

in het Dharmahuis. Hoewel de les officieel om 19:30 begint, verzamelen de deelnemers zich al eerder 

om samen een kopje thee te drinken. Dit gebeurt in een keukentje dat losstaat van de meditatiezaal. 

Tijdens dit eerste half uur hangt er een ontspannen sfeer en worden er informele gesprekken gevoerd 

over allerlei onderwerpen. Wanneer de bijeenkomst daadwerkelijk begint en de deelnemers de Zendo, 

de meditatiezaal, betreden, verandert de sfeer merkbaar. Vanaf dat moment keert de rust terug en wordt 

er verwacht dat alles met aandacht gebeurt. Of het nu gaat om het pakken van een extra kussen of het 

lopen naar je mat, vanaf het betreden van de Zendo gebeurt alles in stilte en met concentratie. De 

bijeenkomsten volgen wekelijks een vaste structuur. Toch is er elke drie weken ruimte voor 

persoonlijke gesprekken met de begeleider. Op die avonden vervalt een vast onderdeel, namelijk de 

lichaamsoefeningen, om tijd te maken voor deze één-op-een -gesprekken. Voordat deelnemers hun 

plaats innemen, pakken ze indien nodig een meditatiekussen en lopen ze in een rechte lijn naar hun 

plek. Deze structuur komt voort uit de Japanse cultuur, waaruit de zenmeditatie is ontstaan en waarin 

orde en vorm erg belangrijk zijn. Bij het betreden van het zitgedeelte in de meditatiezaal maken de 

deelnemers een buiging. Deze buiging wordt herhaald wanneer ze gaan zitten: ze draaien zich met de 

rug naar de mat, maken opnieuw een buiging en nemen dan in stilte plaats. Voordat de les gaat 

beginnen met een incheckmoment loopt de leraar nog naar het Boeddhabeeld toe dat ook in de ruimte 

aanwezig is om een kaarsje aan te steken dat voor het beeld staat. Nadat iedereen zijn of haar plaats 

heeft ingenomen, begint de bijeenkomst met een incheckmoment. Tijdens dit moment kunnen de 

deelnemers kort delen hoe ze zich voelen en hoe ze erbij zitten. Ook de leraar vertelt hoe zij zich op 

dat moment voelt. Dit zorgt voor een gevoel van verbondenheid en openheid binnen de groep. 

Na het inchecken worden er een aantal lichaamsoefeningen gedaan en hierna wordt vaak 

gezamenlijk een soetra, dit is een leerrede, voorgelezen. Dit voorlezen klinkt bijna als een soort 

monotoon zingen. Tijdens de keren dat ik heb meegedaan met de meditatiebijeenkomsten was dit de 

onder andere de hart-soetra en de soetra van de allesomvattende liefde. Hierna start de eerste lange 

zitmeditatie, die 25 minuten duurt. Tijdens deze meditatie is een juiste houding belangrijk: de 

deelnemers zitten rechtop met de benen gekruist, zodat de knieën de mat raken. De handen rusten net 



17 
 

onder de navel, waarbij de vingers en duimen samen een ovale vorm maken, een houding die rust en 

concentratie ondersteunt. Voorafgaand aan en na afloop van de meditatie klinken altijd een belletje en 

twee houten blokjes die tegen elkaar worden getikt, als teken om het begin of einde van de meditatie 

aan te geven. Deelnemers maken een buiging en krijgen even de tijd om hun benen te strekken. 

Daarna staat iedereen rustig op, maakt opnieuw een buiging en volgt de leraar in de loopmeditatie. De 

loopmeditatie begint in een stevig wandeltempo, bijna alsof men aan het snelwandelen is. Geleidelijk 

vertraagt dit tempo. Uiteindelijk werd elke stap begeleid door de ademhaling: inademen bij het 

optillen van de voet, uitademen bij het neerzetten. Tijdens deze meditatie houden ze hun handen op de 

buik, wat helpt om de aandacht bij het lichaam en de ademhaling te houden. Na verloop van tijd 

verhoogt de leraar het tempo weer iets. Wanneer ze langs hun eigen mat lopen, mogen de deelnemers 

daar blijven staan en eindigt deze fase van de meditatie. 

Na de wandelmeditatie gaf de leraar een korte lezing over een bepaald onderwerp, vaak 

gerelateerd aan boeddhistische thema’s zoals de vier Brahmavihara’s. Tijdens de bijeenkomsten waar 

ik zelf aan deelnam, bespraken we onder andere medevreugde en gelijkmoedigheid. Aansluitend op 

het praatje was er altijd ruimte voor uitwisseling. Hoewel het soms even stil bleef voordat iemand iets 

zei, reageerde uiteindelijk vrijwel altijd één of meerdere deelnemers. Deze reacties gingen soms over 

gedachten of gevoelens die tijdens het verhaal naar boven kwamen, maar konden ook bestaan uit 

vragen over dingen die nog onduidelijk waren. Hoe lang deze uitwisseling duurde, bepaalde mede hoe 

lang de afsluitende zitmeditatie zou zijn. Er was altijd ruimte voor gesprek, ook als dat betekende dat 

er minder tijd overbleef voor de laatste meditatie. De afsluitende meditatie verliep op dezelfde manier 

als de eerste: in stilte, met aandacht en volgens de vaste houding. 

Na afloop van de meditatie werd er gezamenlijk thee gedronken op een meditatieve manier. 

Eén persoon schonk de thee in, terwijl de anderen hun kopje rustig omhoog hielden. Als je genoeg 

had, gaf je dat aan met een handgebaar. Bij het ontvangen of doorgeven van de thee werd er telkens 

een buiging gemaakt. Tijdens de eerste ronde wachtte iedereen met drinken tot iedereen thee had 

gekregen. Bij de tweede ronde mocht je beginnen zodra de persoon naast je ook thee had ontvangen. 

Als afsluiting werd er nogmaals gebogen. Tot slot ruimde iedereen zijn of haar plek op en werd er een 

laatste buiging gemaakt. Daarmee kwam de bijeenkomst ten einde. 

4.2 Zenboeddhisme en de Boeddha  

Zenmeditatie wordt door deelnemers op uiteenlopende manieren geïnterpreteerd. Sommigen 

beschouwen het als een religieuze praktijk, terwijl anderen het meer zien als een spiritueel pad of als 

een combinatie van beide. Wat echter bij vrijwel alle deelnemers naar voren komt, is het idee van 

herverbinding. Zenmeditatie wordt ervaren als een manier om opnieuw verbinding te maken: met 

jezelf, met anderen en met de wereld om je heen: “Dus dat je het beseft dat je iets kwijt bent geraakt, 

namelijk het contact met de wereld, en dat je iets probeert te doen om dat te herstellen. dus de 

herverbinding vinden van de band met het universum.” Deze herverbinding geldt ook voor de manier 



18 
 

waarop deelnemers kijken naar het figuur Boeddha. De meesten zien Boeddha niet als een goddelijk 

wezen, maar als een historisch persoon die verlichting bereikte en zijn inzichten deelde met anderen. 

Het Boeddhabeeld dat in het meditatiecentrum aanwezig is, wordt dan ook niet aanbeden, maar 

fungeert als een symbool en herinnering aan de leer van de Boeddha, een ankerpunt voor reflectie en 

verdieping: 

“Nee, wij zien de Boeddha niet als een god, maar als een historische figuur die ons heel veel geleerd 

heeft. We spreken wel over de Boeddhanatuur, maar dat geeft aan, dat zegt iets over de werkelijkheid 

zoals die is. En die Boeddha natuur zit in ons allemaal. En we hebben een Boeddha beeld op het 

altaar en dat is niet zozeer iets om te aanbidden als wel om ons eraan te herinneren. Om ons te 

herinneren aan, je zou kunnen zeggen, die Boeddha natuur.”  

De term boeddha natuur wordt door één van de deelnemers als volgt uitgelegd:  “Het is 

eigenlijk de aard van alles, het is eigenlijk de realisatie dat alles veranderlijk is en dat alles 

samenhangt met andere dingen en dat niets een autonoom zelf heeft.” Hiermee wordt ingegaan op het 

concept non-dualiteit, dit zal later in hoofdstuk 4.3 non-dualiteit verder worden toegelicht.   

Deelnemers geven aan dat deze boeddhistische elementen, samen met de geschiedenis van de 

zenmeditatie, een stabiele basis vormen. Ze bieden een fundament waaruit de meditatiepraktijk 

betekenis en richting krijgt. De wortels in het boeddhisme worden door velen ervaren als een bron van 

waarde en diepgang binnen de leer en beoefening van meditatie. Toen aan één van de deelnemers werd 

gevraagd of de boeddhistische achtergrond een rol speelt in zijn of haar meditatiepraktijk, werd het 

volgende geantwoord: “Dat is voor mij helemaal met elkaar verweven. Dat kan ik niet los zien van 

elkaar.” Uiteindelijk draait het in de beoefening van zenmeditatie om het vinden van een balans. 

Verschillende deelnemers gaven aan dat zenmeditatie niet volledig begrepen of werkelijk ervaren kan 

worden zonder het daadwerkelijk te doen. Iemand kan er veel over lezen, kennis vergaren en zich 

verdiepen in de achterliggende filosofie, maar zonder de daadwerkelijke beoefening blijft het een 

theoretisch begrip. Een van de deelnemers benadrukte het belang van deze balans tussen kennis en 

praktijk. Volgens hem is de meditatieve ervaring pas compleet wanneer het praktische aspect, het 

daadwerkelijk zitten en oefenen, een centrale plek krijgt in het leerproces. Zoals hij het verwoordde: 

 

“Ja, voor mij vooral op de praktische. Maar ik vind het ook interessant om zo nu en dan wat te lezen. 

Ik heb ook wel eens bij de studiegroep gezeten hier. En dat is wel een hele mooie toevoeging. Je kunt 

er heel veel van leren, denk ik. Alleen uiteindelijk gaat het voor mij om het in de praktijk toe te passen. 

Dat is de echte challenge. Dus ik denk, wil je het goed doen, dan beide. Alleen in de praktijk, het moet 

meer zijn dan alleen iets lezen en begrijpen. Ik denk dat het voordelig is om er toe te passen en 

daardoor dat je een beter leven voor jezelf kunt leiden, maar ook voor andere mensen.” 



19 
 

Voor de deelnemers bestaat zenmeditatie uit meerdere elementen. De achtergrond en leer van 

het boeddhisme spelen een belangrijke rol in hun meditatiepraktijk, maar theorie alleen is niet genoeg 

om werkelijk te ervaren wat Zen te bieden heeft. Daarvoor is het essentieel om zelf te mediteren. Door 

hier tijd en aandacht aan te besteden, wordt het mogelijk om opnieuw verbinding te maken met de 

wereld om ons heen. 

4.3 Non-dualiteit 

Binnen het Dharmahuis wordt er aandacht besteed aan het concept non dualisme. Dit concept 

werd vaak genoemd in de interviews en beïnvloedt sterk de wijze waarop binnen de zenmeditatie naar 

verschijnselen wordt gekeken. Op de website van het Dharmahuis wordt non-dualiteit als volgt 

verwoord: “Door deze directe ervaring lost de illusie van een afgescheiden zelf op en kunnen we op 

gepaste wijze handelen zonder lijden te veroorzaken. Wat overblijft is wat er altijd al was – deze ene, 

ondeelbare werkelijkheid.”56 

Dat het begrip belangrijk is in het  Dharmahuis blijkt wel uit het feit dat mij als onderzoeker een 

boek werd aangeraden van Beck, Tydeman en Verduin over non-dualiteit. Volgens de auteurs zoeken 

we allemaal naar een oplossing voor de puzzel van het leven, vaak buiten onszelf, in bezit, succes, 

ervaringen of spirituele doelen.57 Toch beschouwen de auteurs deze benadering als een beperkte 

zienswijze. Ze stellen dat wanneer we iets eindigs, zoals lichaam en geest, gebruiken om naar iets 

buiten onszelf te zoeken, we uiteindelijk slechts een object najagen dat eveneens begrensd is.58 Beck, 

Tydeman en Verduin zeggen dat het nodig is om dit ‘ik’ en ‘dat’ denken te stoppen en in te zien 

dat  ‘wij en het object één zijn’ en de enige manier om dit inzicht te krijgen is door te mediteren.59  

Tijdens de interviews kwam allereerst het concept dualiteit naar voren. Het werd uitgelegd als 

een manier van denken dat mensen hebben waarbij ze geneigd zijn om dingen af te bakenen, ook zorgt 

deze dualistische manier van denken ervoor dat mensen ‘ik’ gericht denken. Over deze dualistische 

manier van denken werd onder anderen het volgende gezegd:  

 

“Dualistisch denken is denken in termen van onderscheid. Dus dit en dat. Jij bent jij, ik ben ik. De 

wereld is daar, we hebben overal naampjes opgeplakt, we hebben alles vastgelegd. Dus onderscheid 

maken, dat is het kenmerk van dualistisch denken.” 

Deelnemers benadrukken dat binnen het boeddhisme en Zen wordt geprobeerd om deze 

dualiteit te overstijgen. Zoals ook in Beck, Tydeman en Verduin hun voorbeeld te zien is, leggen 

deelnemers uit dat volgens het principe van non-dualiteit alles met elkaar verbonden is en elkaar 

beïnvloedt. In één van de interviews werd hierover het volgende gezegd: “Alle dingen hebben niet een 

 
56 Dharmahuis, “Zen meditatie.” 
57 C.J. Beck, N. Tydeman en V. Verduin, Alle dagen Zen (Amsterdam: Uitgeverij Karnak, 2007), 18-19.  
58 Beck, Tydeman en Verduin, Alle dagen zen, 19.  
59 Beck, Tydeman en Verduin, Alle dagen zen, 20. 



20 
 

eigen onafhankelijke onveranderlijke identiteit. Die identiteit van iets staat altijd in relatie tot iets 

anders en is daarbinnen ook aan verandering onderhevig.” Kenmerkend voor menselijke ervaringen 

is dus dat deze veranderlijk en relationeel zijn, of dit nou de relaties tussen spullen en mensen of 

tussen mensen en andere mensen of de relaties tussen mensen en emoties betreft. Hieruit blijkt dat 

non-dualiteit twee aspecten omvat: enerzijds de relatie tussen de mens en de rest van de wereld, en 

anderzijds het besef dat alles voortdurend verandert. 

Het aspect over veranderlijkheid werd tijdens één van de interviews weergegeven aan de hand 

van een voorbeeld over boosheid. De emotie boosheid kan er zijn door een bepaalde situatie, maar 

deze situatie kan ook weer veranderen waardoor de boosheid ook weer weg kan gaan. Hierin is de 

afhankelijke identiteit zichtbaar. De rol van Zen hierin heeft volgens de deelnemers te maken met het 

feit dat het duidelijk wordt dat er ruimte is om iets te doen of om naar iets te kijken: “Dus je leert zeg 

maar die ruimte die ertussen zit, in die fractie van een seconde, je leert zien dat er twee dingen zijn. 

En op een gegeven moment leer je zien dat je vrijheid hebt daarin.” Door deze vrijheid wordt het 

mogelijk om niet direct, in dit geval boosheid, te koppelen aan een actie of persoon en hier ook niet 

direct op te reageren. Dit zorgt er uiteindelijk voor dat zenmeditatie meer rust in het leven van veel 

deelnemers brengt.  

Het aspect van veranderlijkheid binnen non-dualiteit wordt duidelijk in het voorbeeld van een 

deelnemer, die beschrijft hoe het mogelijk is om niet meegezogen te worden in een gedachtestroom, 

maar er juist afstand van te nemen. Doordat je afstand kan doen van je gedachten en hier niet direct op 

in hoeft te gaan of er iets van hoeft te vinden is het mogelijk om in het hier en nu te zijn. Door langer 

tot stilstand te komen en met aandacht dingen te doen kan je geest tot stilstand komen. Eén van de 

deelnemers gebruikte hiervoor het voorbeeld van troebel water:  

 

“Als je langere tijd in stilte bent, dan gaat er alles wat liggen. Net zoals in water, dan heb je zand, dat 

zit de hele tijd door het water heen, want het water beweegt. Als dat water alleen stil is, dan blijft het 

zand nog even dwarrelen. Dat duurt een tijdje voordat het ligt. En soms duurt het ook een tijdje 

voordat je gedachten gaan liggen.” 

Meditatie helpt deelnemers inzicht te krijgen in de veranderlijkheid van alles en de onderlinge 

samenhang van het leven. Door met volledige aandacht handelingen te verrichten, ontstaat de 

mogelijkheid om werkelijk in het hier en nu te leven. Dit helpt hen om zich niet afgescheiden te 

voelen van de wereld om hen heen. Deze hernieuwde verbinding met het moment en met de wereld 

draagt bij aan een gevoel van harmonie, dat niet voortkomt uit theorie, maar uit directe ervaring. Het is 

juist deze ervaring die voor verdieping zorgt in de meditatiepraktijk.  

Voor alle geïnterviewde deelnemers is meditatie een oefening in non-dualiteit die verder reikt 

dan het meditatiekussen en invloed heeft op hun dagelijkse leven. Ze ervaren een diepere 

verbondenheid met alles om hen heen en beseffen dat alles voortdurend verandert. Dit helpt hen om 



21 
 

situaties, ook moeilijke, met open aandacht en zonder oordeel te benaderen. Door hun ego minder 

centraal te stellen, ervaren ze meer vrijheid, innerlijke rust en verbondenheid met het grotere geheel, 

wat gepaard gaat met een gevoel van verantwoordelijkheid en zorg voor de wereld om hen heen. 

4.4 In het hier en nu leven 

Uit de interviews is naar voren gekomen dat zenmeditatie voor de deelnemers een hele 

belangrijke rol speelt in hun leven. De zenmeditatie zorgt voor een fundament dat eerder voor 

sommige deelnemers soms mistte. Er zijn verschillende dingen naar voren gekomen wat zenmeditatie 

brengt voor de deelnemers, voor sommigen brengt het rust, waardoor je niet door al je gedachten 

wordt meegesleurd, voor anderen zorgt het ervoor dat ze in het hier en nu zijn en het helpt ook om het 

dualistische denken los te laten.  

Volgens Beck, Tydeman en Verduin is in het hier en nu leven de essentie van meditatie, 

daardoor ontwikkelen mensen het vermogen om een aangenaam en vervuld leven te leiden. Maar zo’n 

leven is volgens hen alleen weggelegd voor degenen die werkelijk in het hier en nu kunnen blijven, 

ongeacht of de omstandigheden positief of negatief zijn.60 In plaats van te vluchten in fantasieën over 

hoe het leven zou moeten zijn, nodigt meditatie ons uit om de werkelijkheid te aanvaarden zoals die 

is.61 Meditatie helpt ons dus niet om de wereld te veranderen, maar om onze relatie tot de wereld te 

verdiepen. In die verdieping schuilt de vrijheid die nodig is om werkelijk aangenaam te kunnen leven. 

Binnen het Dharmahuis staat daarom het leven in het hier en nu centraal. Dit principe vormt de 

kern van de beoefening van zenmeditatie, waarbij men leert om met volle aandacht in het moment 

aanwezig te zijn. Een belangrijke oefening die hierbij wordt toegepast, is de éénpuntige gerichtheid, 

een methode waarbij men de focus volledig op één element legt, in dit geval de ademhaling. Door deze 

concentratie ontstaat er rust en helderheid in lichaam en geest.62 

Bij Zen draait het dus niet om streven naar een bepaald resultaat, maar om het volledig ervaren 

van het huidige moment, zonder interpretaties of oordelen. Zoals op de website van het Dharmahuis 

treffend wordt verwoord: “Het is simpelweg zitten in aandacht, zonder doel of winst – zoals de oude 

meesters zeggen: ‘Als je loopt, loop dan. Als je zit, zit dan.’”63 

 

De vaste structuur voor de bijeenkomsten zorgen ervoor dat er meer focus is voor het huidige 

moment. Daarbij is het belangrijk om te noemen dat deze opzet niet door het Dharmahuis zelf 

ontwikkeld, maar aansluit aan bij een gebruikelijke vorm die binnen de zenmeditatie breed wordt 

toegepast. Hoewel er tussen meditatiecentra onderlinge verschillen kunnen bestaan, blijft de 

basisopbouw doorgaans gelijk. Dit zorgt ervoor dat deelnemers niet telkens opnieuw hoeven te 

 
60 Beck, Tydeman en Verduin, Alle dagen zen, 26. 
61 Beck, Tydeman en Verduin, Alle dagen zen, 26. 
62 Dharmahuis, “Zen meditatie,” geraadpleegd op 13 mei 2025, https://dharmahuis.nl/zen-meditatie/.  
63 Dharmahuis, “Zen meditatie.” 



22 
 

wennen aan de opzet van de les, waardoor hun aandacht volledig bij de meditatie kan blijven. Eén van 

de deelnemers verwoordt dit als volgt: 

 

“En juist in die herhaling, dan hoef je dus niet na te denken over wat we moeten doen. En hoe we het 

moeten doen, dat is duidelijk. En daardoor krijg je de mogelijkheid om echt met je aandacht naar 

binnen te gaan en te kijken wat daar is.” 

De vaste structuur creëert dus ruimte waardoor het voor de deelnemers mogelijk is om met 

aandacht in het hier en nu aanwezig te zijn. Eén van de deelnemers vertelde bijvoorbeeld over haar 

opleiding tot meditatieleraar, hierin wordt ook benadrukt hoe belangrijk het is om de leer in haar 

oorspronkelijke vorm te behouden:  

“Ik kan zo naar de Noorderpoort gaan, ik kan zo naar Amsterdam gaan. Het is allemaal hetzelfde en 

het heeft dezelfde inhoud. Dat vind ik prachtig. Dat is iets, je kunt het rigide, je kunt het streng doen, je 

kunt het allemaal benoemen, maar dat heeft een rituele, daar wordt voor gewaakt. En daarom is de 

opleiding ook daarop gericht. Om die traditie zuiver te houden. Juist omdat er een tendens in onze 

maatschappij is om alles maar aan te grijpen voor je eigen welzijn.” 

Deze uitkomsten laten zien dat de structuur van de meditatiebijeenkomsten niet alleen ruimte 

biedt om in het hier en nu te leven, maar ook de mogelijkheid creëert voor deelnemers om zich te 

verbinden met een bredere boeddhistische praktijk, zoals die van het Dharmahuis of andere centra.  

 

 

  



23 
 

5 Conclusie 

In dit onderzoek stond de volgende vraag centraal: “Hoe speelt de boeddhistische achtergrond 

van zenmeditatie een rol in de ervaring van meditatie van beoefenaars binnen het Dharmahuis?” Aan 

de hand van verschillende subvragen is geprobeerd antwoord te geven op deze centrale vraag. De 

subvragen richtten zich op de invulling van de meditatiebijeenkomsten in het Dharmahuis, de 

boeddhistische concepten die daarin een rol spelen, de ervaringen van de deelnemers en de betekenis 

die zij geven aan hun meditatiepraktijk. Door gebruik te maken van de lived religion benadering is 

getracht een zo realistisch mogelijk beeld te schetsen van hoe de meditatiepraktijk daadwerkelijk 

wordt vormgegeven en beleefd in het dagelijks leven. 

De meditatiebijeenkomsten kennen een vaste structuur, bestaande uit verschillende vormen 

van meditatie, zoals twee zittende meditaties van 25 minuten, een loopmeditatie en een theemeditatie. 

Daarnaast worden gezamenlijk teksten uit de boeddhistische leer gelezen of gereciteerd. Deze 

structuur helpt deelnemers om met aandacht in het moment aanwezig te zijn en bevordert het bewust 

contact maken met het eigen lichaam. Bovendien maakt deze herkenbare opbouw het mogelijk voor 

deelnemers om ook elders in te stromen, bij andere meditatiecentra met een vergelijkbare aanpak. 

Uit de resultaten blijkt dat zenmeditatie binnen het Dharmahuis een centrale plek inneemt in 

het leven van de deelnemers. Het is niet slechts een religieuze praktijk, maar een inspiratiebron en 

richtingwijzer die hen helpt om op een bewuste en harmonieuze manier in het leven te staan. De lived 

religion benadering maakt duidelijk dat zenboeddhisme voor veel deelnemers een levensfundament 

vormt. 

Dit fundament krijgt mede vorm door de boeddhistische concepten die tijdens de 

bijeenkomsten worden besproken. Begrippen als non-dualiteit beïnvloeden de manier waarop 

deelnemers zichzelf en hun omgeving ervaren. Ze beschrijven een diepgevoelde verbondenheid met de 

wereld om hen heen en erkennen de voortdurende veranderlijkheid van het bestaan. Uit de interviews 

blijkt dan ook dat de boeddhistische achtergrond van zenmeditatie nog steeds een wezenlijk onderdeel 

vormt van de beoefening. Tegelijkertijd geven deelnemers aan dat deze concepten voortkomen uit hun 

persoonlijke meditatiepraktijk, en niet andersom: het zijn geen dogma’s die vooraf richting geven, 

maar inzichten die zich gaandeweg ontvouwen. 

Volgens de deelnemers is regelmatige beoefening essentieel. De balans tussen de 

boeddhistische achtergrond en de praktijk ligt daarbij duidelijk meer aan de kant van het 

daadwerkelijke mediteren. De theorie krijgt pas betekenis in de ervaring. 

Tot slot is het belangrijk te onderkennen dat zenboeddhisme een dynamisch karakter heeft. 

Hoewel er binnen het Dharmahuis bewust wordt gestreefd naar het behouden van de oorspronkelijke 

vorm, spelen moderne invloeden en de sociale en culturele context onvermijdelijk een rol in de manier 

waarop de praktijk zich ontwikkelt. Deze veranderlijkheid is een kenmerk van lived religion en laat 

zien dat het zenboeddhisme zich voortdurend aanpast aan de wereld waarin het wordt beoefend. 



24 
 

6 Discussie  

In het vorige hoofdstuk kwamen verschillende belangrijke thema’s naar voren op basis van de 

interviews en observaties. In dit hoofdstuk worden deze thema’s vanuit het theoretisch kader 

analytisch benaderd. Er zal worden ingegaan op de theorie over de hedendaagse interpretatie van 

boeddhisme, lived religion, non-dualiteit en er zal nog een aanbeveling worden gedaan voor 

toekomstig onderzoek rond het onderwerp van dit onderzoek.  

6.1 Lived religion in de theorie en in de praktijk van het Dharmahuis 

In de literatuur is dieper ingegaan op de lived religion benadering, die is gebaseerd op 

veldwerk en onderzoekt hoe mensen religie in hun dagelijks leven ervaren.64 Door de toenemende 

kritiek binnen de religiewetenschap op een universele definitie van religie, is de lived religion 

benadering ontstaan. Hierbij is het belangrijk religie te definiëren aan de hand van de specifieke 

cultuur en tijd waarin het wordt bestudeerd.65 Ammerman beschouwt lived religion als een benadering 

om religie te bestuderen zoals deze in het dagelijks leven wordt beleefd 66. Het veldwerk van Wiering 

heeft ook laten zien dat er een tegenstrijdigheid kan zijn tussen de geleefde werkelijkheid van mensen 

en de aannames of kaders die onderzoekers vooraf hanteren.67 McGuire benadrukt dat het definiëren 

van religie complex is, omdat ideeën over ‘echte’ religie voortkomen uit sociale en politieke 

machtsverhoudingen. Hierdoor kregen sommige praktijken voorrang, terwijl andere werden 

uitgesloten.68  Hierom stelt de lived religion benadering geen vaste definitie van religie voorop, maar 

richt zich op wat mensen zelf als religieus of spiritueel ervaren, in plaats van religie als een objectief 

en theoretisch gegeven te beschouwen.69 

Ondanks dat dit onderzoek niet is uitgevoerd binnen de dagelijkse context van de deelnemers 

van het Dharmahuis, hebben de deelnemers wel verteld over de betekenis van zenmeditatie in hun 

dagelijks leven. Concepten zoals in het hier en nu leven en dingen met aandacht doen worden 

toegepast binnen het dagelijks leven. Dit komt ook naar voren in het citaat waarmee dit onderzoek 

werd geopend. Zenmeditatie heeft een diepe en blijvende invloed op het leven van de deelnemers. De 

boeddhistische leer fungeert voor hen als inspiratiebron en richtingaanwijzer, die helpt om het leven 

op een zo harmonieus mogelijke manier vorm te geven. Zenmeditatie gaat uiteindelijk niet alleen over 

meditatie op zich, maar over het leven zelf en de manier waarop men dat vormgeeft. Dit sluit nauw 

aan bij de insteek van de lived religion benadering, die niet uitgaat van wat een religie voorschrijft, 

maar juist onderzoekt hoe mensen in de praktijk met religie omgaan. Deze benadering maakt zichtbaar 

dat zenmeditatie voor de deelnemers veel meer is dan een religie of filosofie; het vormt een 

 
64 Knibbe and Kupari, “Theorizing Lived Religion,” 158. 
65 Knibbe and Kupari, “Theorizing Lived Religion,” 158. 
66 Ammerman, “In Search of Religion in Everyday Life,” 7.  
67 Wiering, “Others Think I am Airy-fairy,” 384. 
68 McGuire, “Lived Religion: Faith and Practice in Everyday Life.” 21-22.  
69 Knibbe and Kupari, “Theorizing Lived Religion,” 166-167. 



25 
 

levensfundament, ontwikkelt zich tot een levenswijze en beïnvloedt aspecten van het dagelijks 

bestaan. 

6.2 Het boeddhisme in theorie en in de praktijk van het Dharmahuis 

Zoals eerder in het theoretisch kader besproken, is het boeddhisme aan veel verandering 

onderhevig. Van der Velde beschrijft onder andere dat zowel de klassieke boeddhistische tradities in 

Azië als de moderne interpretaties van het boeddhisme in het Westen zeer dynamisch zijn en 

voortdurend in ontwikkeling blijven.70 Lopez betoogt dat het boeddhisme niet simpelweg een 

voortzetting is van oude tradities, maar een herinterpretatie die past binnen de hedendaagse westerse 

denkbeelden en idealen.71  Aan de andere kant wordt de geschiedenis van het boeddhisme ook 

beschreven als een voortdurende balans tussen het behoud van traditionele idealen en de noodzaak tot 

aanpassing aan veranderende sociale en culturele omstandigheden. Ondanks deze transformaties wordt 

boeddhisme in de populaire perceptie vaak nog steeds gezien als een traditie die haar oorspronkelijke 

zuiverheid grotendeels heeft behouden.72 

Wanneer we het Dharmahuis vergelijken met wat de literatuur zegt over de veranderende aard 

van het boeddhisme, blijkt dit ook hier zichtbaar. De boeddhistische leer is voortdurend in 

ontwikkeling en onderhevig aan aanpassing. Binnen het Dharmahuis wordt gestreefd naar het 

behouden van de traditie, maar tegelijkertijd zijn er veranderingen doorgevoerd. Zo werd bijvoorbeeld 

genoemd dat de fysieke setting is aangepast: er is nu verwarming, wat de meditatieomgeving 

comfortabeler maakt dan vroeger. Zoals ook in wetenschappelijke literatuur wordt beschreven, hangen 

dit soort aanpassingen nauw samen met de context waarin de praktijk plaatsvindt en de sociale en 

culturele omstandigheden die daarop van invloed zijn. Uiteraard hebben ook hier moderne invloeden 

hun rol gespeeld en tot bepaalde ontwikkelingen geleid, maar desondanks wordt er bewust gestreefd 

naar het zoveel mogelijk behouden van de oorspronkelijke vorm van zenmeditatie. Dit betekent niet 

dat de boeddhistische traditie of de uitvoering van zenmeditatie volledig overeenkomt met de 

oorspronkelijke vormen, maar uit de interviews blijkt dat er bewust wordt geprobeerd de essentie van 

de traditie te behouden, zodat de aandacht gericht kan blijven op de innerlijke beoefening. 

6.3 Non-dualiteit in theorie en in de praktijk binnen het Dharmahuis 

Het concept non-dualiteit is vanuit de interviews naar voren gekomen en heeft binnen het 

zenboeddhisme een belangrijke rol. In het theoretisch kader is dit concept ook verder toegelicht. 

Hierin kwam naar voren dat het bestaat uit twee delen, allereerst gaat het over relationaliteit en ten 

tweede gaat het over veranderlijkheid. Vanuit de literatuur wordt met non-dualiteit bedoelt dat er een 

subtiele verbondenheid is tussen het zelf en het geheel.73 Binnen het zenboeddhisme ontstaat ware 

 
70 Van der Velde, “De oude Boeddha in een nieuwe wereld,” 302. 
71 Lopez Jr., “A Modern Buddhist Bible,” 11-12. 
72 Heine en Prebish, “Buddhism in the Modern World,” 4.  
73 Davis, “Natural Freedom,” 343. 



26 
 

vrijheid wanneer je terugkeert naar een natuurlijke manier van leven, een manier die in harmonie is 

met wie je werkelijk bent en met de wereld om je heen.74 Vrijheid is geen eindpunt, maar een 

voortdurend proces van balans tussen individualiteit en verbondenheid. In deze beweging ligt de kern 

van non-dualiteit zoals begrepen in het boeddhisme en ook het zenboeddhisme.75 

Vanuit de interviews werd er veel gesproken over non-dualiteit en over hoe veel mensen een 

dualistisch perspectief hebben. Volgens de deelnemers kan dit dualistische perspectief zorgen voor een 

denkwijze waarin onderscheid wordt gemaakt en dit kan weer negatieve invloed kan hebben op 

mensen. Hierdoor zijn mensen erg ‘ik’ gericht terwijl alles met elkaar in verbinding staat.  

Zoals eerder benoemd in de resultaten, blijkt uit de interviews dat meditatie door de 

deelnemers wordt ingezet om de dualiteit in hun denken te overstijgen. Dit houdt in dat zij hun 

bestaande wereldbeeld moesten herzien: de manier waarop ze naar de wereld en alles daarin keken, 

bleek niet langer toereikend. Volgens de deelnemers is meditatie, en vooral veel tijd doorbrengen op de 

meditatiemat, essentieel om de veranderlijkheid en relationaliteit van alles in de wereld te leren zien en 

begrijpen. De connectie met non-dualiteit wordt hier duidelijk, aangezien deze manier van kijken in de 

literatuur vaak met dit concept wordt verbonden. Het loslaten van oude denkpatronen kost tijd en 

oefening, maar volgens de deelnemers helpt meditatie hen om geleidelijk hun perspectief te 

verschuiven van een duaal naar een non-duaal wereldbeeld. Dit nieuwe perspectief brengt hen meer 

vrijheid en innerlijke rust. 

6.4 Aanbeveling voor toekomstig onderzoek 

Hoewel een lived religion benadering een waardevol perspectief biedt op de leefwereld van de 

deelnemers aan het Dharmahuis, ben ik mij er ook van bewust dat dit onderzoek bepaalde beperkingen 

kent. Omdat het is uitgevoerd in het kader van een bachelorscriptie voor de opleiding 

Religiewetenschappen aan de Rijksuniversiteit Groningen, was de beschikbare tijd beperkt. Bovendien 

richt het onderzoek zich uitsluitend op het Dharmahuis, waardoor er geen algemene conclusies kunnen 

worden getrokken over de lived religion van andere beoefenaars van zenmeditatie. 

In toekomstig onderzoek zou de specifieke context beter meegenomen kunnen worden in de 

analyse, om zo meer inzicht te krijgen in hoe continuïteit, verandering en contextualisering de 

meditatiepraktijk beïnvloeden. Ook zou toekomstig onderzoek zich kunnen richten op andere locaties 

waar zenmeditatie wordt beoefend, om eventuele overeenkomsten of verschillen in kaart te brengen. 

Aangezien dit onderzoek plaatsvond in een stad in Friesland, is het bovendien goed denkbaar dat de 

resultaten voor dezelfde onderzoeksvraag zouden kunnen variëren in andere meditatiecentra of 

provincies. 

 

  

 
74 Davis, “Natural Freedom,” 343. 
75 Davis, “Natural Freedom,” 343. 



27 
 

7 Bibliografie  

Ammerman, Nancy Tatom. 2013. “In Search of Religion in Everyday Life.” In Sacred Stories, 

Spiritual Tribes: Finding Religion in Everyday Life. New York: Oxford University Press. 

https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780199896448.003.0001. 

Bazzano, Manu. 2021. “Meditation and the Post-Secular Condition.” In The Oxford Handbook of 

Meditation, edited by Miguel Farias, David Brazier, and Mansur Lalljee. Oxford: Oxford 

University Press. https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780198808640.013.29. 

Beck, C.J., N. Tydeman en V. Verduin. 2007.  Alle dagen zen. Amsterdam: Karnak. 

Davis, Bret W. 2011. “Natural Freedom: Human/Nature Nondualism in Japanese Thought.” In The 

Oxford Handbook of World Philosophy, edited by William Edelglass and Jay L. Garfield. 

Oxford Handbooks. Oxford: Oxford University Press. https://doi-org.proxy-

ub.rug.nl/10.1093/oxfordhb/9780195328998.003.0029. 

Dharmahuis. n.d. “Aanbod.” Accessed May 7, 2025. https://dharmahuis.nl/activiteiten/. 

Dharmahuis. n.d. “Dharmahuis.” Accessed May 7, 2025. https://dharmahuis.nl/activiteiten/. 

Dharmahuis. n.d. “Home.” Accessed May 7, 2025. https://dharmahuis.nl/activiteiten/. 

Dharmahuis. n.d. “Zen meditatie.” Accessed May 7, 2025. https://dharmahuis.nl/zen-meditatie/. 

GGZnieuws. 2025. “Steeds meer mensen willen meditatie leren.” GGZnieuws, 28 maart. 

https://www.ggznieuws.nl/steeds-meer-mensen-willen-meditatie-leren/. 

Heine, Steven, en Charles S. Prebish. 2003. Buddhism in the Modern World: Adaptations of an Ancient 

Tradition. New York: Oxford University Press. 

https://ebookcentral.proquest.com/lib/rug/detail.action?docID=439052  

Helderman, Ira. 2023. “Meditation Madness: Meditation’s Popularity, Popular Religion and 

Unsupervised Religion.” Culture and Religion 23, no. 1: 21–45. 

https://doi.org/10.1080/14755610.2023.2294023. 

Hennink, Monique M., Inge Hutter, and Ajay Bailey. 2020. Qualitative Research Methods. 2nd ed. Los 

Angeles: Sage. 

Knibbe, Kim, en Helena Kupari. 2020. “Theorizing Lived Religion: Introduction.” Journal of 

Contemporary Religion 35, no. 2: 157–76. https://doi.org/10.1080/13537903.2020.1759897. 

Lin, Chien-Te. 2013. "Rethinking Mind-Body Dualism: A Buddhist Take on the Mind-Body Problem." 

Contemporary Buddhism 14, no. 2: 239–64. https://doi.org/10.1080/14639947.2013.832081. 

Lopez Jr., Donald. 2002. A Modern Buddhist Bible: Essential Reading from East to the West. Boston: 

Beacon Press. 

McGuire, Meredith B. 2008. Lived Religion: Faith and Practice in Everyday Life. Oxford: Oxford 

University Press. 

McMahan, David L. 2023. “Introduction.” In Rethinking Meditation: Buddhist Practice in the Ancient 

and Modern Worlds. New York: Oxford University Press. https://doi-org.proxy-

ub.rug.nl/10.1093/oso/9780197661741.003.0001. 

McMahan, David L. 2023. “What Difference Does Context Make? Meditation and Social 

Imaginaries.” In Rethinking Meditation: Buddhist Practice in the Ancient and Modern Worlds, 



28 
 

43–67. New York: Oxford University Press. 

https://doi.org/10.1093/oso/9780197661741.003.0003.  

Spradley, James P. 1980. Participant Observation. New York, London: Holt, Rinehart and Winston ; 

Harcourt Brace Jovanovich College Publishers. 

Van der Velde, Paul. 2015. De oude Boeddha in een nieuwe wereld: Verkenningen in de westerse 

dharma. Nijmegen: Vantilt. 

Wiering, Jelle. 2016. “Others Think I am Airy-fairy”: Practicing Navayana Buddhism in a Dutch 

Secular Climate. Contemporary Buddhism 17 (2): 369–389. 

https://doi.org/10.1080/14639947.2016.1234751.  

Williams, Clifford. 2020. Religion and the Meaning of Life: An Existential Approach. Cambridge 

Studies in Religion, Philosophy, and Society. Cambridge: Cambridge University Press. 

 

 

 

  



29 
 

Bijlagen  

Bijlage 1 

Observatie 1 Dharmahuis - 15-04-2025 - Eerste kennismaking met het Dharmahuis 

Op dinsdag 15 april had ik mijn eerste afspraak in het Dharmahuis in Leeuwarden. Deze ontmoeting 

was bedoeld als een kennismaking en niet om direct een interview af te nemen. De afspraak was met 

de oprichter van het Dharmahuis, een persoon die ik in dit verslag A zal noemen. 

Bij aankomst liep ik het gebouw binnen en kwam ik terecht in een grote zaal. Hier worden ook de 

meditatiebijeenkomsten gehouden. A verwelkomde me vriendelijk en we namen plaats in een 

kleinere ruimte, waar we in alle rust met elkaar konden praten. Ik begon met het toelichten van mijn 

onderzoek: wat het doel ervan is, en hoe ik tot dit onderwerp ben gekomen. A vertelde vervolgens 

over haar eigen achtergrond en de totstandkoming van het Dharmahuis. Ze legde uit wat haar 

persoonlijke motivatie was om deze plek op te richten en wat het voor haar betekent. 

Na dit persoonlijke gesprek bespraken we ook enkele praktische zaken, zoals de mogelijkheden voor 

het houden van interviews. We kwamen overeen dat A twee personen zal benaderen die al langere 

tijd betrokken zijn bij het Dharmahuis. Eén van hen verzorgt zelfs de maandagavondbijeenkomst. Het 

plan is om, nadat ik tweemaal aan de bijeenkomsten heb deelgenomen, ook aan de rest van de groep 

te vragen wie eventueel openstaat voor een interview. 

Na ons gesprek gingen we samen terug naar de grote zaal. A gaf mij daar meer informatie over het 

verloop van de bijeenkomsten en wat ik kan verwachten wanneer ik zelf deelneem. We deden een 

korte meditatie van tien minuten, voorafgegaan door uitleg over de juiste houding. Zo leerde ik dat 

mijn rug recht moet zijn en mijn knieën de mat dienen te raken. Er zijn verschillende manieren om te 

zitten, en het is mogelijk om een kussen te gebruiken voor extra ondersteuning. Ook het lopen naar 

de mat toe wordt bewust gedaan, met aandacht en respect. 

A vertelde mij tijdens ons gesprek meer over de achtergrond van zenmeditatie. Ze legde uit dat deze 

meditatievorm zijn oorsprong vindt in China en Japan. Volgens A wordt elke vorm van meditatie 

onvermijdelijk beïnvloed door de cultuur en context waarin die zich ontwikkelt. In het geval van 

zenmeditatie is dat duidelijk zichtbaar: het is gevormd binnen samenlevingen waarin structuur, 

discipline en precisie een grote rol spelen. Deze waarden komen dan ook tot uiting in de manier 

waarop de meditatie wordt beoefend. Een concreet voorbeeld hiervan is de wijze waarop deelnemers 

zich naar de mat begeven — dit moet niet zomaar gebeuren, maar via rechte lijnen, met volledige 

aandacht en beheersing. Zelfs zulke ogenschijnlijk eenvoudige handelingen maken deel uit van de 

meditatieve praktijk en reflecteren de onderliggende culturele invloeden. 



30 
 

De opbouw van de les begint met een incheckmoment, waarin deelnemers kunnen delen hoe ze erbij 

zitten. Daarna volgt een meditatie van ongeveer 25 minuten. Vervolgens wordt er een loopmeditatie 

gedaan, gevolgd door een kortere zitmeditatie. De bijeenkomst wordt afgesloten met het drinken van 

thee, op een meditatieve en bewuste manier. 

Tot slot vroeg ik of de bijeenkomsten gebaseerd zijn op een bepaalde methode of literatuur. A gaf aan 

dat het in het Dharmahuis niet om intellectuele kennis of vaste methodes draait. Het belangrijkste is 

om in het moment te zijn, en je volledige aandacht daarop te richten. 

  

  



31 
 

Bijlage 2  

Observatie 2 – Eerste meditatieles bijwonen – 17 april 2025 

Op donderdagavond 17 april woonde ik mijn allereerste meditatieles bij in het Dharmahuis. Ik was 

ruim op tijd aanwezig, zoals mij was aangeraden, omdat er een halfuur voor aanvang van de les 

gelegenheid was om samen thee te drinken. Dit moment heb ik benut om me voor te stellen aan de 

andere deelnemers. Kort vertelde ik over het doel van mijn onderzoek, waarna enkele aanwezigen 

openhartig deelden hoe zij in aanraking zijn gekomen met het Dharmahuis. Het was een warm 

welkom. 

Om half acht begon de les. Iedereen kon, indien gewenst, nog extra kussens of attributen pakken 

voordat men een plekje zocht in de zaal. De kussens lagen al netjes klaar. Er was een symbolische 

ingang gemarkeerd waarlangs iedereen de ruimte betrad. Het was gebruikelijk om daar een buiging 

te maken, evenals een tweede buiging voordat men op zijn of haar kussen ging zitten – met het 

gezicht van de mat af. In de ruimte stond een Boeddhabeeld, maar dit werd niet specifiek door de 

deelnemers geëerd. Alleen de docent maakte een buiging richting het beeld toen zij een kaarsje 

aanstak bij de start van de les. 

Nadat iedereen had plaatsgenomen, begon de les met een korte check-in ronde waarin werd 

gevraagd hoe men zich voelde. De reacties bleven beknopt. Vervolgens reciteerden we gezamenlijk 

de Soetra van de Allesomvattende Liefde, een soort monotone zang die rust bracht. Daarna volgde de 

eerste meditatiesessie van 25 minuten. De start werd gemarkeerd door een enkele slag op een 

belletje. Tijdens de meditatie zat iedereen in stilte in een vaste houding, waarbij je benen gevouwen 

of naar achteren geplaatst konden zijn. Het was belangrijk dat de knieën een driehoek vormden op de 

grond, met de handen rustend op elkaar net onder de navel, waarbij de duimen elkaar raakten. 

Na 25 minuten klonk de bel opnieuw, gevolgd door twee tikjes met houten staafjes. Iedereen maakte 

een buiging en stond op voor de wandelmeditatie. Deze begon in een vlot tempo, maar vertraagde 

geleidelijk. Op een gegeven moment werd elke stap begeleid door de ademhaling: inademen bij het 

optillen van de voet, uitademen bij het neerzetten. 

Na de wandelmeditatie namen we opnieuw plaats op onze kussens. De docent introduceerde het 

nieuwe thema van de week: medevreugde. Ze vertelde een verhaal over een moeder en haar zoon. 

De jongen verlangde naar iets dat een vriendje had, maar zijn moeder legde uit dat hij dan ook het 

hele leven van die vriend zou moeten overnemen – inclusief het negatieve. Zo besefte hij dat zijn 

eigen leven ook waardevolle elementen bevatte. De les was duidelijk: wees blij voor anderen, ook als 

zij iets hebben wat jij misschien graag zou willen, want verbondenheid met anderen is belangrijk. Eén 



32 
 

van de deelnemers gaf een mooie aanvulling: medevreugde kan alleen stromen als er genoeg ruimte 

in jezelf is. Als je zelf niet in balans bent, is het essentieel eerst goed voor jezelf te zorgen. 

Aansluitend volgde een tweede meditatiesessie van 25 minuten. Eén keer in de drie weken is er de 

mogelijkheid om tijdens deze sessie individueel in gesprek te gaan met de docent. Deelnemers die 

hiervan gebruik wilden maken, legden een papiertje voor hun mat. Zodra de bel klonk, liep de docent 

naar een andere ruimte en luidde daar opnieuw een bel om de eerste deelnemer op te roepen. Dit 

herhaalde zich totdat iedereen die wilde, aan de beurt was geweest. 

Na de meditatie dronken we op een meditatieve manier thee. Eén persoon schonk de thee in, terwijl 

de anderen hun kopje omhoog hielden. Zodra er genoeg was ingeschonken, gaf je dit aan met een 

handgebaar. Bij het doorgeven of ontvangen van de thee werd een buiging gemaakt. Tijdens de 

eerste ronde wachtte iedereen tot iedereen thee had, bij de tweede ronde kon men al drinken zodra 

de persoon naast je ook thee had ontvangen. Als afsluiting werd er nogmaals gebogen. 

Tot slot ruimde iedereen zijn of haar plek op en volgde er een laatste buiging. De les was daarmee ten 

einde. Een aantal deelnemers bleef nog even napraten met de docent. Zelf vroeg ik of het mogelijk 

was om boeken over het boeddhisme te lenen. Een andere deelnemer die niet aan het gesprek met 

de docent was toegekomen, kreeg nu alsnog de gelegenheid. Terwijl ik boven wachtte, bij de 

boekenplank, raakte ik in gesprek met een deelnemer die al twee jaar bijeenkomsten volgde. Hoewel 

hij inmiddels was verhuisd en verder moest reizen, bleef hij terugkomen. Ik vroeg wat hem zo trok 

aan deze bijeenkomsten. Hij antwoordde dat hij zich tijdens de bijeenkomsten echt in het moment 

voelde. Niet omdat hij per se rustiger werd van meditatie, maar omdat hij zich dan bewuster werd 

van het leven. In het dagelijks leven word je snel meegesleurd, zei hij, en dan leef je niet écht. 

Hij vertelde ook over een retraiteweekend in een christelijk klooster waar een zenboeddhist aanwezig 

was. Daar waren de regels iets minder strikt, wat hem goed beviel. Bijvoorbeeld: het was daar geen 

probleem als je tijdens het mediteren bewoog. Tot slot benadrukte hij hoe belangrijk het is om werk 

te doen dat je gelukkig maakt – ook dat draagt bij aan een bewuster leven. 

De docent kwam even later terug en gaf me een boek dat ze me aanraadde om meer te leren over 

het boeddhisme. Met dit boek in mijn tas verliet ik het Dharmahuis. Volgende week is er geen les op 

donderdag en de week daarna sluit ik aan bij de vrijdaggroep. Het zal dus even duren voordat ik deze 

groep weer zie, maar het lijkt me waardevol om ook andere bijeenkomsten te ervaren. 

  



33 
 

Bijlage 3  

Observatie 3 -meditatie les 2 - 02-05-2025 

Tijdens deze observatie zal één van de deelnemers worden aangeduid als deelnemer B. Met deze 

persoon heb ik ook een interview gehouden, wat extra context gaf aan mijn waarnemingen. Tijdens 

deze sessie heb ik vooral gelet op de gebruikte en aanwezige attributen in de lesruimte. 

Op vrijdag 2 mei volgde ik mijn tweede meditatieles. In tegenstelling tot de vorige keer, vond deze les 

op vrijdag plaats in plaats van donderdag, zodat ik een les kon bijwonen van een andere docent. 

Echter, de vaste docent was die dag ziek, waardoor de les werd overgenomen door een andere 

ervaren deelnemer: deelnemer B. Hoewel B geen officiële docent is, heeft hij veel ervaring met 

meditatie en is hij al langere tijd verbonden aan het Dharmahuis. 

Een half uur voor aanvang van de les begonnen we gezamenlijk met theedrinken. Tijdens dit moment 

voegde zich nog een extra deelnemer bij ons. Beide deelnemers gaven aan dat ze meer mensen 

hadden verwacht, maar ondanks het lage aantal aanwezigen werd de les om 14:30 uur gewoon 

gestart. 

De les verliep in grote lijnen zoals de vorige keer, maar er waren ook duidelijke verschillen. Deze 

veranderingen hadden vooral te maken met het feit dat deelnemer B de les verzorgde en met het 

kleinere aantal deelnemers. Bij binnenkomst in de zaal werd er eerst een buiging gemaakt bij de 

entree, waarna iedereen plaatsnam. Vervolgens deden we een rondje waarin ieder kon delen hoe hij 

of zij zich voelde. Daarna lazen we gezamenlijk een tekst voor. 

Voor we begonnen met de eerste zittende meditatie, deden we een aantal lichaamsoefeningen. Deze 

oefeningen waren nieuw voor mij, omdat bij de vorige bijeenkomst deze tijd werd ingevuld met 

persoonlijke gesprekken. De eerste meditatie duurde 25 minuten, gevolgd door een loopmeditatie. 

Aansluitend las deelnemer B een tekst voor. Daarna volgde nog een zittende meditatie, die korter was 

dan de eerste vanwege de kleine groep. Net als de vorige keer sloten we de les af met een thee-

meditatie. 

Wat mij deze keer sterk opviel, was de andere sfeer in vergelijking met mijn eerste les. De les voelde 

minder strikt aan; bepaalde regels en gebruiken leken iets losser gehanteerd te worden. Zo werd er 

bijvoorbeeld niet in rechte lijnen gelopen van en naar de kussens, en er werd merkbaar meer gepraat 

tussen de oefeningen door. Dit verschil in sfeer lijkt mede veroorzaakt te zijn door de afwezigheid van 

de vaste docent, waardoor de rollen binnen de groep anders verdeeld waren. 

 

 



34 
 

Plattegrond van de meditatiezaal 

Op de onderstaande plattegrond is de indeling van de meditatiezaal weergegeven. De zaal wordt 

betreden via de linkerdeur, na het gezamenlijke theedrinken in de keuken. Het gebied boven de 

blauwe lijn is bedoeld als loopruimte; dit is ook de route die wordt genomen richting de zitplaats. Bij 

het oranje balkje bevindt zich de symbolische ingang van de Zendo, dit is geen fysieke doorgang, 

maar een afgesproken plek waarlangs men de zaal betreedt. 

Rechts van deze ingang staan zwarte schutten, die het zicht naar buiten blokkeren. Achter deze 

schutten bevinden zich stoelen en kasten. Hier trekken mensen doorgaans hun schoenen uit voor ze 

verder lopen naar de keuken. In de dichtstbijzijnde kast (nabij de oranje balk) worden spullen 

bewaard die te koop zijn, evenals folders met informatie. In de kast aan de andere kant liggen 

materialen die tijdens de les gebruikt kunnen worden. 

De rechthoekige vormen met rondjes in het midden op de plattegrond stellen de kussens voor 

waarop deelnemers zitten. Sommige deelnemers gebruiken ook kleine bankjes of stoelen, afhankelijk 

van hun voorkeur. Aan de linkerkant van de zaal staat een laag kastje met daarop een Boeddhabeeld, 

omringd door kaarsjes en een vaasje met bloemen. Voor elke les worden de kaarsjes aangestoken als 

onderdeel van het ritueel. 

Het kussen aan de rechterzijde van de kopse kant is normaal gesproken de plek waar de docent 

plaatsneemt. Tijdens deze specifieke les bleef dit kussen echter leeg, omdat de vaste docent afwezig 

was. Naast deze plek, aan de linkerkant, zat een deelnemer die over meerdere attributen beschikt die 

tijdens de les kunnen worden gebruikt. 

Tot deze attributen behoren onder andere een grote en een kleinere schaal. Hoewel deze schalen 

tijdens deze les niet zijn gebruikt, zijn ze standaard aanwezig in de zaal. Daarnaast bevinden zich op 

deze plek ook twee houten klankbalkjes, aangeduid met blauwe streepjes boven de kleine schaal op 

de plattegrond. Deze worden doorgaans gebruikt om de aandacht te vestigen op het begin van een 

meditatie of een ander belangrijk moment tijdens de les. 

Verder is er een klein belletje aanwezig dat een duidelijke rol speelt in de structuur van de meditatie: 

het wordt driemaal geluid bij de start van de meditatie en eenmaal om het einde ervan aan te geven. 

Deze eenvoudige maar betekenisvolle geluidssignalen helpen de deelnemers om hun aandacht te 

richten en de overgang tussen de onderdelen van de les te markeren. 

 

 

  



35 
 

 

  



36 
 

Bijlage 4  

Observatie 4 - meditatie les 3 - 08-05-2025 

Op donderdagavond 8 mei volgde ik mijn derde meditatie les. Tijdens deze les richtte ik me vooral op 

mijn gevoel en de sensaties die ik in mijn lichaam waarnam. De opbouw van de les was vergelijkbaar 

met die van de vorige keren. Een belangrijk thema dat de docent dit keer besprak, was 

gelijkmoedigheid. 

Met gelijkmoedigheid wordt niet bedoeld dat je geen emoties mag voelen, maar juist dat je in balans 

blijft te midden van die emoties. Het draait om evenwicht, om steeds weer terug te keren naar je 

middelpunt. Terwijl ze dit uitlegde, legde de docent een hand op haar buik. Dat fysieke gebaar 

maakte het tastbaar: je hebt een plek in jezelf waar je altijd naar terug kunt keren. Als er heftige 

emoties opkomen, is het niet de bedoeling dat je jezelf daarin verliest. Door naar je middelpunt terug 

te keren, kun je de emoties waarnemen zonder erin meegezogen te worden. Wanneer je je wél laat 

meeslepen, raak je snel verstrikt in gedachten en kom je moeilijk uit die maalstroom. Dat middelpunt 

helpt om gelijkmoedig te blijven en meer in balans te zijn, het gaat hierbij meer om voelen dan om 

denken. 

Aan het begin van de les had ik aangegeven dat ik een lange, drukke dag achter de rug had. Ik had 

gewerkt én een interview afgenomen, wat mijn hoofd erg vol had gemaakt. De docent vertelde me 

dat ik niet van mezelf moest verwachten dat ik per se rustig zou worden. Ik mocht de meditatie 

gewoon ervaren, zonder er iets van te willen maken. Dat inzicht nam veel druk weg en gaf ruimte om 

echt te zijn met wat er op dat moment was. 

Misschien dat dit de reden waarom tijdens de eerste zittende meditatie ik een bijzondere ervaring 

had. Het voelde bijna alsof ik sliep, maar ik was juist heel erg aanwezig. Mijn gedachten waren er nog 

wel, maar op een afstand. Het leek een soort tussenfase van bewustzijn, misschien iets dat meditatie 

kan oproepen. Tegelijkertijd raakte ik in paniek. Mijn hele lichaam begon te tintelen en vanbinnen 

voelde het alsof ik aan het schreeuwen was. Het was een intense en angstige ervaring. Om uit dat 

gevoel te komen, begon ik zachtjes met mijn vingers over elkaar te wrijven om het contact met mijn 

lichaam terug te krijgen. Ook liet ik mijn gedachten weer meer toe, gewoon om weer wat houvast te 

voelen. 

Bij de tweede zittende meditatie voelde ik nog wat spanning en terughoudendheid, maar toch 

ervaarde ik deze als veel prettiger. Deze sessie duurde tien minuten en leek zo voorbij te zijn. Ik 

voelde me hierbij rustiger en meer op mijn gemak. 



37 
 

Ook tijdens de loopmeditatie kon ik me goed concentreren, al merkte ik dat mijn gedachten soms 

afdwaalden. Maar dat was oké, dat mocht gewoon gebeuren.  

  



38 
 

Bijlage 5  

Observatie 5 – Meditatie les 4 – 15 mei 2025 

Op donderdagavond 15 mei nam ik deel aan mijn vierde meditatie les. Deze keer waren er opvallend 

meer deelnemers dan normaal; in totaal zaten we met negen mensen in de zaal, inclusief de docent. 

De structuur van de les was grotendeels zoals ik gewend was, maar dit keer lieten we de 

lichaamsoefeningen achterwege. In plaats daarvan was er weer ruimte voor persoonlijke gesprekken 

met de docent, iets waar ik, op haar aanraden, ook gebruik van heb gemaakt. 

Aan het begin van de les vroeg de docent of er deelnemers waren die wilden helpen bij het 

onderhoud van de tuin van het meditatiecentrum. De tuin moet namelijk drie keer per week verzorgd 

en bewaterd worden, en de docent gaf aan dat zij daar zelf steeds minder tijd voor heeft vanwege 

haar andere verantwoordelijkheden binnen het Dharmahuis. Ze bracht dit verzoek op een natuurlijke 

manier ter sprake, aansluitend op een metta-meditatie die zij had voorgelezen. 

In tegenstelling tot eerdere bijeenkomsten, waarin we gezamenlijk de Soetra van de allesomvattende 

liefde opdroegen, stond deze keer de metta-meditatie centraal. De tekst benadrukte dat alle wezens 

gelijkwaardig zijn en gelijke rechten verdienen, een ideaal dat, hoewel het in de praktijk nog niet 

overal werkelijkheid is, wel als richtinggevend gezien zou moeten worden. 

Tijdens de tweede zittende meditatie verliet de docent even de zaal om zich terug te trekken in het 

keukentje, waar de persoonlijke gesprekken zouden plaatsvinden. Wanneer je met haar wilde 

spreken, kon je dit aangeven door het hoekje van een papiertje onder je meditatiekussen uit te laten 

steken. Toen het belletje klonk, begaf de eerste deelnemer zich naar de keuken. Even later klonk het 

belletje opnieuw, en wist ik dat het mijn beurt was. Toch twijfelde ik even of ik al mocht komen. Ik 

maakte oogcontact met iemand aan de overkant van de zaal, die bevestigend knikte. Hierdoor wist ik 

dat ik naar de keuken kon lopen. 

Voordat ik de zaal verliet, boog ik zoals gebruikelijk voor mijn kussen, en liep toen rustig naar de 

keuken. Daar nam ik plaats op een stoel tegenover de docent. We begroetten elkaar met een zittende 

buiging, waarna ze me vroeg hoe ik de bijeenkomsten tot nu toe had ervaren. Ik vertelde haar over 

mijn paniekerige ervaring tijdens een eerdere meditatie. De docent luisterde aandachtig en 

benadrukte het belang van in contact blijven met je lichaam, van voelen in plaats van je verliezen in 

gedachten of het maken van onderscheid tussen ‘ik’ en ‘de ander’. Volgens haar is juist het loslaten 

van die scheiding een bron van compassie en helpt het om niet vast te blijven zitten in je emoties. 

Ik vroeg haar of compassie ook naar jezelf gericht kan zijn, de docent bevestigde dit. Ze gaf aan da het 

soms belangrijk is om emoties juist te omarmen omdat ze niet blijvend zijn. Alleen door ze er te laten 



39 
 

zijn, kunnen ze ook weer verdwijnen. Het onderdrukken van gevoelens werkt vaak 

averechts,  aanvaarding is essentieel. 

Na het gesprek keerde ik terug naar de meditatiezaal, waar we aansluitend de theemeditatie deden. 

Het was een kalme afsluiting van een indrukwekkende les. 

Na afloop raakte ik nog in gesprek met enkele mededeelnemers. Eén van hen vertelde dat hij al 

langer interesse had in het boeddhisme en er veel over had gelezen. Toch, zei hij, was boeken lezen 

alleen niet voldoende. Volgens hem kon je de ware waarde van meditatie pas ervaren door het 

daadwerkelijk te beoefenen, door tijd door te brengen op het kussen en jezelf open te stellen voor de 

praktijk. Dat inzicht bleef nog even bij me hangen toen ik later die avond naar huis ging. 

  



40 
 

Bijlage 6  

Interview vragen:  

Introstuk: 

Bedankt dat u mee wilt werken aan dit interview. 

Mijn naam is Albertine Bijland en ik ben derdejaars student religiewetenschappen aan de 

Rijksuniversiteit Groningen. Voor mijn scriptie wil ik onderzoek doen naar hoe hedendaagse 

beoefenaars van zenmeditatie hun praktijk ervaren, en in wat voor betekenis zij hieraan geven. De 

resultaten van dit onderzoek zullen niet gepubliceerd worden op de website van de RUG en alleen 

door mij en mijn begeleiders worden gelezen.  

Het interview zal ongeveer 30 minuten duren. U mag op elke vraag zo open of beperkt antwoorden 

als u zelf wilt, en als er vragen zijn die u liever niet beantwoordt, is dat natuurlijk geen probleem. 

Met uw toestemming neem ik dit gesprek op, zodat ik het later kan uitwerken. De opname wordt 

alleen gebruikt om het interview uit te werken en blijft vertrouwelijk. Uw naam en andere 

persoonlijke gegevens worden niet genoemd in het uitgetypte interview en het eindverslag. Geeft u 

daarvoor toestemming? Ja/Nee (ondertekenen toestemming) 

Heeft u nog vragen voordat we beginnen? 

Algemene achtergrond en introductie 

1. Kunt u iets vertellen over uw persoonlijke achtergrond?   

2. Hoe bent u in aanraking gekomen met meditatie? 

3. Kunt u een typische meditatiebijeenkomst in het Dharmahuis beschrijven? 

4. Hoe vaak en op welke manier beoefent u meditatie? 

5. Mediteert u ook buiten het Dharmahuis? Zo ja, hoe verschilt dat? 

6. Zijn er bepaalde rituelen of structuren die u volgt tijdens het mediteren? 

 

Ervaring met zenmeditatie 

7. Hoe ervaart u zenmeditatie op lichamelijk, mentaal en/of emotioneel niveau? 

8. Heeft uw ervaring met meditatie zich in de loop der tijd veranderd? Zo ja, op welke manier? 

9. Zijn er specifieke momenten of ervaringen die u als bijzonder betekenisvol hebt ervaren 

tijdens de meditatie? 

10. Wat betekent zenmeditatie voor u persoonlijk? 

1. Zijn er bepaalde waarden of inzichten die u uit de meditatiepraktijk haalt? 

11. Heeft de beoefening van zenmeditatie invloed op uw dagelijks leven? Zo ja, op welke manier? 

Rol van religie en spiritualiteit 

12. Bent u bekend met de boeddhistische achtergrond van meditatie? Hoe speelt deze 

achtergrond voor u een rol in uw beoefening? 



41 
 

13. Worden tijdens de meditatiebijeenkomsten boeddhistische concepten besproken of 

toegepast? Kunt u daar voorbeelden van geven? 

14. Zijn er aspecten van uw meditatie beoefening die u als typisch westers of juist traditioneel 

boeddhistisch zou omschrijven? 

15. Zijn er bepaalde boeddhistische concepten of leringen die u inspireren in uw 

meditatiepraktijk? 

16. Wordt meditatie door u ervaren als een religieuze of spirituele praktijk?  

17. Heeft uw meditatie beoefening invloed op uw kijk op religie of spiritualiteit in het algemeen? 

18. Wordt er binnen het Dharmahuis aandacht besteed aan de religieuze of filosofische 

achtergrond van meditatie? Zo ja, hoe? 

 

Dharmahuis en de gemeenschap 

19. Voelt u zich aangemoedigd om de boeddhistische aspecten van meditatie te verkennen, of 

ligt de nadruk voor u meer op praktische toepassingen? 

Vergelijking en toekomstvisie 

20. Heeft u ervaring met andere meditatievormen of -groepen? Hoe verschilt uw ervaring daar 

met die bij het Dharmahuis? 

21. Denkt u dat de boeddhistische achtergrond van zenmeditatie een grotere of kleinere rol zal 

gaan spelen in de toekomst? 

Reflectie en afsluiting 

22. Is er iets wat u zelf belangrijk vindt om toe te voegen over uw beleving van zenmeditatie? 

  



42 
 

Bijlage 7  

Codeboek:  

 Code  Inductief / 
deductief  

Kleur  Voorbeeldzin 

1.  Zelfgericht  Inductief Geel  “Maar toen ik met die 
training bezig was, 
merkte ik van ja, het 
is toch wel heel erg 
op mezelf gericht 
allemaal. En dan zit je 
in een soort koker, in 
een tunnel. Het is 
heel beperkt.” 

2.  Non-dualiteit  Inductief  Groen  “In de werkelijkheid 
heeft alles met elkaar 
te maken en 
beïnvloedt alles 
elkaar ook.” 

3.  In het hier en nu leven  Inductief  Blauw “Dat het er om gaat 
dat er niets iets in de 
toekomst is, dat er 
niets in het verleden 
is, dat het eigenlijk 
allemaal een illusie is 
zeg maar, dat alleen 
het hier en nu 
eigenlijk echt bestaat 
en het is eigenlijk ook 
een illusie dat dat dit 
jou is en de rest is 
allemaal andere 
dingen.” 

4.  Dualiteit  Inductief  Roze “En dat is eigenlijk 
waardoor de wereld 
op dit moment zo’n 
puinhoop wordt en 
zo’n doodlopende 
weg is, omdat we er 
zo van uitgaan dat wij 
het in de hand 
hebben. Dat wij de 
dingen kunnen 
sturen. Dat wij 
kunnen bepalen hoe 
ons leven loopt. Dat 
kan niet. Dat is niet 
zoals de werkelijkheid 
is.” 

5.  Heilzaam zijn  Inductief  Rood  “En met heilzaam 
bedoelen we in het 



43 
 

boeddhisme of je al 
dan geen lijden 
veroorzaakt. Dus er is 
geen algemeen goed 
en kwaad, maar we 
toetsen eraan of je 
het goede doet of het 
kwade, dat we 
toetsen dat aan in 
hoeverre je lijden 
veroorzaakt. En dat is 
de invloed die we 
kunnen uitoefenen. 
Namelijk om te 
proberen het goede 
te doen, geen lijden 
te veroorzaken” 

6.  Doel zen meditatie  Inductief  Grijs  “En weet je, de 
zenmeditatie is er in 
wezen op gericht om 
te zien wat er is. En 
dat vanuit jezelf, in 
jezelf, dat je je bewust 
bent van je lichaam, 
van je adem. En dat je 
ook ziet wat er zich 
allemaal in je geest 
afspeelt. En we 
proberen daar niet op 
te reageren. Dus om 
het gewoon te zien. 
En dan kom je steeds 
je eigen patronen 
tegen.” 

7.  Lijden   Inductief  groenblauw “En een ander 
belangrijk punt is in 
dit geheel, is dat wij 
als mensen graag dat 
wat fijn is willen 
hebben en dat wat 
niet fijn is willen 
vermijden.” 
 

8.  Opbrengsten meditatie  Inductief  paars “Ja, het doet me altijd 
weer me realiseren 
dat de dingen waar ik 
me door de dag heen 
druk over kan maken 
of die ik belangrijk 
vind tijdens de 
meditatie realiseer ik 



44 
 

me altijd nee dit is 
allemaal niet zo 
belangrijk. Dus daar 
helpt het me mee. 
Het helpt me ook om 
het te openen en me 
te verbinden met 
alles wat er is. Dat zijn 
denk ik dan de 
belangrijkste dingen 
waar het me mee 
helpt. En ja, verder 
maar goed, dat doe ik 
ook wel overdag helpt 
het me ook om niet in 
te gaan op gevoelens, 
emoties, 
gedachtestromen die 
er zijn. Dus om daar 
geen ding van te 
maken. Maar ja, dat 
wat er is, dat is er.” 

9.  Achtergrond meditatie Inductief Bruin “Dat is voor mij 
helemaal met elkaar 
verweven. Dat kan ik 
niet los zien van 
elkaar. En dat is 
bijvoorbeeld weer 
anders dan bij 
bijvoorbeeld 
mindfulness. Dat is 
een afgeleide van het 
boeddhisme. Het is 
wel ontstaan vanuit 
de boeddhistische 
leer.” 

10.  Boeddhistische concepten  Inductief olijfgroen “Nou ja, we zijn nu 
bezig met de 
bespreking van de 
vier Brahma-vihara's. 
Dat is een heel 
duidelijk 
boeddhistisch thema, 
onderwerp. En dat 
bespreek ik en van 
daaruit geef ik ook 
handreikingen hoe je 
dat in je dagelijks 
leven daadwerkelijk 
kunt toepassen.” 



45 
 

11.  Figuur boeddha  Inductief  Licht grijs  Nee, wij zien de 
Boeddha niet als een 
god, maar als een 
historische figuur die 
ons heel veel geleerd 
heeft. We spreken 
wel over de 
Boeddhanatuur, maar 
dat geeft aan, dat 
zegt iets over de 
werkelijkheid zoals 
die is. En die Boeddha 
natuur zit in ons 
allemaal. En we 
hebben een Boeddha 
beeld op het altaar. 
En dat is niet zozeer 
iets om te aanbidden 
als wel om ons eraan 
te herinneren. Om 
ons te herinneren 
aan, je zou kunnen 
zeggen, die Boeddha 
natuur. 
 

12.  Meditatie en religie  Inductief  Donkergroen “Voor mij is het 
wezen van religie en 
dat is ook de 
letterlijke vertaling 
daarvan, dat is 
herverbinden. En ja, 
dat is eigenlijk ook 
wat ik net zei toen je 
vroeg van ja, wat 
brengt meditatie? Dat 
openen, dat weer, de 
verbondenheid met 
alles wat er is. En dat 
zit ook in het 
verbinden met die 
Boeddha natuur, als 
het ware. En dat is de 
kern van religie” 

13.  Twee elementen (Praktijk en leer) Inductief donkerblauw “Dus ik denk, wil je 
het goed doen, dan 
beide. Alleen in de 
praktijk, het moet 
meer zijn dan alleen 
iets lezen en 
begrijpen. Ik denk dat 
het voordelig is om er 



46 
 

toe te passen en 
daardoor dat je een 
beter leven voor 
jezelf kunt leiden, 
maar ook voor andere 
mensen.” 

14.  Toekomst meditatie  Inductief  Oranje  “Nou, ik denk dat het 
boeddhistische 
gedachtegoed en ook 
de meditatiepraktijk 
wel steeds meer 
ingeburgerd raakt. En 
dat dat ook, ja, ik 
denk wel steeds meer 
verweven zal gaan 
worden in onze 
maatschappij. Maar 
er gaan honderden 
jaren overheen, zou ik 
maar zeggen.” 

15.  Eenpuntige aandacht Inductief Licht blauw  “Waar je naar op zoek 
bent is een soort 
eenpuntige 
concentratie. Dat je 
geest zich niet meer 
alle kanten op 
beweegt maar 
gewoon als een soort 
meer echt tot rust 
komt.” 

16.  Niet voor eeuwig  Inductief  Rood “Maar ik ben me er 
wel meer van bewust 
dat ik denk van, oh ja, 
dit is er. En het gaat 
ook wel weer over 
ofzo. Of ik moet er 
later even aan meer 
aandacht aan 
besteden ofzo.´ 

17.  Bijeenkomsten in het Dharmahuis  Inductief  Bruin  “Oh ja, nou dat is dus 
dat we vanaf een uur 
of zeven komen bij 
elkaar. En dan kan je 
even thee drinken in 
de keuken. En een 
beetje gewoon 
praten. En dan om 
half acht begint echt 
de meditatieavond. 
Dan ga je op je plek 
zitten. Ook met 



47 
 

bepaalde rituelen 
erbij. Dus dat je moet 
buigen.” 

 

 

 


