Rituelen bij collectief trauma in Nederland

De dansvoorstelling Encantado van de Braziliaanse choreografe Lia Rodrigues, te zien
tijdens Julidans. Julidans

Bron: Julidans 2022

Masterthesis Geestelijke Verzorging

Rijksuniversiteit Groningen

Anne Uyttenboogaart
S0851825

Juni 2025

Prof. E.K. Wilson

Dr. B.M.H.P Mathijssen



Samenvatting

In deze scriptie heb ik onderzocht welke rol rituelen kunnen spelen bij
collectief trauma in Nederland. Collectief trauma is een relatief onbekend
begrip in de Westerse wereld, zeker in vergelijking met
postconflictmaatschappijen in ontwikkelingslanden. Toch zijn in Nederland
wel degelijk collectieve trauma met langdurende gevolgen te onderscheiden.
Collectief trauma brengt sociale ontwrichting met zich mee, met daarbij kans
op verdeeldheid en polarisering. Dat maakte dat ik (de aanpak van) collectief
trauma in Nederland nader heb onderzocht.

Daarbij heb ik me gefocust op rituelen. Uit de literatuur is gebleken dat het
werken met rituelen mensen verbindt, emoties kanaliseert en nieuwe
wereldbeelden tot stand brengt. Het was echter de vraag of rituelen dit ook
kunnen in een postseculiere samenleving als Nederland.

Ik heb gekozen voor kwalitatief onderzoek in de vorm van expertinterviews.
Zeven experts (onderzoekers, geestelijk verzorger, dominee) met expertise
van rituelen bij verschillende collectieve trauma’s zijn met hulp van een
semigestructureerde interviewgids geinterviewd. Voor de data-analyse is
gebruik gemaakt van de thematische analysemethode van Braun en Clarke
(2018). Uit de resultaten blijkt ambivalentie ten aanzien van de rol van
rituelen bij collectief trauma in Nederland. Deze is te verklaren door de zorg
die eris ten aanzien van de (geringe) mate van collectiviteit die ervaren wordt
in Nederland volgens de interviewees. Naast deze zorg wordt toch “rituele
behoefte” opgemerkt en worden kansen gezien in de vorm van nieuwe
rituelen.

Mijn conclusie is dat in de huidige Nederlandse samenleving allereerst
aandacht voor de impact van collectief trauma zeer relevant is. Daarmee
wordt ook de aanpak relevant. Rituelen kunnen in deze aanpak een rol
spelen.



Voorwoord

Met het onderzoek Rituelen bij collectief trauma in Nederland rond ik de
Master Geestelijke Verzorging aan de Rijksuniversiteit Groningen af. Daarmee
komt het moment om terug te kijken en mijn dankbaarheid te uiten. Ik dank
mijn medestudenten, mijn docenten en mijn stagebegeleiders voor het delen
van hun wijsheid en inspiratie. Mijn werkgever dank ik voor de flexibiliteit
afgelopen vier jaar. Mijn moeder dank ik voor de niet aflatende bemoediging
en de beschuitjes met aardbeien op schrijfdagen. Vele belangrijke dierbare
anderen dank ik op een ander moment. Veel dank ben ik verschuldigd aan de
experts die hebben meegewerkt aan dit onderzoek. De energie,
betrokkenheid en wijsheid van mijn scriptiebegeleider professor Erin Wilson
heeft me geholpen het plezier in de wetenschap terug te vinden. I’'m very
grateful, thanks a lot.

Het geduld en de veerkracht van mijn gezin en mijn echtgenootin het
bijzonder, is afgelopen periode behoorlijk op de proef gesteld door mijn wens
om geestelijk verzorger te worden. Het is niet goed in woorden uit te drukken
hoe dankbaar ik daarvoor ben.

Babs Gons, dichter der Nederlanden, publiceerde in NRC op 21 juni 2025
(Gons, 2025) een serie van vier gedichten waarin ze probeert woorden te
geven aan de verschrikkingen in Gaza. Wegkijken en geconfronteerd worden,
komen samen. Een gedicht over het verlangen naar beschaving is €één van
deze vier gedichten. Het gekozen fragment uit dat gedicht vormt een
passende entree van mijn onderzoek naar rituelen bij collectief trauma in
Nederland.



Een gedicht over verlangen naar beschaving, Babs Gons

(een fragment)

.......

Maar mijn verlangen gaat uit naar
Verzen vol gevoelens

Sentiment, vol kleur, lawaai
Rumoerig en meerstemmig

Ik wil er bezweringen in horen

Ik hunker naar gospelkoren

De blues accenten en dialecten
Klapspelletjes en symbolen

In een taal verwelkomend

Met honderd woorden

En duizend vormen

Voor gastvrijheid

Pagina’s waarop je

Op adem mag komen

Je eerst een maaltijd wordt voorgezet

Gevraagd wordt hoe de reis is geweest



Inhoudsopgave

Pagina:
Hoofdstuk 1 Introductie 5
Hoofdstuk 2 Theoretisch kader 9
1. Collectief Trauma
a. Watis Collectief trauma? 9

b. Watis de impact van collectief trauma op de samenleving? 11

c. Hoe gaan we om met collectief trauma? 14

Antwoord op deelvraag 1 19

2. Rituelen en collectief trauma 20

a. Wat zijn rituelen? 21

b. Hoe worden rituelen gebruikt bij collectief trauma? 24

c. Welk effect hebben rituelen bij collectief trauma? 28

Antwoord op deelvraag 2 30

Hoofdstuk 3: Nederland als casestudie 32
3.1 Voorbeelden van collectieve trauma in Nederland 32

3.2 Verhouding postseculier Nederland met rituelen 37

Hoofdstuk 4: Methoden 39
4.1 Onderzoeksontwerp 39

4.2 Selectie deelnemers 39

4.3 Dataverzameling 40

4.4 Interviewgids 40

4.5 Data-analyse 42

Hoofdstuk 5: Resultaten 45
Thema 1 Collectief trauma 46

Antwoord op deelvraag 3 51

Thema 2 Rituelen 52

Antwoord op deelvraag 4 57

Hoofdstuk 6: Conclusie en discussie 59
Bibliografie 66

Appendix 71



Hoofdstuk 1: Introductie

Inleiding

In november 2024 waren de rellen rond de voetbalwedstrijd Ajax-Maccabi in
Amsterdam wereldnieuws. Angstgevoelens voor antisemitisme laaiden op,
breed gedragen in de Nederlandse samenleving en daarbuiten. De reactie op
de rellen, zowel in de politiek als in de media, leek een polariserend effect te
hebben. Er werd bijvoorbeeld gesproken over mislukte moslimintegratie
(Volkskrant, z.d.) en premier Netanyahu overwoog naar Nederland te komen.
De angst en de verdeeldheid kunnen indicaties voor collectief trauma zijn, zo
beschrijven onder andere Lerner (2022) en Toth (2025).

Eris onderzoek gedaan naar de lange termijn effecten van collectief trauma,
bijvoorbeeld door Lerner (2022), Saul (2022) en Zaros (2015). Deze
onderzoeken laten zien dat collectief trauma mogelijk verdeeldheid en
radicalisering veroorzaakt (0.a. Zaros 2015, Toéth 2025). Hieruit blijkt hoe
ontwrichtend collectief trauma kan zijn voor gemeenschappen en welke
effecten dit op lange termijn heeft. De overdracht van wantrouwen en haat
ten aanzien van een bepaalde bevolkingsgroep van de ene op de andere
generatie is een voorbeeld. Het ontwrichtende effect is het verlies van
vertrouwen in de omgeving dat slachtoffers ervaren. Een definitie van
collectief trauma waar vaak naar wordt teruggegrepen en waar deze
ontwrichting wordt genoemd, is die van Erikson (1976, p302):" a blow to the
basic tissues of social life that damages the bonds attaching people together
and impairs the prevailing sense of communality.” In het theoretisch kader
(hoofdstuk twee) wordt het begrip collectief trauma en de impact ervan,
meer uitgewerkt.

Onderzoek naar collectief trauma heeft zich voornamelijk gericht op
postconflictmaatschappijen in zogenaamde ontwikkelingslanden. Er is
weinig aandacht besteed aan het mogelijke optreden en de impact van
collectief trauma in Euro-Amerikaanse context, zoals Nederland. Dit maakt
niet alleen nieuwsgierig waarom dit het geval is, maar hetis ook
verontrustend. Immers, met de opkomende (politieke) verdeeldheid die deze
huidige Europese-Amerikaanse context kenmerkt, is aandacht voor collectief
trauma wellicht juist nodig. Ook in Nederland, gezien bijvoorbeeld de Ajax-
Maccabi rellen, lijkt het belangrijk om meer inzicht te krijgen in collectief
trauma. Inzicht in welke trauma er zijn, inzicht in de impact en in de aanpak
van collectief trauma. Want, zo zegt Muldoon over de aanpak van collectief
trauma (2024, p115) :“Trauma can help us bond together with others, even
enhance the strength of connections to others™.



Als het gaat om het herstellen van deze (door Muldoon genoemde) onderlinge
verbinding bij collectief trauma, lijkt dat in de Westerse wereld in dit tijdperk
een uitdaging. De meeste studies in de ontwikkelde wereld richten zich
namelijk op de aanpak van individueel trauma. Ganzevoort (2007) schrijft
bijvoorbeeld over hoe de manier waarop binnen een cultuur met trauma
wordt omgegaan, van invloed is op de aanpak van individueel trauma. En ook
de vaak geciteerde Janoff-Bullman (1992) stelt dat trauma optreedt wanneer
(1) het leven niet langer een betekenisvol, samenhangend geheel is, (2) de
wereld ons niet langer vriendelijk toeschijnt, en (3) je niet langer de moeite
waard lijkt te zijn. Beide auteurs betrekken wel de (verbroken) verbinding met
de wereld als een kenmerk van trauma, maar gaan niet verder in op het
concept van collectief trauma. Dit roept onder andere de vraag op wat
bijdraagt bij de aanpak van collectief trauma in de Westerse wereld. Of, zoals
Muldoon het verwoordt, wat bijdraagt aan het herstellen van onderlinge
verbinding.

Rituelen kunnen een rol spelen bij de aanpak van zowel individueel als
collectief trauma. Meerdere onderzoekers hebben hier onderzoek naar
gedaan. Schirch (2005) beschrijft bijvoorbeeld de positieve effecten van
rituelen tijdens vredesopbouwactiviteiten. Aanvullend zien Wilson en Bleiker
(2013) hoe hetritueel van publieke excuses groepen in staat stelt om hun
huidige lijden, veroorzaakt door trauma's uit het verleden, te transformeren
naar een geheeld, meer verbonden wereldbeeld. Celermajer (2009)
benadrukt in het bijzonder de oorsprong van publieke excuses als een ritueel
in de Joodse traditie, een ritueel dat nu zijn weg heeft gevonden naar de
seculiere politiek. Hiermee legt Celermajer een brug naar het inzetten van
rituelen in een seculiere samenleving.

Deze inzichten over rituelen bij de aanpak van collectief trauma maken
nieuwsgierig naar de mogelijkheden voor rituelen in de aanpak van collectief
trauma in Nederland. Past het werken met rituelen, die van oudsher
verbonden zijn aan religie, in Nederland? In hoofdstuk drie wordt de
verhouding van rituelen met een wellicht postseculiere samenleving als
Nederland nader toegelicht. Als het gaat om rituelen die bij rampen en
herdenkingen in Nederland worden ingezet, is onderzoek van onder andere
Holsappel (2020) relevant. Zij vergelijkt kenmerken van rituelen die worden
gebruikt in nationale en wereldwijde herdenkingen met rituelen die worden
gebruikt in de nasleep van rampen. Holsappel stelt dat er voorzichtigheid
moet worden betracht bij het toeschrijven van therapeutische effecten aan
rituelen. Desondanks laat haar onderzoek zien dat rituelen een belangrijke
functie hebben bij het ervaren van herkenning, respect en verbondenheid.
Holsappel (2020, p6) definieertrituelen als “symbolische handelingen



waarmee mensen betekenis geven aan wat er is gebeurd en uiting geven aan
hun relatie daarmee”. In hoofdstuk twee wordt deze definitie nader
uitgewerkt. Deze definitie sluit aan bij de ervaring met (interreligieuze)
rituelen in de spirituele zorg, ervaring die is opgetekend in werk van Korver
(2021), Smid (2022) en Ganzevoort (2007). Smid (2022) baseert zich op
onderzoek van Park (2010) die stelt dat bij trauma een breuk wordt ervaren
met de persoonlijke zingeving. De betekenisgeving aan het trauma is van
invloed op het herstel van de zingeving. Geestelijk verzorgers, aldus Smid,
ondersteunen bij dit herstel door te werken met narratieve
gespreksmethoden en met rituelen. De spirituele zorg lijkt zich door deze
voorbeelden vooral te richten op de aanpak van individueel trauma.
Persoonlijke zingeving is hierbij een aandachtspunt. Toch is recentin
Nederland ervaring opgedaan met collectief trauma en zingeving, zoals bij de
Coronacrisis en in het Aardbevingsgebied. Dit wordt in hoofdstuk drie nader
toegelicht. Het lijkt vooralsnog dat niet expliciet is gekeken naar de rol van
rituelen bij deze trauma in Nederland.

Waar wel expliciet onderzoek naar rituelen bij trauma is omschreven, is het
Handbook of Disaster Ritual (Hoondert et al.,2021) dat voorziet in een breed
scala aan voorbeelden en perspectieven omtrent de rol van rituelen bij
rampen. Op het onderscheid tussen ramp en collectief trauma wordt in
hoofdstuk twee verder ingegaan. In dit handboek worden de verschillende
fasen bij een ramp onderscheiden, ook de verschillende contexten waarin de
ramp zich afspeelt, komen aan bod. De potentie van rituelen maar ook de
valkuilen worden belicht.

Uit bovenstaande blijkt dat meer inzicht nodig is in de rol van rituelen bij de
aanpakvan collectief trauma in Nederland.

Het onderzoeksdoel

Nederland heeft meerdere collectieve trauma meegemaakt (bijvoorbeeld de
aardbevingen, de toeslagenaffaire, de crash van MH17, de vuurwerkramp in
Enschede, de Tweede Wereldoorlog en de Coronacrisis). Gezien de
langetermijneffecten van collectief trauma is inzicht in wat bijdraagt aan de
aanpak ervan belangrijk. Rituelen hebben potentie, maar worden in
Nederland in deze context niet vaak gebruikt.

Het doel van dit onderzoek is te verkennen of en op welke manier rituelen een
bijdrage kunnen leveren aan de aanpak van collectief trauma in Nederland.



De centrale onderzoeksvraag:

Welke rol spelen rituelen bij de aanpak van collectief trauma in
Nederland?

Om deze hoofdvraag te beantwoorden, zijn vier deelvragen geformuleerd:

Wat is collectief trauma?

Welke rol spelen rituelen bij het omgaan met collectief trauma?
Wat is collectief trauma in Nederland?

Welke rituelen kunnen worden overwogen om collectief trauma in
Nederland aan te pakken?

hobh=

Opbouw van de scriptie

In hoofdstuk twee biedt het theoretische kader ruimte voor verkenning van de
concepten collectief trauma en rituelen. Op basis daarvan kunnen de eerste
twee deelvragen worden beantwoord. Daarna wordt in hoofdstuk drie de
Nederlandse context verkend waarin rituelen mogelijk een rol kunnen spelen
bij collectief trauma. Hierbij worden de inzichten uit het theoretisch kader
gekoppeld aan de kenmerken van de Nederlandse samenleving. In hoofdstuk
vier wordt de methode van onderzoek beschreven. In dit hoofdstuk komt ook
de selectie van deelnemers, het proces van dataverzameling (inclusief
interviewgids) en de methode van data-analyse aanbod. In hoofdstuk vijf
worden de resultaten beschreven. Hiermee worden de derde en vierde
deelvraag beantwoord. Hoofdstuk zes bevat de conclusie en discussie. De
centrale onderzoeksvraag wordt beantwoord en er is reflectie op het
onderzoeksproces en de resultaten.



Hoofdstuk 2: Theoretisch kader

Introductie:

Dit hoofdstuk bestaat uit twee delen: Collectief trauma en Rituelen bij
collectief trauma. In deel 1 worden definities en omschrijvingen van
collectief trauma gegeven. Daarna wordt de impact van collectief trauma op
de samenleving verkend. Hierbij wordt onderscheid gemaakt tussen de
impact op direct betrokkenen en diens naasten, de impact op professionals
die zowel getuige zijn als (crisis-)begeleiding bieden en impact op het
collectief. Vervolgens wordt een voorbeeld van collectief trauma beschreven.
Aan het eind van deel 1 wordt de eerste deelvraag “Wat is collectief trauma?”
beantwoord. In deel 2 staan Rituelen bij collectief trauma centraal.
Definities, kenmerken en functies van rituelen worden toegelicht. Deel 2
wordt besloten met de beantwoording van de tweede deelvraag “Wat is de rol
van rituelen bij collectief trauma?”.

2.1 Collectief trauma:
2.1.a: Wat is collectief trauma?

Het woord trauma is afkomstig uit het Grieks en betekent wond of
beschadiging (Marsman, z.d.). Traumachirurgen buigen zich over fysieke
trauma, dit gebied valt buiten deze thesis. Mensen kunnen naast fysiek
trauma last hebben van psychotrauma, een emotionele of psychische
verwonding, als gevolg van één of meerdere gebeurtenissen. Veel trauma-
experts, waaronder Marsman (2021) wijzen echter op het effect dat
psychotrauma heeft op het fysieke lichaam en willen waken voor een
drastische scheiding van lichaam en geest bij traumabehandeling. Dit appeél
is belangrijk om mee te nemen als de plek van rituelen bij collectief trauma
wordt beschouwd.

Met trauma wordt zowel de verwonding (het effect) als de veroorzaker
aangeduid in de volksmond (Marsman, 2021). Ook Hermans (2010) benoemt
hoe over trauma wordt gesproken: “De reactie op de gebeurtenis vormt een
onderdeel van de omschrijving (van trauma): het al dan niet traumatisch of
schokkend zijn van een gebeurtenis hangt niet louter af van de gebeurtenis
zelf”(2010, p9). Hij voegt toe dat de betekenis die aan gebeurtenissen worden
toegekend, worden beinvloed door de cultuur, de persoon en het
tijdsverloop. Ook Ganzevoort (2007) beschrijft deze relatie om vervolgens
naar het model van Janoff-Bullman te verwijzen om duidelijk te maken wat er

9



gebeurt als mensen trauma ervaren. Het model van Janoff-Bullman (1992)
kent drie basisassumpties: de wereld is betekenisvol, de ander is van goede
wil en ik doe er toe als persoon. Bij trauma worden deze assumpties
vernietigd. Dit model maakt duidelijk hoe trauma gekoppeld is aan het
wereldbeeld: het vertrouwen in de wereld en de verbondenheid met anderen
in de wereld is ernstig beschadigd aldus Janoff-Bullman. Deze beschadiging
komt overeen met hoe Erikson in 1976 als eerste collectief trauma omschrijft
(p302): “a blow to the basic tissues of social life that damages the bonds
attaching people together and impairs the prevailing sense of communality.”

Naar deze definitie wordt vaak verwezen, zo geven Morrison en Morrison
(2024) aan in hun systematische review naar interventies bij collectief
trauma. In hun onderzoek stuitten zij echter op uiteenlopende benaderingen
van collectief trauma wat het onderzoek naar interventies bemoeilijkt. In het
Westen lijken de woorden crisis en ramp vaker gebruikt te worden dan
collectief trauma, terwijl niet duidelijk is of dit volwaardige synoniemen zijn.
Daarom wordt naast Erikson’s definitie van collectief trauma de definitie van
ramp gelegd (Ferks & Hilhorst, 2021, p51): Adisaster is:

e Anextreme phenomenon;

e Of great intensity and varying endurance (some 'sudden impact,,
others 'creeping')

e Occurring at a certain location or sometimes more wide-spread,
affecting whole regions or countries;

e |nvolving a complex interplay between physical and human systems;

e (Causing loss of life and threats to public health as well as physical
damage and disruption of livelihood systems and society at large;

e OQutstripping local capacities and resources;

e Requiring outside assistance to cope with.

Er zijn enkele overeenkomsten te zien: er is sprake van ontwrichting van
sociale structuren. Er wordt in beide definities geen aandacht gegeven aan
de oorzaak en ook de impact wordt niet concreet beschreven in beide
definities. Ganzevoort (2014) kijkt wel naar de oorzaak, overigens niet met het
doel om onderscheid te maken tussen ramp en collectief trauma. Als hij naar
de oorzaak kijkt, maakt hij onderscheid tussen tragiek/noodlot (orkaan) en
kwaadaardig menselijk handelen (oorlog). Dit onderscheid is echter arbitrair,
volgens van Bergen (2023) omdat de politieke- en/of hulpverleningsreactie op
een tragische orkaan, wel degelijk menselijk handelen is. Zoals eerder is
beschreven, bestaat trauma niet alleen uit de gebeurtenis zelf maar ook uit
de reactie erop van de omgeving. Dus maakt het voor de omschrijving van (en
mogelijke verschillen tussen) beide concepten inderdaad niet uit wat de

10



oorzaak van de gebeurtenis is. Daarentegen lijkt het onderscheid in impact
wel te duiden op een verschil tussen beide concepten. Lerner’s perspectief
op collectief trauma maakt dit helder. Lerner (2022) kijkt door de bril van het
vakgebied Internationale Relaties (IR) naar massaal geweld, genocide en
oorlogsmisdaden. Hij ontwikkelde voor dit vakgebied een ‘ideaaltypische
theoretische’ lens die is afgestemd op collectief trauma (2022, p205). Hij
definieert collectief trauma als “a multilevel crisis in representation—the
result of initial violent disjunctures reverberating through complex political
systems.”(Lerner, 2022, p54). Om bepaalde interactie tussen politieke
actoren te begrijpen, is kennis van collectief trauma van groot belang.

Belangrijke bronnen om zicht te krijgen op het ontstaan en hetin
standhouden van (nieuw) collectief trauma zijn specifieke contextfactoren,
de verhalen en herinneringen over het trauma, als ook de geschiedenis die
eraan vooraf ging. Het gaat om trauma’s als etnische zuivering, massaal
geweld of genocide. Hoewel Lerner kritisch is ten aanzien van Caruth’s
prikkelende stelling dat “history is precisely the way we are implicated in
each other’s traumas.”(Lerner, 2022, p218), borduurt hij hierop wel verder.
Een collectief trauma is niet een geisoleerde lokale gebeurtenis, maar wordt
beinvloed door internationale en politieke betrekkingen. In de conclusie van
Lerner’s boek From the ashes of history doet hij, toch in het verlengde van
Caruth, een pleidooi voor het besef van onderlinge betrokkenheid bij elkaars
collectieve trauma. Het is dan ook niet verwonderlijk dat hij kritisch is ten
aanzien van de beweging om trauma te individualiseren en te medicaliseren.
Daarmee wil hij overigens niet de impact voor het individu bagatelliseren
(Lerner 2022).

Een ramp kan daarentegen wel gezien worden als een geisoleerde lokale
gebeurtenis die niet perse beinvloed wordt door internationale betrekkingen.
Daarmee wordt een subtiel verschil tussen de twee concepten duidelijk, dit
naast de eerder beschreven overeenkomsten tussen beide concepten. Om
het concept collectief trauma nader te beschrijven, wordt de mogelijke
impact op de samenleving nader verkend.

2.1.b: Wat is de impact van collectief trauma op de samenleving?

In de lijn van Lerner is de diepgaande impact van collectief trauma, ook op
internationale betrekkingen, de reden om collectief trauma als collectief
trauma te definiéren. Om die impact te duiden, wordt eerst de impact op de
samenleving belicht, door te kijken naar het collectieve geheugen en
toekomstige generaties. Daarna komt de impact van collectief trauma op

11



beroepskrachten aan de orde. Het begrip Moral Injury wordt hierbij
geintroduceerd.

Stolorow (2007, in Resende & Budryte 2013, p2) karakteriseert de moderne
tijd als een tijdperk van trauma. Onder andere “the war on terror”, de Ebola
epidemie, klimaatverandering, genocide en financiéle crises veroorzaken
wereldwijd collectief trauma, aldus Stolorow. Hij benadrukt dat trauma
begrepen kan worden door het zowel als een individuele als sociale ervaring
te zien. Resende en Budryte (2013) leggen vervolgens de link met het
collectieve geheugen. Het trauma blijft, wordt herinnerd, wordt herbeleefd
terwijl het vergeten moet worden. Op die manier herinnert trauma ons aan
onze sterfelijkheid. Edkins (2003, in Resende & Budryte 2013, p3) borduurt
verder op het collectieve geheugen met de focus op politiek trauma dat
collectief wordt ervaren. Hoe de (politieke) omgeving omgaat met het
collectief trauma is bepalend voor hoe toekomstige generaties zich dit
trauma herinneren. Deze relatie tussen de betekenis die aan trauma wordt
toegekend en de collectieve identiteit wordt door Hutchison treffend
verwoord (2016, p71): “itis the meaning trauma attains —rather than the
“actual” experience itself — that helps to constitute forms of collective
identity and political community.”

Met andere woorden, het collectieve geheugen speelt een belangrijke rol als
het gaat om het effect van collectief trauma in de maatschappij op de lange
termijn. Omdat het wereldbeeld verandert en de onderlinge verbondenheid
wordt beproefd bij collectief trauma ligt het gevaar van geweld en sociale
verdeeldheid op de loer aldus Fullilove (2004, in Saul 2022, p4). Ook Toth
(2025) heeft oog voor de lange termijn effecten van collectief traumain een
samenleving. Hij geeft aan dat de overdracht van trauma’s over generaties
heen kan zorgen voor slachtofferschap en radicalisering bij toekomstige
generaties.

Lerner geeft met de tactiek van Milosevic een voorbeeld van de werking van
het collectief geheugen en radicalisering van toekomstige generaties geeft.
Lerner beschrijft hoe Milosevic het verhaal over herstel van generaties-lang
lijden door collectief trauma als leidraad gebruikte om nieuw geweld te
ontketenen en te rechtvaardigen. Deze zogenaamde trauma-paradox (Lerner
2022) is vaker terug te zien in de geschiedenis. Het ‘dit nooit weer’ motto, dat
vaak wordt genoemd bij herdenkingen, kan dan een wrange bijsmaak geven.

Een andere illustratie van de langdurende uitwerking van collectief trauma
zoals Lerner, Toth en anderen omschrijven, is te lezen in onderstaande
verkorte weergave van de casestudie van Anna Zaros (2015).

12



Mindanao is een eilandengroep in het Zuiden van de Filippijnen. Deze regio
wordt al jarenlang getroffen door langlopende conflicten die eeuwen terug
hun oorsprong hebben. Door Arabische handelaren deed de Islam zijn/haar
intrede in deze regio tussen de 10° en 12° eeuw. In de 16° eeuw werd de
eilandengroep gekolonialiseerd door het katholieke Spanje. De
oorspronkelijke bevolking, de Lumads en de Moro’s (Spaanse naam voor
moslims) werden onderdrukt. Na de Tweede Wereldoorlog kwamen boeren
van andere belangrijke eilandgroepen naar Mindanao, waardoor de Moro’s en
de Lumads minderheden werden op hun eigen eilandengroep. Zo ontstond
het conflict tussen Christelijke Filipino’s enerzijds en Moro’s en Lumads. In
1972 escaleerde het conflict tot een burgeroorlog toen president Marcos de
Staat van beleg afkondigde. In 2014 werd onderhandeld over een nieuw
vredesakkoord, in 1996 was een eerste poging gedaan. Het conflict gaat over
autonomie en over recht op land en hulpbronnen, dit zijn geen religieuze
zaken. De groepen die in conflict zijn, onderscheiden zich echter door hun
religieuze identiteit. Het langdurende conflict zorgt daardoor voor haat en
vooroordelen ten aanzien van de andere groepen. Verschillen in voedsel,
religie en levensstijl worden als onverzoenlijjk beschouwd.

In het vervolg van deze casestudie wordt de aanpak van dit trauma
onderzocht en in kaart gebracht. De beschrijving hiervan is opgenomen in
deel 2: Rituelen bij collectief trauma.

De impact van collectief trauma op de samenleving gaat ook over de impact
op de beroepskrachten (hulpverleners, militairen, kerkelijk leiders) die actief
waren tijdens een (kort of langdurend) trauma en of daarna werden
blootgesteld aan het trauma. Veel van hen hebben de diagnose PTSS
gekregen. Door deze diagnose en recent de aandacht voor ‘Moral Injury’
wordt ook duidelijk hoe indringend de impact van collectief trauma voor deze
groep is. Moral Injury is letterlijk vertaald morele verwonding. Moral Injury
wordt vaak als volgt gedefinieerd: “de psychologische, spirituele en sociale
impact van een schending van fundamentele morele overtuigingen en
verwachtingen, waarbij de moreel verwonde persoon zowel het slachtoffer,
de getuige als de dader kan zijn geweest, in ieder geval in eigen ogen”
(Molendijk, 2025, p15).

Kenmerkende klachten van mensen met morele verwonding zijn gevoelens
van schuld, schaamte en verraad, een gevoel van schending van een
rechtvaardige wereld en rechtvaardige zelf. Daar waar bij PTSS vaak sprake is
van de schending van het gevoel van veiligheid, is bij morele verwonding dus

13



sprake van morele schending. Onderstaande afbeelding uit het Handboek
Moral Injury (2025, p17) maakt dit visueel duidelijk.

Figuur 1.2 Kenmerkende klachten PTSS en maoral injury

MORAL
INJURY
Depressie,
slapeloosheid,
ot cunc:lntratla- oo,
Hyper-alert, projismen, Schuld,
Flashbacks, nachtmerries, Schaamte,
Opschrikken woede-/agressie- Gevoel van verraad

problemen,

Veel mensen met morele verwonding hebben een zogenoemd

hoogimpactberoep, een beroep waarin de kans groot is dat je wordt
blootgesteld aan agressie en schokkende gebeurtenissen voor anderen. Door
dit werk is de kans groot dat een individuele beroepskracht geconfronteerd
wordt met situaties die botsen met persoonlijke waarden en normen. Deze
waarden en hormen bepalen voor een deel ons bestaansfundament.

Pas in lastige situaties, zoals bij collectief trauma, waarin zinvol leven niet
vanzelfsprekend is, wordt duidelijk hoe stevig ons bestaansfundament is. Bij
morele verwonding kunnen gebeurtenissen ons dwingen om in te zien dat
wijzelf of anderen kwaad doen. Dit inzicht kan botsen met diepe overtuigen,
die niet langer geloofwaardig meer zijn. Er is schending van het vertrouwen
dat het goede wordt gedaan, en niet het kwade, aldus Suurmond en
Schumann in het Handboek Moral Injury (2025). Dit raakt direct de
fundamentele assumpties van Janoff-Bullman die eerder zijn beschreven.

De relatie van collectief trauma en het collectief geheugen, de traumalens
van Lerner en de belasting van beroepskrachten maken de impact van
collectief trauma op de samenleving duidelijk. Dat maakt de vraag naar hoe
we omgaan met collectief trauma relevant.

2.1.c: Hoe gaan we om met collectief trauma?

In veel literatuur wordt terughoudend gesproken over het genezen van
trauma. Net als bij rouw, gaat het verdriet om het verlies niet weg, maar krijgt
het na verloop van tijd een andere plek in het zich herstellende (collectieve)
levensverhaal. Daarom wordt gekozen voor de term omgaan met trauma. Met

14



het omgaan met trauma wordt in deze thesis bedoeld zowel het behandelen
van trauma als het (politiek) adresseren van trauma. Het woord ‘we’ in
bovenstaande vraag duidt op zowel hetindividu, als een hulpverlener, een
burgemeester, een gemeenschap of een land. De kansen en bedreigingen
van een collectieve blik op collectief trauma worden besproken en de
mogelijke aanpak bij Moral Injury komt aan bod, omdat deze wellicht
raakvlakken heeft met de aanpak van collectief trauma. Tot slot komt het
wellicht meest wezenlijke in de aanpak van collectief trauma aan bod, en dat
is erkennen.

Zoals eerder gezegd (door o.a. Ganzevoort et al, 2007 en Hermans, 2010) is
de manier waarop de omgeving omgaat met collectief trauma van invloed op
de betekenisgeving aan collectief trauma. De betekenis die de omgeving aan
trauma toekent, en trouwens ook welke individuele betekenis wordt
toegekend, is sterk cultureel en historisch bepaald (Ganzevoort et al, 2007).

Er zijn kansen en bedreigingen als collectief trauma door de lens van
collectiviteit wordt bekeken. Bedreigingen, omdat zoals eerder geschetst,
collectief trauma juist die belangrijke sociale verbanden kan vernietigen.
Mensen zijn het vertrouwen kwijt in de sociale structuur, gemeenschappen
raken verdeeld, er ontstaat mogelijk conflict (Saul 2022). Een andere
bedreiging is de overgang van de honeymoonfase naar de desillusie-fase.
Wojtkowiak (2021) onderscheidt vier fasen bij een ramp. De eerste fase wordt
de impact-fase genoemd, de tweede fase de emotionele honeymoonfase, de
derde fase heet desillusie-fase en de laatste fase heet re-integratiefase.
Breed gedeelde solidariteit en collectiviteit, die als steunend ervaren wordt
door slachtoffers en de zogenaamde honeymoonfase kenmerkt, verdwijnt
weer naarmate de tijd verstrijkt. De volgende fase is genoemd naar het effect
op de slachtoffers, die zich in deze fase geisoleerd en gedesillusioneerd
voelen. In de kennispublicatie Ondersteuning van getroffenen van het IFV
IMPACT is een model opgenomen met deze fasen (IFV 2022, p5):

15



I Honeymoon

Heroic Re-integratie

Desillusie

Emotie
[
1

Y

Tijd

Stages of Disaster (gebaseerd op Raphael, 1986).

Daarentegen kunnen mensen goed omgaan met tegenspoed, zeker met een
goed systeem om hen heen. Tegenslag maakt sterker, mensen voelen meer
verbinding, verstevigen de onderlinge banden. De term post traumatische
groei (PTG) wordt genoemd (Muldoon, 2024), net als de Engelse term
resilience, die vertaald kan worden met veerkracht in het Nederlands.
Landau en Saul (2004, p8) definiéren “community resilience as a
community’s capacity, hope and faith to withstand major trauma and loss,
overcome adversity, and to prevail, usually with increased resources,
competence and connectedness.” Veerkracht in de gemeenschap biedt
mogelijkheid voor transformatie bij collectief trauma en daarbij speelt
burgerparticipatie een rol aldus Norris et al (2008).

Ook in de aanbevelingen van het project Trauma, Peacebuilding and
Development van het International Conflict Research Institute (Saul, 2022)
wordt met de collectieve lens naar trauma en veerkracht gekeken. Daarin
staan richtinggevende maatregelen om te werken aan deze collectieve
veerkracht. In de aanbevelingen staat vervolgens dat vermeden moet worden
om te focussen op individueel trauma. Dit advies lijkt niet aan te sluiten bij de
aanpak van trauma in de westerse maatschappij, zoals in Nederland waar de
focus juist wel op individueel trauma lijkt te liggen. Deze focus op het individu
is te zien bij Cognitieve Gedragstherapie al dan niet gecombineerd met
lichaamsgericht werk (0.a. Marsman, 2021). Ook in het Handboek Moral
Injury (2025)is bij de aanpak een individuele focus te vinden. Echter, de
auteurs van dat boek schuwen niet om naast het individu ook de focus op de
context te brengen. Bijvoorbeeld in hun pleidooi om ook op politiek- en
maatschappelijk niveau zorg te dragen voor ethisch-sensitieve
besluitvorming, eerlijke genuanceerde verhalen en nazorg. De aanpak van
Moral Injury begeeft zich dus op de as van individueel en context. Deze as

16



levert soms spanning op: te veel hadruk op de context kan voorbij gaan aan
individuele verschillen en persoonlijke verantwoordelijkheid (2025, p127).

2 assen in aanbevelingen van hoe om te gaan met Moral Injury :
Individu ------------mmmmmmmm- Context

Pathologie-------------------- Morele filosofie

Daarnaastis onderscheid in aanpak te zien op een andere as, die van
pathologie en morele filosofie. lemand kan vanwege emoties als schaamte
en afschuw klachten hebben. Hij en of zijn omgeving duidt deze klachten als
een ziekte (pathologisch perspectief). Het krijgen van een diagnose kan
erkenning geven voor de klachten, het kan daarnaast ook nadelig uitpakken
bij het hervinden van zelfvertrouwen om als slachtoffer/patiént betiteld te
worden. In het Handboek Moral Injury wordt daar tegenover het moreel
filosofische aspect geplaatst: deze emoties (schaamte, afschuw, schuld) zijn
een adequate reactie op ernstig onrecht. Door deze emoties te willen
behandelen en weg te nemen, komt de signalerende functie ervan in het
gedrang. Deze emoties helpen namelijk bij het maken van moreel
verantwoorde handelingen. “Ze handhaven onze menselijkheid”(Molendijk,
2025, p24). Met deze meer collectieve visie is misschien minder aandacht
voor hetindividuele leed, maar wordt niet geschuwd om naar de
dieperliggende oorzaken van dat leed in de omgeving te kijken.

In het Handboek Moral Injury (2025, p140) wordt bij de aanpak van Moral
Injury een vorm geschetst waarin met een theaterproductie wordt gewerkt.
Zoals eerder gezegd onderstreept Marsman (2021) het belang van
lichaamsgericht werken bij trauma. Dit kan goed bij theater. In onderstaand
geparafraseerd voorbeeld wordt dit aangevuld met verbale communicatie:

Een voorbeeld van een aanpak van collectief trauma die deze twee assen
aanraakt, is een theaterproductie die de ervaringen die hebben geleid tot
morele verwonding, heeft verbeeld. Het vindt plaats in een publieke ruimte, is
vaak buiten de formele werkgever om georganiseerd, en na afloop is een
nagesprek met het publiek. Het is gericht op het herstellen van sociale
relaties. De eigen vindingrijkheid wordt aangesproken en hervonden. Het
nagesprek biedt mogelijkheid om invloed op de beeldvorming te krijgen.
Organisaties kunnen nadenken over hoe ze deze initiatieven kunnen
ondersteunen en ervoor waken ze niet over te nemen.

17



Erkennen:

Erkennen is een wezenlijk werkwoord voor de aanpak van collectief trauma,
ongeacht welk perspectief of welke lens gebruikt wordt. Dit gaat over het
erkennen van leed, van verantwoordelijkheid, van veerkracht, van schuld. Op
individueel en collectief niveau. In het Handboek Moral Injury (2025) wordt
onderscheid gemaakt tussen affirmatieve en transformatieve erkenning.
Affirmatieve erkenning gaat over bevestigen van bestaande relaties, het blijft
aan de oppervlakte. Dieperliggende oorzaken van onrecht worden niet
aangepakt. Een voorbeeld is financiéle compensatie na uitval.
Transformatieve erkenning richt zich op veranderingen in structuren die de
oorzaak vormen van onrecht. Een voorbeeld hiervan is cultuurverandering in
de maatschappelijke waardering van geltniformeerde beroepen.

Om te kunnen erkennen, is het nodig om kennis te nemen van (de
geschiedenis van) het collectief trauma en dat kan heel ongemakkelijk zijn.
Bij de aanpak van collectief trauma is kennis essentieel. Zoals eerder
duidelijk is gemaakt, speelt het collectieve geheugen een grote rol bij de
overdracht van trauma. In Nederland is in dit kader een verandering gaande.
In het basisonderwijs wordt ten aanzien van onderwijs over het (koloniale)
verleden anders lesgegeven. Daarnaast voorziet ARQ Nationaal
Psychotrauma Centrum in e-learningprogramma’s voor zorgverleners om
meer kennis over specifieke collectieve trauma over te dragen. Zo kan
bijvoorbeeld de zorg beter afgestemd worden op oudere Nederlanders
afkomstig uit Indonesié (voormalig Nederlands-Indig).

Tot slot:

Hoe we omgaan met trauma is te beantwoorden op individueel en collectief
niveau. De omgang is daarnaast sterk cultureel bepaald. Algemeen geldende
uitspraken zijn moeilijk te doen. Op basis van bovenstaande literatuur lijkt
erkenning een belangrijk aandachtspunt te zijn. Op collectief niveau kan
erkenning worden gegeven in de vorm politieke excuses of landelijke
herdenkingen. Op individueel niveau kan een diagnose en/of een vergoeding
bijdragen aan een gevoel van erkenning. Op beide niveaus moet echter een
goede balans bestaan tussen erkenning geven en slachtoffers klein maken.
Voor erkennen is het benoemen van het trauma de eerste stap.

Wat daarnaast belangrijk lijkt, is een aanpak die zowel individuen als het
collectief aanspreekt, die erkenning biedt en ruimte geeft voor de

ambivalentie en verwarring die het veranderde wereldbeeld oproept. Een
aanpak die het herstel van gezamenlijkheid/collectiviteit bevordert. Juist
omdat die sociale banden bij collectief trauma op het spel staan en juist

18



omdat die banden zo belangrijk zijn bij eventueel herstel. Een dergelijke
aanpakiis terug te zien in de theaterproductie zoals hierboven is beschreven.

De verkorte weergave van de casestudie van Mindanao en het voorbeeld van
de theaterproductie illustreren het bovenstaande theoretische deel over
collectief trauma. Op basis van de definities, de omschrijvingen van de
impact en de mogelijke aanpak wordt de eerste deelvraag wat collectief
trauma is, als volgt beantwoord:

Collectief trauma is een wond die een collectief oploopt, als gevolg van
menselijk handelen voorafgaand, tijdens en/of in de herstelfase. Een
collectief kan een samenleving, een deel van de samenleving, een
continent zijn. Het collectief wordt ontwricht, sociale verbanden
verbroken, bestaansvragen komen op, er is behoefte aan gerechtigheid,
erkenning, vergelding, verzoening. Er wordt gesproken over daders en
slachtoffers. Er is onderlinge verdeeldheid (nationaal en internationaal).
De identiteit van het collectief moet opnieuw worden vastgesteld. Dit
kan door het trauma, dat amper in woorden te vangen is, uit te drukken
en overdraagbaar te maken met behulp van aanvullende communicatie,
zodat er collectief betekenis aan gegeven kan worden.

De definitie of omschrijving van collectief trauma kan niet anders dan
gekleurd zijn door de context (cultuur, historie etc.) waarin het aangedane
collectief zich bevindt. Dit geldt uiteraard ook voor de hierboven
samengestelde omschrijving. In hoofdstuk vijf wordt op deze omschrijving
van collectief trauma teruggegrepen bij de beantwoording van deelvraag 3:
Wat is collectief trauma in Nederland?

19



2.2 Rituelen en collectief trauma

Introductie:

Uit het voorgaande deel blijkt dat niet alleen de gebeurtenis zelf, maar ook
hoe de omgeving omgaat met deze gebeurtenis, invloed heeft op de impact
van het trauma. Net als met rouw is het belangrijk dat trauma ruimte krijgt
voor een geintegreerde plek in een aangepast levensverhaal. In het vorige
deel zijn de overeenkomsten en de verschillen tussen de concepten ramp en
collectief trauma uiteengezet. Omdat het verschil niet heel groot is, wordt
alleen daar waar nodig, onderscheid gemaakt tussen de twee concepten.
Dus waar in het onderstaande het concept ramp wordt gebruikt, kan ook het
concept collectief trauma worden gelezen. Wojtkowiak (2021) stelt dat na
een ramp rituelen kunnen bijdragen bij het herstel van zingeving. De ramp is
voltrokken, daaraan kunnen mensen niks meer doen, echter, de behoefte om
iets te doen kan worden vervuld bij het uitvoeren van rituelen. Rituelen
voorzien in een ruimte voor verbeelding en symbolen. Met symbolen kunnen
gevoelens gekanaliseerd worden en zo kunnen mensen er afstand van
nemen, aldus Baljon en Ganzevoort (2011).

Deze werking van rituelen na een ramp is niet alleen op individueel niveau.
Wojtkowiak (2021, p119) omschrijft het collectieve aspect als volgt: “Rituals
are communal, collective reactions to disaster. Through reconnection with
one’s community, the griever might also reconnect with herself and rearrange
one’s worldview assumptions.” Juist dit vermogen van rituelen om sociale
banden (die mogelijk zijn verbroken, een kenmerk van collectief trauma) weer
te herstellen, is zeer relevant bij de vraag naar de plek van rituelen bij
collectief trauma.

Hieronder wordt het begrip rituelen verkend, door verschillende definities en
kenmerken te exploreren. Specifiek wordt ingegaan op het ‘disaster ritual’
vanwege de parallellen tussen de concepten ramp en collectief trauma.
Aansluitend wordt het gebruik van rituelen onderzocht met behulp van een
theoretisch model van Holsappel en wordt de politieke kant van rituelen
belicht. Het effect of de functie van rituelen wordt daarna verkend. Dit wordt
geillustreerd met het vervolg van de casestudie Mindanao. Tot slot wordt de
tweede deelvraag beantwoord.

20



2.2.a Wat zijn rituelen?

Deze vraag wordt benaderd vanuit meerdere invalshoeken, te beginnen met
die van Schirch die naar rituelen kijkt vanuit de vredesopbouw.

Schirch (2005, p17) beschrijft rituelen als: “rituals use symbolic actions to
communicate a forming or transforming message in a unique social space”.
Schirch benadrukt dat door het gebruik van rituelen het wereldbeeld van
mensen gevormd en getransformeerd kan worden. Dit perspectief is
interessant als we terugkijken naar de omschrijvingen van collectief trauma
van Erikson en Janoff-Bullman waarin het gaat over de verstoorde relatie met
de omringende wereld. Immers, mensen met een verstoord wereldbeeld als
gevolg van trauma kunnen baat hebben bij een herstel van dit wereldbeeld.

Schirch (2005) onderscheidt tien typen van rituelen, verdeeld over vijf
spectra. Daarbij zijn ook gecombineerde rituelen te onderscheiden, die in
meerdere spectra te positioneren zijn. Hieronder worden de spectra
toegelicht met voorbeelden:

1. Religieuze of seculiere rituelen: Schirch ziet rituelen als reflecties van
overtuigingen en waarden. Deze kunnen afkomstig zijn vanuit een
religie, zoals Turner en Durkheim beogen (in Schirch 2005). De
gereflecteerde waarden zijn ook bij seculiere rituelen terug te zien
volgens Schirch waarbij ze naar Bell verwijst (Schirch 2005). Het
vieren van de Onafhankelijkheid is vaak een seculier ritueel. Eid-al Fitr,
Holi Phagwa en het Paasfeest zijn voorbeelden van religieuze rituelen.

2. Traditionele of geimproviseerde rituelen: als Schirch spreekt over
geimproviseerde rituelen, dan lijkt ze het hierbij over vernieuwende,
vaak seculiere rituelen te hebben. Seculier, maar wel gebaseerd op
traditionele rituelen. Een voorbeeld is een zelfontworpen doopritueel.
Ze verwijst naar de begrafenissen van President Kennedy en Lady
Diana waarin zowel traditionele als zogenaamd geimproviseerde
rituelen te zien zijn. Deze ontstonden door en voor een groot publiek
om uiting te kunnen even aan breed gedeelde emoties. Een kenmerk
van traditionele rituelen is het repeterende karakter. Dit draagt bij aan
het verbinden van het verleden met het heden. Vaak zie je bekende of
traditionele symbolen gecombineerd met nieuwe symbolen terugin
geimproviseerde rituelen.

3. Formele of informele rituelen: Ook bij dit spectrum schetst Schirch
rituelen die in meerdere spectra zijn onder te verdelen. Een voorbeeld
van een ritueel dat zowel informeel als traditioneel is, is het
gezamenlijk eten en dansen in een restaurant. De deelnemers volgen

21



een bepaalde structuur in deze opeenvolgende handelingen die zij
kennen uit het verleden (traditie). Echter, zij zijn niet bewust bezig met
een (formeel) ritueel. Een begrafenis is een voorbeeld van een formele
en transformerende context, waarbij soms van geimproviseerde en
soms van traditionele rituele elementen gebruik wordt gemaakt.

4. Vormende of transformerende rituelen: de viering van de
Onafhankelijkheid is in veel landen een vormend ritueel. Kinderen
leren over vrijheid en belangrijke waarden worden bevestigd. Een
jaarlijkse vuurwerkceremonie is een voorbeeld van een traditioneel en
vormend ritueel. Schirch geeft aan dat transformerende rituelen de
gevestigde orde uitdagen. Een voorbeeld hiervan is de alternatieve
Landelijke Herdenking die in mei 2025 in Nederland plaatsvond met
als doel om erkenning te geven aan een bredere doelgroep dan bij de
traditionele Herdenking. Schirch geeft in relatie met vredesopbouw
aan dat zowel vormende als transformerende rituelen nodig zijn.

5. Constructieve of destructieve rituelen: Waar rituelen kunnen
bijdragen aan vrede, aan het transformeren van relaties en
wereldbeelden, kunnen ze ook destructief zijn en schade aanrichten,
aldus Schirch. Een voorbeeld is het marcheren, het uitsluiten van
mensen of zelfs offeren van mensen, al dan niet gekoppeld aan religie.
Het is goed om ook deze kant van rituelen te benoemen, zeker om
tijdens collectief trauma niet onbewust met verkeerd gekozen rituelen
het leed te vergroten. Schirch noemt Durkheim die rituelen zag als
“means for social conditioning.”(Schirch, 2005, p100).

Deze indeling van Schirch laat zien dat een ritueel kenmerken heeft uit
meerdere spectra. Dit is belangrijk bij het ontwerp van rituelen, zodat goed
kan worden aangesloten bij de behoefte die op dat moment bij de specifieke
situatie aanwezig is. Tegelijkertijd maakt deze brede benadering van rituelen
het nog niet gemakkelijk om scherp af te bakenen wat een ritueel is. Daarvoor
bieden wellicht inzichten uit het relatieve jonge onderzoeksgebied, ritual
studies, uitkomst.

Dit nieuwe onderzoeksgebied heeft veel kennis ontwikkeld over definities,
functies en kenmerken van rituelen (o.a. door Grimes 2013, Wojtkowiak
2022, Bell, 1997). In veel studies naar rituelen wordt verwezen naar Grimes.
Grimes (2013, p196) komt na zorgvuldige studie met een korte en
veelomvattende definitie: “Ritual is embodied, condensed and prescribed
enactment.” Het laatste kenmerk is wellicht het meest bekend, dat rituelen
een aantal voorgeschreven handelingen bevatten. “Condensed” is te vertalen
als iets dat neerslaat, indikt, gecomprimeerd wordt. En letterlijk vertaald is

22



“embodied” belichaamd, dit kan worden opgevat als van iets abstracts iets
concreets maken, maar ook duiden op een verbinding van lichaam en geest.
Grimes (2013, p207) geeft met de volgende voorbeelden weer wat hij bedoelt
met deze definitie: markeren van overgangen, dankbaar zijn, reinigen, bidden
of een offer brengen. Deze voorbeelden doen denken aan de categorieén van
Mathijssen (2021). Zij beschrijft rituelen aan de hand van categorieén waarbij
ze zich baseert op de classificatietypologie van Bell (1997). De categorieén
zZijn:

1. Overgangsrituelen: bij de geboorte, het huwelijk, een afscheid/de
dood.

2. Kalenderrituelen: ditis bijvoorbeeld de kerstviering of Eid-al-Fitr, het
oogstfeest.

3. Rituelen die gericht zijn op uitwisselen/verzoeken: bijvoorbeeld het
offeren van geld of voedsel aan voorouders of goden, het branden van
kaarsen.

4. (Onheils-) rituelen om een gemankeerde situatie te herstellen:
bijvoorbeeld samen bidden met oog op genezing.

5. Rituelen rondom feesten in grote gemeenschappen: bijvoorbeeld het
vasten en Carnaval.

6. Rituelen die uitdrukken hoe de macht is verdeeld: voorbeelden zijn de
bordesfoto bij presentatie van een nieuw kabinet (in Nederland), de
artseneed, de nieuwjaarstoespraak van de koning. Wellicht passen
politieke rituelen in deze categorie.

Belangrijk voor het ontwerp van rituelen is het onderscheid tussen de
elementen van rituelen. Ook hiervoor wordt vaak naar Grimes (2013)
verwezen: Een ritueel bestaat uit handelingen die worden uitgevoerd door
een individu of groep, ook wel actoren genoemd. Het moment waarop het
ritueel wordt gekozen, evenals de duur ervan, zijn belangrijk, evenals de
plaats waar het ritueel wordt uitgevoerd. Ten slotte speelt de keuze voor wie
hetritueel bedoeld is (en voor wie niet) en welke voorwerpen worden
gebruikt, een belangrijke rol bij het ontwerp van het ritueel. Deze elementen
zien we terug in Holsappel’s model bij herdenkingsrituelen en bij politieke
rituelen, beide worden nader toegelicht. Eerst komt een andere categorie
rituelen aan bod, de disaster rituelen.

Al eerder is beschreven dat in deze thesis beide begrippen worden gebruikt
omdat ze veel overeenkomsten vertonen. Het is interessant om te zien hoe de
auteurs van het Handbook of disaster ritual (2021) disaster ritual
omschrijven. Dit is letterlijk te vertalen naar ramp-ritueel maar dat heeft niet
de voorkeur van onderzoeker.

23



In het Handbook of disaster ritual doet Post twee beweringen (in Hoondert et
al, 2021, p14): “(1) as long as there are disasters, there is disaster ritual; (2)
as long as there are rituals, there is disaster ritual”. Met deze uitspraken laat
hij zien hoe lang de twee begrippen disaster en ritual al verbonden zijn met
elkaar. Wel ziet hij verschil tussen vroegere tijden waarbij vaker vooraf (of ter
afwending van) een ramp een ritueel wordt uitgevoerd en nu. Tegenwoordig
worden, zeker in het Westen, rituelen vaker na een ramp uitgevoerd.

Volgens Post (in Hoondert et al., 2021) past een disaster ritual in diverse
categorieén (zie ook de indeling van Mathijssen 2021). Een voorbeeld is een
ritueel met de mogelijkheid een verstoorde situatie te helen en het vergroten
van de veerkracht van een getroffen groep mensen (categorie vier). Maar een
disaster ritual is ook de jaarlijkse herdenking (categorie twee). Een
combinatie van deze tweede en de zesde (politieke) categorie is ook goed
denkbaar bij een disaster ritual. Post concludeert hieruit dat het disaster
ritual meerdere functies heeft. Deze functies komen aan bod als de effecten
van rituelen bij collectief trauma worden besproken. Eerst wordt nader
onderzocht hoe rituelen gebruikt worden bij collectief trauma.

2.2.b Hoe worden rituelen gebruikt bij collectief trauma?

Bij collectief trauma worden onder andere herdenkingsrituelen,
afscheidsrituelen en politieke rituelen gebruikt. In haar onderzoek naar
herdenkingsrituelen definieert Holsappel rituelen als:

Symbolisch handelen (uitvoering) waarmee mensen betekenis geven aan dat
wat er gebeurd is en uitdrukken hoe ze zich daar op dit moment toe
verhouden (context). De herinnering aan wat er gebeurd is (het trauma) wordt
zowel gevormd door kennis als door het (collectieve) verhaal dat hierover
verteld wordt. Rituelen drukken de emoties en opvattingen uit (uitwerking),
die deze herinnering oproept. (Holsappel, 2020, p6)

Deze drie elementen van rituelen - uitwerking, context en uitvoering - werkt
Holsappel uitin het driehoekmodel (Demant & Pans, 2020, p10):

24



UITVOERING

CONTEXT UITWERKING

De balans tussen de drie elementen is essentieel om een ritueel betekenisvol
te laten zijn. Als het om het element uitvoering gaat, wordt ook wel gesproken
over “de blauwdruk voor het rituele repertoire na rampen” (Holsappel, 2020,
p7). Voorbeelden zijn een stille tocht, het oprichten van een monument, het
uitroepen van de gebeurtenis tot een ramp, vlaggen halfstok, een minuut
stilte. Daarbij wordt onderscheid gemaakt tussen spontane rituelen
georganiseerd van onderaf en meer formele rituelen geregisseerd door
autoriteiten (ofwel bovenaf) (Holsappel 2020).

Het element context gaat over de waarden, identiteiten en ideeén die in het
ritueel naar voren komen. Een voorbeeld is welke ideeén er zijn over welke
slachtoffers herdacht (moeten) worden. Een ander voorbeeld is een
gemeenschappelijke waarde zoals ‘wij zijn een samenleving die waarde
hecht aan individuele levens’ (Holsappel, 2020, p7) en daarom lezen we de
namen, delen we foto’s en herinneringen van nabestaanden. Een
contextfactor is ook de plaats die de politieke situatie heeft in de vormgeving
van het ritueel naast de plaats voor emoties rond de verlieservaring.

Het element uitwerking gaat over wat rituelen teweegbrengen. In Holsappel’s
onderzoek is terughoudendheid ten aanzien van het mogelijk therapeutisch
effect vanrituelen. Het lijkt alsof het therapeutisch effect wordt benaderd
vanuit het individueel perspectief. Het collectieve perspectief komt minder
duidelijk naar voren, al wordt wel genoemd dat deelname aan rituelen na
rampen kan leiden tot gevoel van saamhorigheid.

Holsappel heeft zich specifiek op de functie van herdenkingsrituelen gericht
in haar onderzoek en daarmee geeft haar model inzicht in de plek van
herdenkingsrituelen bij collectief trauma.

25



Het ritueel van publiek excuses heeft ook een belangrijke plek bij collectief
trauma. Dit ritueel wordt in deze thesis geduid in de categorie politiek ritueel.
Volgens Wilson en Bleiker (2013) kunnen excuses het morele kader van de
bestuurders van een samenleving herstellen. Vervolgens leiden excuses naar
een andere toekomst. Een toekomst gebouwd op respect, gelijkheid en
wederzijdse waardigheid. Dit ‘effect’ valt of staat met de context en de
vormgeving van het excuus. Volgens Wilson en Bleiker wordt een excuus goed
herinnerd zowel door de inhoud als door de zogenoemde performatieve
dimensie (vorm). En die herinnering in het collectieve geheugen heeft invloed
op de manier waarop toekomstige generaties omgaan met eventuele
restanten van het collectieve trauma.

Een voorbeeld hiervan wordt door Wilson en Bleiker uitgewerkt. Zij
beschrijven de excuses van bondskanselier Willy Brandt in 1970. Hij knielde
toen voor het monument van de getto-opstand in Warschau in 1943 (zie
onderstaande foto). Hij deed dit in stilte. De foto’s van dit moment maakten
veel indruk. In dit gebaar wordt de performatieve kracht van het excuusritueel
duidelijk.

Foto dpa/ANP

26



Celermajer (2009) schetst dat het ritueel van verontschuldigen/excuses
voortkomt uit religies, waaronder het Jodendom. Hiermee laat ze zien dat dit
ritueel al heel oud is. Toch is volgens Celemajer wel een toename te zien van
politieke excuses vanaf 1980. En vanaf de eeuwwisseling heeft het politieke
excuus een plek naast compensatie in rechtszaken, als een onderdeel in “the
toolkit of dealing with your past.”(2009, p2). In haar boek The Sins of the
Nation and the Ritual of Apologies belicht Celemajer het proces om tot
excuses te komen. Dit proces kwam op gang onder andere door de
verontschuldigingen bekend als de ‘Redfern Address’ van premier Keating van
Australié in 1992/1993 (zie appendix 2d). Hij biedt, ten overstaan van veel
Aboriginals in het publiek zijn excuses aan over het leed wat deze groep is
aangedaan. Toch duurt het dan nog enkele jaren (1997) voor de verschijning
van het rapport ‘Bringing them home” (2009, p156). Hierin staat dat in de
periode van 1910-1970 Aboriginal kinderen bij hun familie tegen hun wil zijn
weggehaald. De schatting loopt uiteenvan 1 op de 3tot 1 op de 10 kinderen
die ditis overkomen. Velen van hen hebben hun familie nooit meer gezien. De
woorden van Keating en het verschijnen van dit rapport hebben naar alle
waarschijnlijkheid geleid tot de eerste ‘Sea of hands’in 1997, een ritueel dat
symbool staat voor solidariteit met Aboriginals en andere oorspronkelijke
bewoners in Australié. 700.000 mensen plantten een hand in de grond. Dit
ritueel wordt nog steeds gedaan in Australié, op verschillende publieke
plekken.

Tot slot zijn er afscheidsrituelen die bij collectief trauma worden gebruikt.
Juist als mensen ontgoocheling ervaren, bieden de voorgeschreven
handelingen van bijvoorbeeld afscheidsrituelen nog enig houvast. Dat is
bijvoorbeeld zichtbaar bij begrafenissen. Rituelen bieden ook de
mogelijkheid om iets te doen als mensen gevoelens van onmacht ervaren.
Zoals eerder beschreven, is de Stille tocht een bekend voorbeeld van een
afscheidsritueel in Nederland dat aansluit bij de behoefte om iets te doen.
Ook bij afscheidsrituelen is de performatieve kracht aanwezig, zo blijkt uit de
onderstaande foto van de rouwstoet van slachtoffers van de MH17.

27



Bron: NFI

2.2.c Welk effect hebben rituelen bij collectief trauma?

Door de cases opgenomen in het Handbook of disaster ritual wordt duidelijk
hoe rituelen als het ware ontstaan, bijvoorbeeld tijJdens de coronapandemie.
Ze komen voort uit een behoefte, ze worden aangepast door de
omstandigheden. Uit de verschillende bijdragen in dit handboek lijkt het
beeld te ontstaan dat collectief trauma effect heeft op rituelen. De vraag in
dit onderzoek is echter andersom gesteld, het gaat om het effect van rituelen
op collectief trauma. Wat blijkt is dat het moeilijk is om het effect van rituelen
te meten. Dit geldt naar alle waarschijnlijkheid ook voor het effect bij
collectief trauma.

Waar wel meer over bekend is, zijn de functies van rituelen. Met het
beschrijven van functies van rituelen wordt vaak ook iets gezegd over het
effect van rituelen. Rituelen kunnen erkenning geven en emoties kanaliseren
(Verloop, 2023). Hierbij merkt Verloop op dat rituelen zoals de landelijke
herdenking exposure bieden met soms herbeleving van trauma als gevolg. Dit
is een ongewenst effect van herdenkingsrituelen. Het herdenkingsritueel is
vaak wel bijdragend aan de andere functie: erkenning ervaren.

Wojtkowiak (2021) schrijft over de collectieve kracht van rituelen. Zij noemt
rituelen strategieén voor collectieve zingeving bij verlieservaringen. Naast
deze rol bieden rituelen de mogelijkheid om ambivalentie te verdragen. Beide
aspecten zijn van belang als het om collectief trauma gaat. Immers,
vernietigde sociale verbanden die hersteld worden, dragen bij aan het dragen
van het trauma. En de ambivalentie die zo kenmerkend is bij verlies en

28



rouwervaringen en dus bij collectief trauma, vraagt om ruimte. Rituelen
kunnen iets betekenen in deze ambivalentie, aldus Wojtkowiak (2022, p117):
“Rituals embrace ambiguity by using the symbolic form and esthetic
translations.”

Zowel Wojtkowiak (2022) als Schirch (2005) benoemen ook de keerzijde van
het gebruik van rituelen, juist ten aanzien van de collectieve kracht die ze in
zich hebben. Schirch heeft in haar typologie daarom destructieve rituelen
opgenomen en verwijst naar een uitspraak van Emile Durkheim over rituelen
als middel voor sociale conditionering. Met de analyse van Lerner in het
achterhoofd ten aanzien van het handelen van bijvoorbeeld Milosevic is het
goed om juist bij collectief trauma ook kritisch te kijken naar het effect van
rituelen. Wojtkowiak bekijkt het vanuit een ander perspectief en benoemt de
verschillende fasen van collectiviteit en of solidariteit bij een ramp. Waar de
collectieve kracht van rituelen goed aansluit bij de behoefte van mensen in
de zogenoemde honeymoonfase van de ramp, lijkt er minder collectiviteit
ervaren worden in de daaropvolgende fasen (Wojtkowiak, 2021). Deze
veranderde behoefte beinvloedt het effect van rituelen en de keuze voor
bepaalde rituelen. Beide ‘waarschuwingen’ ten aanzien van het effect van
rituelen zijn belangrijk om mee te nemen bij de vraag naar de rol van rituelen
bij collectief trauma.

Echter, rituelen zowel van bovenaf geregisseerd als spontaan ontstaan van
onderaf, hebben een rol bij collectief trauma, zo leert de geschiedenis. Onder
andere Wilson en Bleiker verwoorden dit duidelijk met het effect van het
ritueel ‘excuses’: “Apologies disrupt and change the moral and political
framework through which past traumas are understood. In doing so, they
have the opportunity to reshape the relationship between victim and
perpetrator and open up possibilities for a politics of reconciliation.” (2013, p
56).

Ook uit het vervolg van de casestudie Mindanao wordt het effect of de functie
van rituelen bij collectief trauma duidelijk (Zaros, 2015):

Het doelis om constructieve relaties tussen de verschillende groepen te
bouwen, dit heeft weer als doel om de spiraal van geweld te doorbreken. Dit
wordt ook wel vredesopbouw genoemd. Er wordt van onderaf (door en met
de mensen zelf) gewerkt en uit alle groepen zijn vertegenwoordigers
betrokken. Meerdere organisaties organiseren sociale acties (een categorie
van interreligieuze dialoog), zoals de Mindanao Week of Peace in 2010 en het
implementeren van vredes-trainingen. Een andere categorie is de dialoog
over religieuze ervaringen, waarbij organisaties programma’s maken waarbij
Lumads, christenen en moslims elkaars rituelen delen of samen bidden.

29



Tijdens de viering van Duyog Ramadhan (Solidariteit met Ramadan) en Duyog
Pasko (solidariteit met Kerstmis) worden religieuze ervaringen gedeeld.

Nieuw gecreéerde rituelen hebben een plek in de vredesopbouw, zoals het
verbranden van brieven waarop deelnemers eerst hun vooroordelen ten
opzichte van de andere deelnemers hadden opgeschreven. Een ander
voorbeeld van een gecreéerd niet religieus ritueel is de bijeenkomst van 20
vrouwen uit elke groep. Deze 60 vrouwen hadden persoonlijk verlies als
gevolg van de conflicten ervaren en verkenden de gemeenschappelijke
grond. Eerst binnen de eigen homogene groep, daarna in de grote groep, wat
eindigde met elkaar om vergeving vragen. Afsluitend, ter bezegeling, wasten
de vrouwen hun handen, als symbool voor vergiffenis.

Volgens de respondenten uit de casestudy brachten de rituelen een mystieke
sfeer in relaties en boden ze gelegenheid om van elkaar te leren. De mensen
konden elkaar makkelijk begrijpen en daarvoor hoefden ze het niet eens te
zijn met elkaar. Er ontstonden vriendschappen en vertrouwen werd
opgebouwd. Omdat religie belangrijk is voor alle Mindanaoérs, bleek het
belangrijk om voldoende (inter-) religieuze rituelen aan te bieden, naast de
gecreéerde rituelen.

In de casestudie van Mindanao wordt bijvoorbeeld het ritueel onder vrouwen
met verlieservaring besproken. Bij deze rituelen is ruimte voor verdriet,
boosheid, schuld en vergeving. Onder andere dit vermogen van rituelen om
mensen in staat te stellen met ambivalentie om te gaan, maakt de rol van
rituelen bij collectief trauma duidelijk.

Daarmee is de tweede deelvraag naar de rol van rituelen bij het omgaan
met collectief trauma beantwoord.

Rituelen bezitten het vermogen om mensen met elkaar te verbinden. Ze
helpen door hun performatieve kracht het bijna onnoembare trauma
overdraagbaar te maken. Daarbij is de ruimte voor ambivalentie bij
bijvoorbeeld schuld- en vergeving, schaamte en boosheid, essentieel.
Rituelen kunnen bijdragen aan een aangepast wereldbeeld wat kan
bijdragen bij het herstel van of het omgaan met collectief trauma. Echter,
net als bij collectief trauma is aandacht voor context-specifieke factoren
van groot belang in het ontwerp en uitvoering van rituelen. Rituelen
worden vaak nog geassocieerd met religie en wellicht wordt daarom niet
shel overwogen om ze in te zetten bij de aanpak van collectief trauma in
de meer seculiere Westerse wereld. De toename van politieke excuses
(politiek ritueel) juist in de Westerse wereld, laat echter zien dat dit een
misvatting is.

30



In het volgende hoofdstuk waarbij Nederland als casestudie fungeert,
worden deze context-specifieke factoren, in relatie tot collectief trauma en
rituelen, belicht.

31



Hoofdstuk 3: Nederland als casestudie

Introductie

In hoofdstuk twee zijn de eerste twee vragen beantwoord: Wat is collectief
trauma? Welke plaats hebben rituelen bij het omgaan met collectief trauma?
Door de theorie aan te vullen met de casestudie van Mindanao werd duidelijk
hoe onder andere de geschiedenis, de aard van het trauma, de context
(religieus of seculier) van invloed zijn op de aanpak van trauma en daarbij de
plaats voor rituelen. Deze factoren spelen uiteraard een rol bij de verkenning
van de centrale vraagstelling van dit onderzoek: Welke rol spelen rituelen bij
de aanpak van collectief trauma in Nederland?

Zoals in hoofdstuk één is toegelicht, wordt in dit onderzoek Nederland als
casestudie voor postseculiere Westerse landen gebruikt als het gaat om
rituelen bij collectief trauma. Eerst wordt aan de hand van verschillende
voorbeelden verkend welke collectieve trauma Nederland kent. Hierbij
worden diverse contextfactoren meegenomen, om de aard en de impact van
het trauma te verhelderen. Daarna wordt gekeken naar de rol van rituelen bij
collectief trauma in Nederland met daarbij specifiek aandacht voor de
kenmerken van een postseculiere samenleving.

3.1:Voorbeelden van collectieve trauma in Nederland

In deze paragraaf wordt gepoogd met voorbeelden een overzicht van
collectieve trauma te geven. Dit overzicht is verre van volledig. Het noemen
van een collectief trauma kan bijdragen aan de erkenning, het niet noemen
aan miskenning. Dat is een vervelende consequentie die de omvang van deze
thesis met zich meebrengt. Een andere opmerking vooraf is dat in hoofdstuk
twee het pleidooi van Lerner is om collectief trauma juist niet te isoleren. Het
doelvan de beschrijving van onderstaande trauma is om de aard en de
impact te verhelderen met behulp van specifieke contextfactoren die van
invloed zijn op trauma in Nederland. Het is nadrukkelijk niet de bedoeling om
het trauma te isoleren tot Nederland.

In de naamgeving komt het woord ramp vaak terug. In hoofdstuk twee is
uitgebreid toegelicht waarom deze begrippen (ramp en collectief trauma) in
deze thesis als synoniem worden gebruikt. De Watersnoodramp, De Tweede
Wereldoorlog, de Vuurwerkramp, de Bijlmerramp, de Cafébrand in Volendam
en de Vliegtuigramp MH17 zijn bekende voorbeelden van rampen die de
sociale structuren ontwrichtten, ofwel voorbeelden van collectieve trauma in

32



de recente geschiedenis van Nederland. De sluiting van de mijnen in het
zuiden van Nederland en de Aardbevingsproblematiek in het noorden, zijn
voorbeelden van op het oog lokale collectieve trauma die echter veroorzaakt
zijn door politieke keuzes op landelijk niveau. De landelijke erkenning voor
het leed dat de lokale bevolking treft wordt nadrukkelijk gemist. Dit vergroot
het collectief trauma door dat mensen zich opnieuw in de steek gelaten
voelen.

Waar bij sommige rampen aan een eenmalige gebeurtenis gedacht kan
worden, waarin na de impactfase, de honeymoonfase, de desillusiefase en
tot slot de reconstructiefase doorlopen wordt, zijn er wellicht vaker
gebeurtenissen waar deze fasen anders verlopen. Er wordt dan gesproken
van trage ontwrichting (van Bergen, 2023). Terwijl slachtoffers nog midden in
de desillusiefase zitten, komt een volgende klap waardoor men wordt
teruggeworpen in de impactfase. In deze trage ontwrichting wordt de
veerkracht van mensen stevig beproefd. Bestaansvragen, zoals beschreven in
hoofdstuk twee, worden steeds moeilijker te hanteren. Voorbeelden van deze
trage ontwrichting zijn de Aardbevingsproblematiek, de Toeslagenaffaire en
de Coronacrisis.

Aardbevingsproblematiek:

Op 24 februari 2023 bood de parlementaire enquétecommissie haar rapport
‘Groningers boven gas’ aan, aan de Tweede Kamer. Dit rapport is de uitkomst
van onderzoek naar de ontwrichting die de gaswinning heeft aangericht . De
bekende ‘eerste’ aardbeving in Huizinge was in augustus 2012 (van der Lee,
z.d.). Inde 11 jaar tussen deze eerste beving en de presentatie van het
rapport, worden mensen keer op keer getroffen door ofwel een nieuwe
beving, ofwel door niet nagekomen beloftes. Hoewel het rapport heeft
bijgedragen aan erkenning van het geleden leed, is toch opnieuw schade
aangericht na het verschijnen ervan. Er is nog steeds sprake van trage en
onzekere schadeafhandeling, er zijn nieuwe bevingen geweest en er zijn
plannen om toch weer naar gas te boren. Mensen zijn het vertrouwen kwijt,
raken geisoleerd, lijken in de desillusiefase te blijven. Het perspectief (op
herstel) wordt verloren, gemeenschapszin verdwijnt (van Bergen, 2023). “Een
trage ramp, of een langdurige crisis, produceert aanhoudende nieuwe
vormen van impact.”(van Bergen, 2023, p77). Dit is ook terug te zien bij de
Toeslagenaffaire en de Coronacrisis.

33



De Toeslagenaffaire:

Een ander voorbeeld van trage ontwrichting is te zien bij de Toeslagenaffaire.
De overheid heeft hier grove fouten gemaakt. Naar schatting 26000 ouders
Zijn onterecht beschuldigd van fraude in de periode van 2004-2019. Deze
ouders zijn in grote financiéle problemen gekomen die blijvende schade
opleveren. Schade in de vorm van kinderen die uit huis zijn geplaatst en
gezondheidsschade door stress en beperkte toegang tot gezondheidszorg. In
eerste instantie overheersten het taboe en de schaamte, waardoor
slachtoffers geisoleerd raakten. Twee politici, Renske Luyten en Pieter
Omtzigt, hebben met twee journalisten deze affaire aan het licht gebracht. In
2020 velt de Autoriteit Persoonsgegevens het oordeel dat de werkwijze van de
Dienst Toeslagen discriminerend was (Dienst Toeslagen Ministerie van
Financién, z.d.). De parlementaire ondervragingscommissie Kindertoeslag
brengt op 17 december 2020 haar rapport ‘Ongekend onrecht’ uit. Op 15
januari 2021 valt het kabinet Rutte 3, grotendeels door de conclusies uit dit
onderzoeksrapport. Een korte weergave van de verklaring van Rutte waarin hij
het ontslag aanbiedt:

Goedenmiddag,

Een van mijn verre voorgangers als minister-president, Pieter Cort van der Linden,
schreef ooit over de taak van de overheid: ‘[De staat] dringt de overmoedigen terug,
beschermt de zwakken, verdeelt de risico’s, en stelt zich in het haastig gedrang aan
allen tot gids.” Dat is een hoge norm en het is duidelijk dat de overheid in het
kinderopvangtoeslagdossier niet aan die norm heeft voldaan.

De rechtsstaat moet burgers beschermen tegen een almachtige overheid en dat is
hier op een verschrikkelijke manier mis gegaan.

Het rapport van de Parlementaire Ondervragingscommissie Kinderopvangtoeslag is
snoeihard, maar fair.

Op alle niveaus, door het hele politiek-bestuurlijk-juridische systeem heen, zijn
fouten gemaakt die ertoe hebben geleid dat duizenden ouders groot onrecht is
aangedaan.

Maar de politieke verantwoordelijkheid ligt uiteindelijk bij het zittende kabinet en
nergens anders. (Rijksoverheid, 2021).

Er zijn afgelopen jaren meerdere besluiten genomen met het oog op
financiéle erkenning. Daarnaast is de werkwijze van de Belastingdienst
(onder andere met oog op de geconstateerde discriminatie in de werkwijze)
aangepast.

34



Coronacrisis:

De Coronacrisis is een recente, ingrijpende crisis die wereldwijd en in
Nederland collectief trauma veroorzaakt. Op 16 maart 2020 nam de
Nederlandse overheid het besluit om een lockdown in te stellen. In
Nederland markeert deze datum het begin van de Coronacrisis. Het virus, dat
zich wereldwijd verspreidde, was onbekend bij de experts die probeerden een
vaccin te ontwikkelen. Zorgverleners werden geconfronteerd met ethische
dilemma's. Enerzijds wilden ze alles doen om te voorkomen dat het virus zich
verder kon verspreiden. Anderzijds wilden ze goede zorg leveren aan ernstig
zieke en stervende patiénten.

Relevant contact tussen jongeren op scholen en andere plaatsen was
gedurende sommige periodes tijdens de crisis niet toegestaan. Veel mensen
raakten geisoleerd en werden later gediscrimineerd als ze weigerden hun
vaccinatiepaspoort te tonen. Theaters, sportcentra, cafés, plekken waar
mensen normaal gesproken naartoe gaan om op te laden en te ontspannen,
stonden op het punt failliet te gaan door het wegvallen van inkomsten. Er
heerste angst, wanhoop en verdriet.

De overheid probeerde zorg te bieden, lijden te erkennen en informatie te
verstrekken. De overheid vroeg of verzocht ook om geduld en medewerking.
De Nederlandse samenleving toonde zich in het begin solidair en er was
sprake van meer verbondenheid met elkaar (de zogenaamde
honeymoonfase). Later raakte de samenleving meer verdeeld in antivaxxers
en gevaccineerde mensen. De illegale bijeenkomsten, in kerken en op
feestjes, werden ofwel gezien als een mensenrecht om samen te komen
ofwel als onverantwoordelijke daden die mogelijk meer slachtoffers maken.

Hoewel er nu, in de zomer van 2025, vaccins beschikbaar zijn en de
lockdown voorbij is, is de Coronacrisis nog niet voorbij. Naar schatting
hebben ruim 3% van de volwassenen in Nederland last van langdurige
klachten na een Coronabesmetting. Bij jongeren ligt dit percentage op 5%
(RIVM, 2024).

Bij de hierboven beschreven “Nederlandse” collectieve trauma is sprake van
verlies, verdeeldheid, isolatie, afnemende collectiviteit. Deze zijn gedeeltelijk
te verklaren door de contextfactoren, zoals de verhouding tussen lokale en
landelijke politiek, scheiding van kerk en staat en de scheiding tussen de
hogere sociale economische klasse en de lagere sociaal economische
klasse. Ook het al dan niet kunnen doorlopen van de hierboven genoemde
fasen na een ramp, wordt mogelijk door de context bepaald.

35



De War of Terror, de Vluchtelingencrisis en de dreiging van de Koude Oorlog
zijn voorbeelden van internationale collectieve trauma die de Nederlandse
samenleving beinvloeden. Een voorzichtige aanname is dat de genoemde en
ongenoemde trauma bijdragen aan de verdeeldheid tussen Nederlandse
burgers. De theorie over de gevolgen van collectief trauma van onder andere
Lerner (2022) en Téth (2025) ondersteunt deze aanname. De verdeeldheid
blijkt ook uit onderzoek van MOVISIE gebaseerd op cijfers van het CBS uit
2019. Dit onderzoek wijst uit dat 50% van de Nederlanders spanning ervaart
tussen etnische groepen en 29% tussen religieuze groepen (Felten &
Geerlings, 2022). Om enigszins te kunnen verklaren hoe deze verdeeldheid
wordt gevoed, volgt een korte terugblik in de recente geschiedenis ten
aanzien van collectiviteit en verdeeldheid.

Na de Tweede Wereldoorlog was Nederland (weer) een verzuilde
samenleving. Binnen de zuilen was sprake van collectieve verbanden:
vakbonden, verenigingsleven, de kerk. In de jaren 60 begon de ontzuiling als
gevolg van secularisatie, groeiende welvaart en individuele ontplooiing.
Nederland wordt sinds die tijd als seculier aangeduid, terwijl de toenemende
immigratie met als gevolg religieus pluralisme, globalisering en Europese
integratie eerder duiden op een postseculiere samenleving (Casanova,
2018). In dit onderzoek wordt Nederland dan ook als postseculiere
samenleving geduid. In deze samenleving zijn minder geformaliseerde
collectieven, zoals blijkt uit de leegstand van de kerken, het teruglopende
verenigingsleven en teruglopend aantal vakbondsleden.

Een andere contextfactor is dat het begrip collectief trauma in Nederland
relatief onbekend is en nauwelijks wordt gebruikt. Dit roept de vraag op of er
oog is voor de mogelijke relatie tussen de waargenomen verdeeldheid als
symptoom dan wel gevolg van collectief trauma. In hoofdstuk twee is
beschreven hoe belangrijk hetis om te erkennen dat er sprake is van
collectief trauma om verder te kunnen richting het re-integreren van het
collectief trauma. Recente ontwikkelingen laten echter zien dat er iets meer
oog is voor collectief trauma. Zo is meer openheid en transparantie ten
aanzien van het koloniale verleden van Nederland. De opening van de
oorlogsarchieven voorjaar 2025 kan bijdragen aan meer bekendheid ten
aanzien van het concept. De onrust die eris rondom de opening van dit
archief geeft aan hoe beladen dit trauma van de Tweede Wereldoorlog voor
velen nog is. Zoals gezegd zouden ook de genoemde rellen rond de wedstrijd
Ajax-Maccabi kunnen duiden op collectief trauma. Deze mogelijk
toenemende bekendheid met het begrip collectief trauma en de relatie met
de waargenomen verdeeldheid, geven te denken over de aanpak van
collectief trauma in Nederland. Zoals in hoofdstuk één is aangekondigd,

36



zouden rituelen een mogelijke optie kunnen zijn om te overwegen bij deze
aanpak. Hoe verhouden rituelen zich met een postseculiere samenleving als
Nederland?

3.2 :Verhouding postseculier Nederland metrituelen

Celermajer (2009) onderzocht aan de hand van onderzoek naar politieke
rituelen hoe van oudsher religieuze rituelen een plek kunnen hebben in een
seculiere maatschappij. Ook vanuit de hoek van ritual studies wordt hiernaar
onderzoek gedaan, al wordt daar gesproken over de postseculiere
samenleving. Wojtkowiak (2022) omschrijft enkele kenmerken van de
postseculiere samenleving, te weten pluralistisch, multireligieus,
multicultureel en seculier. Net als Casanova (2018) herkent zij deze
kenmerken in Nederland, waarbij ze onderzoek doet naar de mogelijkheden
en behoefte aan (vernieuwende) rituelen. Deze behoefte zou wel eens gezien
kunnen worden als een behoefte aan nieuwe verbinding. Dit past bij het
appel dat socioloog Habermas doet op het aanpassingsvermogen van zowel
de seculiere als religieuze burger in een postseculiere samenleving (in Spohn
2015), wellicht ook als het gaat om morele vraagstukken en grote
levensvragen die ontstaan bij collectief trauma. Smedes (2016) verwoordt dit
aanpassingsvermogen in de ontmoeting van gelovigen en ongelovigen bij het
geven van betekenis en de zoektocht naar zingeving. Beiden maken dus
onderscheid tussen religieus en seculier.

Door de globalisering komen Nederlanders in aanraking met rituelen uit
allerlei delen van de wereld. De van oudsher voorgeschreven collectieve
rituelen, zoals doop- of begrafenisrituelen, worden aangepast. Dit komt ook
door de diversiteit in waarden en normen die de Nederlandse multiculturele
samenleving kenmerken (Wojtkowiak, 2018). Dit diverse aanbod in rituelen
past enerzijds bij de Nederlanders die autonomie en individualiteit hoog in
het vaandel hebben. Tegelijkertijd staan juist deze waarden enigszins op
gespannen voet met de collectieve kant van rituelen. Dit is specifiek voor
Nederland een uitdaging.

In Nederland zijn we door onder andere social media vrij snel op de hoogte
van een ramp, de impact wordt uitgebreid in beeld gebracht. Dit kan allerlei
reacties oproepen. Die komen onder andere tot uiting in de honeymoonfase,
waarin solidariteit en sociale cohesie ervaren worden door zowel de directe
slachtoffers als de kring daarbuiten (Wojtkowiak, 2021). Rituelen hebben in
deze fase een belangrijke functie: bij gevoelens van onmacht geeft het
burgers gelegenheid iets te doen (bijvoorbeeld meelopen in de stille tocht). In
deze fase laten politici hun betrokkenheid zien en worden

37



herdenkingsdiensten gehouden. Zoals eerder omschreven, onderscheidt
Wojtkowiak (2021) verschillende fasen bij rampen. Na de honeymoonfase
volgt de fase van desillusie. Het is in die fase de vraag wie collectiviteit
ervaart. Het lijkt alsof deze minder wordt ervaren dan in de fase ervoor en dit
werkt als een desillusie. Eerder in deze thesis noemde Wojtkowiak juist het
vermogen van rituelen om sociale banden te herstellen. Het is echter de
vraag of deze functie in de desillusie-fase te zien is. Terwijl hier mogelijk juist
kansen liggen om isolatie en mogelijk polarisatie tegen te gaan. In de laatste
fase, de herintegratiefase, komt tot slot de transformatieve kracht van
rituelen goed van pas. Het ritueel stelt in staat om een ander, hersteld
wereldbeeld te ontwikkelen.

Samengevat:

In theorie zou de diversiteit in rituelen, door globalisering en de
multiculturele samenleving, elke individuele Nederlander de mogelijkheid
bieden om aan zijn rituele behoefte te voldoen bij collectief trauma. Eris
immers voldoende om uit te kiezen. Echter, door onder andere de individuele
samenleving lijken de Nederlanders minder oog te hebben voor collectief
trauma en het gebruik van collectieve rituelen (en misschien meer oog voor
individueel trauma en individuele rituelen). We zien dan ook dat na de
honeymoonfase minder collectiviteit ervaren wordt, al is dit niet specifiek
voor de Nederlandse samenleving.

De andere kant is dat de ruimte die er in Nederland is voor zowel
vernieuwende rituelen (de Stille tocht) en het aanpassen van traditionele
rituelen (zoals de Landelijke Herdenking) de plek van rituelen bij collectief
trauma in Nederland lijken te faciliteren. Of dat zo is en op welke manier dan,
zal duidelijk worden uit de interviews met de experts.

38



Hoofdstuk 4: Methoden

4.1: Onderzoeksontwerp

Hoewel in het groeiende veld van ritual studies veel onderzoek wordt gedaan
naar rituelen, lijkt de koppeling met collectief trauma niet onderzocht,
behalve in het Handbook disaster ritual uit 2021. Dit staat in het theoretisch
kader in hoofdstuk twee beschreven. Het concept collectief trauma wordt in
onderzoeken veelal onderzocht in de context van ontwikkelingslanden.
Onderzoek over rituelen bij collectief trauma in ontwikkelde postseculiere
landen, zoals Nederland, lijkt nog weinig voorhanden. Om die reden is
gekozen voor een exploratief kwalitatief onderzoeksdesign, bestaande uit
semigestructureerde interviews met experts op het gebied van rituelen bij
collectief trauma. Dit onderzoek in Nederland kan in potentie dienen als een
casestudie voor andere moderne postseculiere samenlevingen.

4.2: Selectie deelnemers

De vraagstelling van dit onderzoek gaat over de rol van rituelen bij collectief
trauma (in het algemeen) en niet één specifiek trauma in Nederland. Naast
deze brede kennis is ook ervaring met het ontwikkelen en uitvoeren van
rituelen in de context van collectief trauma van belang. Voor de selectie van
de experts voor de interviews zijn de volgende inclusie criteria gehanteerd:

¢ Ervaring met het toepassen of ontwerpen van rituelen rondom collectief
trauma

¢ Ervaring in Nederland of in het buitenland in sterk verdeelde samenlevingen
¢ VVloeiend Engels of Nederlands

* Beschikbaar van maart tot medio april 2025.

De werving vond plaats in twee stappen. Ten eerste zijn op basis van de
criterialijst zes experts benaderd, via het eigen professionele netwerk en via
social media. Deze experts waren geestelijk verzorger, dominee, onderzoeker
op het gebied van rituele studies, vredeswerker en bemiddelaar. Vervolgens
is een sneeuwbalmethode toegepast, met als doel om nog gericht een aantal
experts toe te voegen op specifieke onderwerpen die voortkwamen uit de
eerste twee interviews. Intotaal zijn 13 experts in twee fases benaderd op
basis van de criterialijst. Vijf gaven aan niet te willen of kunnen meewerken

39



aan het onderzoek. De zesde benaderde expert moest twee dagen
voorafgaand aan het interview afzeggen. Zeven experts hebben meegewerkt
aan de interviews.

4.3: Dataverzameling

De zeven interviews vonden plaats in maart en april 2025. Drie interviews
waren op verzoek van de expert digitaal. De geselecteerde experts, vanaf nu
interviewees genoemd, ondertekenden vooraf een informed consent waarin
ze toestemming gaven dat hun identiteit te onthuld zou worden. De duur van
het interview was tussen 45-70 minuten.

De interviews zijn opgenomen met de dictafoon van een mobiele telefoon en
via Teams in de beveiligde UMCG omgeving. Hiervan waren de interviewees
van te voren op de hoogte. Binnen twee dagen zijn de opnames van de
telefoon verplaatst naar de beveiligde omgeving van de universiteit. De
transcripten zijn binnen twee dagen na het interview gemaakt en naar de
interviewees gestuurd. Zij hadden twee weken de tijd om bezwaar te maken
tegen het gebruik van de transcripten. Dit is niet gebeurd. De transcripten zijn
na verzending naar de deelnemers ook opgeslagen in de beveiligde omgeving
van de universiteit.

4.4: Interviewgids

De interviews zijn gehouden met behulp van een semigestructureerde
interviewgids. Deze gids is ontwikkeld op basis van het eerder beschreven
theoretisch kader en de hierin benoemde concepten collectief trauma en
rituelen. De gids bestaat uit de volgende 10 vragen:

1. Welke collectief trauma herkent u (in Nederland)?

2. Welke ervaring heeft u als professional met (de aanpak van) collectief
trauma? Kunt u enkele concrete voorbeelden delen?

3. Welke plaats hebben rituelen hierin?

4. Met welke rituelen heeft u (in dit kader) ervaring opgedaan?

5. Waarom heeft u voor deze rituelen gekozen en niet voor andere
rituelen?

6. Welke ervaring heeft u als professional en als mens als u met (deze)
rituelen werkt?

7. Welke ervaringen van deelnemers heeft u opgemerkt tijdens of na het
werken met rituelen?

40



8. Indien ervaring: Wat ziet u gebeuren bij ‘dealing’ met trauma? Hoe ziet
dat er uit?

9. Iseronderscheid in de ervaring met religieuze en seculiere rituelen?

10. Wat is nog niet aan bod gekomen en is in uw ogen wel belangrijk om te
bespreken?

Eris in de interviewgids onderscheid gemaakt tussen ervaring in de vorm van
expertise en (persoonlijke) ervaring tijJdens of na het ritueel. Dit onderscheid
is gebaseerd op het theoretisch kader. Daarin werd duidelijk dat het werken
met rituelen om expertise vraagt. Dit rechtvaardigt de vraag naar ervaring als
expertise. Daarnaast worden in de veel gebruikte definitie van rituelen van
Grimes (in het theoretisch kader) rituelen omschreven als een belichaamde
ervaring. Ditis de reden waarom ook de (persoonlijke) ervaring van de experts
enindirect de deelnemers tijdens of na het ritueel wordt bevraagd (bij vraag
4,5,6,7,8). Omdat van oudsher rituelen gekoppeld zijn aan religie en
Nederland als postseculier land is te beschouwen, is gevraagd (vraag 9) naar
een mogelijk verschil tussen religieuze en seculiere rituelen.

Om de concepten collectief trauma en rituelen te exploreren in de
Nederlandse context, is naar definities, omschrijvingen en voorbeelden
gevraagd tijdens de interviews. De semigestructureerde opzet van de
interviewgids voorziet in ruimte om herinneringen op te halen en te
exploreren.

De data zijn afkomstig van interviews met de volgende interviewees:

Dr. Ton Groeneweg, codrdinator religie en identiteit bij Mensen met een
Missie, een ontwikkelingsorganisatie met katholieke wortels. Hij heeft veel
ervaring in het werken met religieuze thema’s en actoren, zowel in Nederland
als elders in de wereld. Met name in Aziatische landen waar religie, conflict
en tegenstellingen in de samenleving voor diepgewortelde trauma’s zorgen,
zoals India, Indonesié en de Filipijnen. Vanaf nu wordt deze interviewee met
X1 aangeduid.

Dr. Jorien Holsappel, van 2011-2020 beleidsadviseur en onderzoeker bij ARQ
kenniscentrum Impact van rampen en crises, met aandachtsgebied
herdenken en rituelen na rampen. Auteur van handreiking herdenken en
toolkit herdenking organiseren. Sinds 2020 kennismakelaar bij de
Protestantse Theologische Universiteit. Vanaf nu wordt deze interviewee met
X2 aangeduid.

Ds. Evelijne Swinkels-Braaksma, predikant bij de PKN en de Remonstrantse
Broederschap. Expertisegebied: rituelen, zingeving, pastoraat, verlies, rouw

41



en psychotrauma. Lid van Comité Stilstaan bij Corona. Vanaf nu wordt deze
interviewee met X3 aangeduid.

Dr. Joanna Wojtkowiak, Universitair docent Psychologische en
levensbeschouwelijke aspecten van existentiéle begeleiding aan de
Universiteit voor Humanistiek. Onderzoeker van nieuwe rituelen. Vanaf nu
wordt deze interviewee met X4 aangeduid.

Dr. Bertine Mitima-Verloop, psycholoog en onderzoeker, gepromoveerd op
onderzoek naar herdenken en rituelen in relatie tot verlies- en
traumaverwerking. Titel proefschrift: “Together in silence: Commemoration,
rituals and coping with war experiences and loss” 2023. Vanaf nu wordt deze
interviewee met X5 aangeduid.

Drs. Ralf Smeets, geestelijk verzorger in het Zuyderlandziekenhuis tijdens de
Coronacrisis. Sinds 1 april 2022 is hij voorzitter van de beroepsvereniging
voor Geestelijk Verzorgers, de VGVZ. Vanaf nu wordt deze interviewee met X6
aangeduid.

Drs. Elsbeth Nauta, GZ psycholoog / psychotherapeut BIG behandelaar en
supervisor in behandelprogramma Psychotrauma in de 2¢ lijn GGZ . Vanaf nu
wordt deze interviewee met X7 aangeduid.

4.5: Data-analyse

Binnen twee dagen na het interview is het interview getranscribeerd, met
behulp van Teams. Deze korte tijd tussen de interviews en het transcriberen
is behulpzaam om de focus op het interview te houden. Ook voor de
interviewees is de korte tijd tussen het daadwerkelijke interview en de
controle van het transcript behulpzaam.

Tijdens de tijd waarin de interviewees bezwaar konden aantekenen, was
ruimte om de transcripten te lezen en de methode van thematische analyse
te verkennen. Deze methode leent zich voor dit onderzoek vanwege de
mogelijkheid tot verdere exploratie van de concepten collectief trauma en
rituelen in de Nederlandse context.

Voor het uitvoeren van de thematische analyse zijn de zes stappen van Braun
en Clarke (2006, p87) gevolgd:

1. Vertrouwd raken met je data;
2. Initiéle codes genereren;

3. Thema’s zoeken;

42



4. Thema’s beoordelen;
5. Thema's definiéren en benoemen;
6. Rapport produceren.

Voor stap 1 en 2 zijn met behulp van Atlas Ti (wederom in de beveiligde
omgeving van de universiteit) de eerste twee interviews gecodeerd. Hieruit
bleek dat voor de thematische analyse zowel inductief als deductief coderen
bruikbaar was in dit onderzoek. Meerdere codes zijn duidelijk verbonden met
de theoretische uitgangspunten, zoals definities en voorbeelden van
collectief trauma. Deze codering wordt door Braun en Clarke (2006)
aangeduid als deductieve codering. Enkele andere codes zijn inductief tot
stand gekomen, zoals inclusie/exclusie bij rituelen of het ervaren van
collectiviteit. Volgens Braun en Clarke (2006) zijn beide manieren mogelijk bij
thematische analyse. Vervolgens zijn de andere interviews op een gelijke
wijze gecodeerd, gebruikmakend van zowel deductieve als inductieve
codering. Met de voorlopige lijst van codes is vervolgens opnieuw naar alle
transcripten gekeken en dit heeft tot kleine aanpassingen in de lijst van codes
geleid.

Met in het achterhoofd de onderzoeksvraag naar de rol van rituelen bij
collectief trauma in Nederland, zijn de codes gegroepeerd. Dit leidde tot vier
thema'’s: Collectief Trauma (CT), Rituelen, Ervaren collectiviteit en Context. In
het tabel hieronder is te zien hoe de codes zijn verdeeld over de vier thema'’s.

Codes Aantal Thema | Rituelen | Ervaren Context
(30) citaten | Col collectiviteit
trauma
(CT)
Behoefte aan 18 X X
rituelen
Belasting 2 X
zorgverleners
Context van 30 X X
handeling of
ritueel
Context trauma 16 X X
CT beschrijving of | 55 X
definitie
CT voorbeeld 38
Deskundigheid 13 X X X
professional
Definitie rituelen 3 X

43



Functie van 54
rituelen
Gemis aan 39
gezamenlijkheid
in NL
Handeling of 48
ritueel
Genezing/heling 15
CT
Sterk verdeeld 13
Impactvan CT 8
In hoeverre 3
ervaring van
collectief
Inclusie exclusie 22
tijdens rituelen
Intergenerationeel | 10
trauma
Kansen van 13
ritueel
Lokale versus 23
nationale rituelen
Ontwerp van 55
rituelen
Politiek in rituelen | 40
PTG 2
Relatie 8
Individueel
Traumaen CT
Relatie rituelenen | 40
CT
Rituelenin 41
seculier land
Rituelen col of 10
individueel
Rituelen oud en 6
nieuw
Social media 6
Trauma is hot 6
Trauma of 4
ongemak

Tabel 4.1

De reflectie op de methode is opgenomen in hoofdstuk Conclusie en

Discussie.

44



Hoofdstuk 5: Resultaten

Inleiding:

Zoals in hoofdstuk drie is geschetst, lijkt elke individuele Nederlander
invulling te kunnen geven aan zijn rituele behoefte bij collectief trauma. Eris
veel om uit te kiezen, er is immers diversiteit in rituelen als gevolg van
globalisering en de multiculturele samenleving. De collectieve kant van
rituelen lijkt echter op gespannen voet te staan met de in Nederland
dominante waarde van autonomie. Wat daarnaast in hoofdstuk drie naar
voren komt, is dat Nederlanders weinig oog lijken te hebben voor collectief
trauma (en misschien meer oog voor individueel trauma). Tijdens de
interviews komen deze vraagstukken terug.

Tijdens de interviews ontstond de indruk dat veel contextfactoren, zoals het
individualisme, het secularisme en social media een grote rol spelenin hoe
naar collectief trauma en naar rituelen wordt gekeken. Datzelfde geldt voor
uitspraken en vragen die interviewees hadden over het al dan niet ervaren van
collectiviteit in Nederland. Deze indruk heeft geleid tot het volgende model
aan de hand waarvan de resultaten worden beschreven:

Figuur 5.1

Hoewel de interviewees zelf collectief trauma konden omschrijven en
voorbeelden konden geven, vroegen zij zich af in hoeverre Nederlanders
trauma als collectief beschouwen. Ook bij de vraag naar de ervaring ten
aanzien van rituelen bij trauma, kwam dit thema van ervaren collectiviteit
terug. Dit maakte duidelijk dat om uitspraken te doen over rituelen bij
collectief trauma, aandacht nodig is voor de mate waarin collectiviteit
Uberhaupt in Nederland wordt ervaren. Hoe verhoudt deze ervaring zich tot in
Nederland dominant aanwezige waarden als autonomie en zelfbeschikking?

45



Het linker brilglas ‘Ervaren collectiviteit’ levert dus een kijkrichting om naar
rituelen bij collectief trauma in Nederland te kijken. Het rechterbrilglas
‘Context’ geeft een aanvullende kijkrichting met de aandacht voor onder
andere secularisatie en social media. Deze twee brilglazen, ofwel de thema’s
Ervaren collectiviteit en Context, zijn een resultaat van inductieve
thematische analyse. Daarmee wordt bedoeld dat op basis van de
antwoorden van de interviewees deze thema’s zijn geformuleerd. De andere
twee thema'’s zijn te herleiden aan de onderzoeksvraag en het theoretisch
kader dat de grondslag vormde voor de interviewgids. Deze twee thema’s,
Collectief trauma en Rituelen, zijn door deductieve thematische analyse tot
stand gekomen.

Zoals tabel 4.1in hoofdstuk vier is te zien, zijn sommige codes bij meerdere
thema’s ondergebracht. Uit de interviews bleek namelijk dat de thema’s
Collectief trauma en Rituelen niet besproken worden zonder het ook over
thema Ervaren Collectiviteit en Context te hebben. Deze onderlinge relatie
tussen de vier thema’s is visueel weergegeven in het model van de bril.

In het vervolg van dit hoofdstuk wordt het thema Collectief trauma als eerst
besproken, gezien door de twee brilglazen. De thema’s Ervaren collectiviteit
en Context worden gearceerd als ze aan de orde zijn bij thema Collectief
trauma. Ditzelfde geldt voor het daaropvolgende thema Rituelen.

5.1: Thema Collectief trauma

In hoofdstuk twee hebben we gezien dat (1) het ingewikkeld is om tot een
goede definitie te komen van collectief trauma volgens Morrison en Morrison
(2024). Vaak wordt teruggegrepen naar de definitie uit 1976 van Erikson
(p302): “collective trauma is a blow to the basic tissues of social life that
damages the bonds attaching people together and impairs the prevailing
sense of communality.” De woorden “the bonds attaching people” en “sense
of communality” kunnen in het Nederlands omschreven worden als
verbinding tussen mensen en of gemeenschapszin. Deze woorden zijn bijna
synoniem aan het woord collectief. Met andere woorden geeft Erikson dus
aan dat collectief trauma het ervaren gevoel van collectiviteit teniet kan
doen. Over dit ervaren van collectiviteit is veel te zeggen volgens de
interviewees, zo blijkt onder andere bij hun pogingen om een definitie te
geven van collectief trauma.

De interviewees gaven aan dat zij het moeilijk vinden om een goede definitie
te geven van collectief trauma. Wel waren zij in staat om collectief trauma te
beschrijven. Uit deze definities en beschrijvingen zien we enige

46



overeenkomsten met Erikson’s definitie. Zo definieert X2 collectief trauma als
“een verwonding van sociaal weefsel.” Aanvullend is de definitie van X6 die
zegt “een verwonding die gezamenlijk gevoeld wordt en misschien een
gezamenlijke oorzaak heeft.”

Daarentegen zijn er ook verschillen te vinden tussen antwoorden van
interviewees en de definitie van Erikson. Zo vindt X5 het concept collectief
trauma ingewikkeld: “..het kan niet dat je als groep hetzelfde reageert op een
traumatische gebeurtenis...terwijl collectief trauma juist erg gaat over: wat
doet het met de samenleving als groot geheel.” Ook X6 kijkt naar niveaus van
collectiviteit: “Collectief niveau is op twee niveaus, voor de meer direct
betrokkenen en voor het hele land, dat maakt nogal verschil”. Dit roept
meerdere vragen op over de definitie van trauma: (A) is een trauma pas
collectiefis als het een samenleving betreft? En (B) hoe wordt collectiviteit
bij trauma ervaren?

Meerdere voorbeelden van collectief trauma die de interviewees geven,
hebben betrekking op het samenlevingsniveau (vraag A). Zo werd een aantal
keer de klimaatcrisis en de Coronacrisis als voorbeeld van collectief trauma
gegeven, net als de Tweede Wereldoorlog en het koloniale verleden. Daarbij
werden Papoea Nieuw-Guinea en Indonesié genoemd. Ook werd in dit kader
de Zwarte Piet discussie als voorbeeld van collectief trauma door koloniaal
verleden benoemd. Andere voorbeelden waren de Vuurwerkramp in
Enschede, de Watersnoodramp in Zeeland en de cafébrand in Volendam.
Deze laatste voorbeelden werden wel als collectief trauma omschreven,
maar dan lokaal. De dood van Lady Diana, de moord op politicus Pim Fortuyn
en journalist Theo van Gogh en de daden van Marc Dutroux zijn andere
voorbeelden die de interviewees gaven. Deze gebeurtenissen laten
systeemfouten van de lokale of landelijke samenleving zien, het schudt als
het ware het wereldbeeld.

Aan de hand van de door de interviewees vaak genoemde Vliegramp MH17
kan de vraag (B) naar ervaren collectiviteit worden benaderd. Zo zegt X2:
“...spanning tussen het individuele en het collectieve, dus dat ze het aan de
ene kant heel belangrijk vinden om het met elkaar te doen en dat je tegelijk
tiidens de MH17 herdenking ziet dat mensen toch vooral bij hun eigen familie
zijn.” En ook X7 beschrijft de ervaren collectiviteit ook in de relatie tussen
het individuele trauma en het collectieve trauma: “Vanuit het GGZ denken,
denk ik bij collectief trauma aan bijvoorbeeld de Vuurwerkramp, een grote
gebeurtenis waar meerdere mensen bij zijn betrokken, die als gevolg daarvan
PTSS-symptomen ontwikkelen.” Deze omschrijving geeft ruimte voor het
individuele aspect van trauma bij een collectieve ramp. Andersom kan het

47



ook zijn dat de percepties van het collectief het individu met trauma
beinvloeden. X5 zegt in dit kader: ”Als ik iemand in de behandelsetting één op
€én spreek, dan gaat het over zijn gevoelens en dan wordt niet meegenomen
hoe een maatschappij naar zo iemand kijkt. Ik pleit er in mijn proefschrift
voor....dat die maatschappelijke opinies over die gebeurtenissen, die ook
voor de individu een .....grote rol kunnen spelen.”

De impact van collectief trauma is groot, volgens de interviewees. Dit komt
overeen met wat in hoofdstuk twee is beschreven over de lange termijn
impact van (collectief) trauma (o.a. Téth 2025). Collectief trauma kan worden
veroorzaakt door verdeeldheid (denk aan verdeeldheid omtrent ras, religie,
etniciteit, geslacht etc.) maar ook verdeeldheid opleveren of in stand
houden, wat mogelijk toekomstig nieuw (collectief) trauma in de hand werkt.
Veel van de interviewees delen hun ervaring met deze lange termijn impact
van trauma. Ze spreken dan vaak over intergenerationeel trauma.

Bijvoorbeeld X3: “Mensen dragen het met zich mee en we dragen het over,
dus intergenerationeel. Het is niet voor niks dat kinderen waarvan de moeder
zwanger was tijdens de (Tweede Wereld-)oorlog, allemaal huilbabies waren.”

Ook X5 beschrijft “...0ook voor die naoorlogse generaties, die toch vastlopen in
hun leven door een bepaalde opvoeding, een bepaalde overdracht van wat
hun ouders hebben meegemaakt.”

¢

X1 betrekt de politieke kant van intergenerationeel trauma: “...en die
animositeit, het heeft zich verplaatst...het trauma dat zoveel mensen zijn
omgekomen in die periode, dat is een beetje buiten beeld geraakt, het is meer
dat de tegenstelling tussen de hindoes en moslims, die is versterkt,
verscherpt, er zijn voortdurend kleine trauma’s die dit weer in herinnering
roepen.”

Dit voorbeeld heeft betrekking op India, X1 deelt daarnaast de ervaring met
het oorspronkelijke Nederlands-Protestantse verhaal waarin Israél, vanuit
een schuldbesef afkomstig uit de Tweede Wereldoorlog, wordt verheerlijkt. In
dit voorbeeld komt de huidige politieke situatie samen met wat aan trauma is
overgedragen in een Nederlands protestantse opvoeding. Deze Nederlands
protestantse opvoeding is een voorbeeld van een contextfactor die in
Nederland de blik op collectief trauma beinvloeden.

Een ander aspect van trauma is de doorwerking ervan op niet alleen de
directe slachtoffers, maar ook op de hun naasten en zorgverleners. Zij zijn
vaak getuige van het collectief en individueel trauma, en/of hebben een
aandeel in de omgang met dat trauma. Dit blijkt bijvoorbeeld uit twee citaten
van X7:

48



“..hoe ze al die beelden beschreef..ik zal ze niet herhalen, daar heb je geen
boodschap aan. Toen ben ik even gestopt (met werk als hulpverlener), het
was heel akelig, dus het voelde toch alsof de oorlog (voormalig Joegoslavié)
heel realistisch was, oorlog....”

“.. een jongetje die had een ernstig ongeluk gehad en had daar wat
behandeling voor nodig, maar toen bleek dat de beelden waar hij last van
had....van zijn oma vandaag kwamen...Die ging helemaal los met een plas
bloed en de politie...die beelden had zijn oma bij hem ingeprint.”

In hoofdstuk twee wordt verwezen naar het Handboek Moral Injury, hierin
wordt onder andere de verschillen tussen PTSS en Moral Injury belicht.

Op basis van de interviews lijkt het alsof de factor tijd iets doet met de mate
waarin gezamenlijkheid dan wel collectiviteit wordt ervaren bij collectief
trauma. In het theoretisch kader worden de verschillende fasen van een ramp
of trauma toegelicht. In de honeymoonfase ervaren mensen vaak
collectiviteit. Zo blijkt ook volgens X6: “Een ziekenhuisomgeving met
ongeveer 5000 medewerkers waarin iedereen normaal zijn domein bewaakt
veranderde in een collectieve zorgmachine waarin het niet uitmaakte wie wat
deed, maar iedereen pakte aan.” Ook X4 herkent deze fasering:

“En wat er dan gebeurt..gemeenschappen ontstaan rond momenten van
verbondenheid en zo’n ramp verbindt mensen dan. Maar dan ebt hij ook weer
weg. Dan verdwijnt dat weer snel. Dus het zijn niet gemeenschappen die
blijven en zeker bij rampen of collectief trauma is die gemeenschap zeer
tijdelijk. In de honeymoonfase. ..... in die solidariteitsfase voelt iedereen mee
en klappen we allemaal voor de zorgmedewerkers..en dan na een tijdje gaan
we allemaal door met ons eigen leven...... en de grote collectieve
gemeenschap valt ontzettend uiteen.”

X6: “Het waren echt verschillende werelden. Mensen hadden ook geen idee
wat er in het ziekenhuis gebeurde.....lIk heb toen twee keer KRO NCRV verslag
gelegd, van het ziekenhuis........ mensen realiseren zich niet wat daar aan de
hand was.”

De mate van ervaren collectiviteit kan dus worden bepaald door de fase
waarin het trauma zich bevindt. Toch stellen enkele interviewees de vraag of
de mate van ervaren collectiviteit ook samenhangt met kenmerken van de
Nederlandse samenleving. Zo vraagt X1 zich af: “Wat bindt ons? Wat is ons
gemeenschappelijke verhaal?” En X6 zegt: “omdat de samenleving niet zo
collectiefis, is de mate waarin dingen je raken ook best verschillend...de
mate waarin je iets als trauma aanvaardt, is dus ook heel verschillend.” Ook
X2 stelt dat we in Nederland moeite hebben met het ervaren van

49



collectiviteit: “het is alsof we de trauma’s van het moment bijna niet meer als
collectief kunnen ervaren, want we staan direct tegenover elkaar. Dat zie je
nou je, met Israél Palestina...nou ja, rondom overheid, viuchteling, alles,
corona...”

Tegelijkertijd spreekt X1 ook zijn verwachting uit dat in Nederland
binnenkort wel meer dan nu de tijd is voor collectiviteit: "de klimaatcrisis
kan een echte gamechanger zijn, de crisis confronteert ons met een gedeeld
menszijn, en dat we onderdeel van een groter geheel zijn, we worden
gedwongen dit onder ogen te zien.”

Een belangrijke contextfactor is de tijdsgeest. Het lijkt alsof trauma een hot
item is. Of dit bijdragend is aan de bekendheid van het begrip collectief
trauma is de vraag. Zo waardeert X3 dit aspect van de huidige tijdsgeest
positief: “de NSB kinderen, daarover werd gezwegen, daar is nu aandacht
voor, nu de archieven openbaar worden.” Terwijl X4 juist een keerzijde ziet
van al die aandacht voor trauma: “Een ander ding is, denk ik toch de media.
Het opgroeien in en met de media, dat je het leed van de ander eigenlijk
continu mee krijgt....waardoor mensen ook.....een soort Compassion Fatigue
voelen....Alweer leed, alweer verdriet...”. Compassion Fatigue is een
verschijnsel dat onder andere zorgverleners ervaren. Ze zijn dan vaak
overbelast en kunnen geen compassie voor hun patiénten meer opbrengen.
Dit komt bijvoorbeeld voor na drukke diensten op de spoedeisende hulp of
langdurige blootstelling aan heftige trauma’s. Het draagt bij aan de in
hoofdstuk twee beschreven Moral Injury.

Een andere contextfactor is social media. In de ogen van X3 biedt social
media weliswaar positieve kanten om trauma op de agenda te krijgen, zoals
zorgvuldig gemaakte rapportages over het oorlogsverleden. Daarentegen ziet
zij ook een keerzijde: ”in de social media dat mensen ook weer op elkaar
zitten te hakken naar aanleiding van alles wat er gebeurd is...”

Ook het kunnen omgaan met tegenslag is een aspect van de tijdsgeest dat bij
de Nederlandse contextfactoren hoort. X7 zegt hierover: “ledereen heeft
tegenwoordig trauma.” Dit wordt aangevuld met een uitspraak van X1: “we
kunnen niet meer met liijden omgaan, want dat past niet meer, dus je wilt iets
DOEN, want je wil van het ongemak af, dus dan ga je maar een beertje
neerleggen of een kaars of een bosje bloemen, dan doe je iets om van je
eigen ongemak af te komen.” Ook X4 geeft aan dat we in eenrisico
maatschappij leven waarin we minder gewend zijn om met tegenslag om te
gaan.

Een opvallend puntis dat de interviewees de contextfactor
religie/secularisatie niet nadrukkelijk in relatie brengen met collectief

50



trauma. Alleen X6 noemt in dit kader het volgende: “want ook in die context
(ziekenhuis Zuid Nederland) zijn de meeste mensen niet specifiek aan een

levensbeschouwing verbonden. En daar komt nog bij dat in die van oudsher
Rooms Katholieke streek er ook best veel weerstand tegen de kerk bestaat.”

Beantwoording deelvraag 3: Wat is collectief trauma in Nederland?

Het antwoord bouwt voort op het antwoord dat in hoofdstuk twee is
gegeven op de eerste deelvraag wat collectief trauma is. Specifiek voor
Nederland geldt dat het begrip collectief trauma onbekend is. Naast
onbekendheid speelt mogelijk ook de aanwezige verdeeldheid in
Nederland eenrol. In de huidige tijdsgeest is veel aandacht voor trauma.
Via social media zijn indringende beelden vrijwel direct toegankelijk.
Toch blijft het begrip collectief trauma nog steeds onderbelicht.
Nederland is een sterk geindividualiseerde samenleving, die behoorlijk
verdeeld lijkt, al dan niet als gevolg van collectief trauma in de
geschiedenis (denk hierbij aan de desillusiefase). Er is in enkele gevallen
wel solidariteit en collectiviteit, dit is dan vaak in de honeymoonfase van
een ramp.

51



5.2: Thema Rituelen

Net als bij het thema Collectief trauma bleek ook bij het thema Rituelen dat
er bij de interviewees verschillende opvattingen dan wel vraagtekens waren
bij de definitie. De interviewees beschrijven uiteenlopende voorbeelden van
rituelen, die wellicht niet allemaal voldoen aan de betekenis die Grimes
(2013, p196) geeft: “Ritual is embodied, condensed and prescribed
enactment.”

Zo omschrijft X3 eenritueel “als een bedding waarin mensen zich verbonden
weten met elkaar maar ook verbonden met hun eigen pijn of vreugde.” De
verwarring over wat rituelen zijn, wordt duidelijk bij X1 “wij noemen dit geen
rituelen, wij noemen dit verzoeningsinitiatieven om mensen bij elkaar te
brengen.” Deze verzoeningsinitiatieven kunnen heel goed wel als rituelen
worden aangeduid. De Waarheids- en verzoeningscommissie (TRC) in Zuid
Afrika maakte gebruik van rituelen met als doel te kunnen omgaan met het
collectief trauma Apartheid.

X2”ik zie herdenking wel echt als een groot ritueel, er zit veel symboliek in alle
handelen. Het is geen functioneel handelen zeg maar, het is echt..alles staat
ergens voor.”

X3” die zondagsbrief (digitaal, tijdens Corona) was eigenlijk een ritueel in een
collectief trauma.

X6 heeft het over formele en informele rituelen: “Formele en informele
rituelen, zou ik zeggen, we begonnen met het opnemen van een aantal
video’s voor medewerkers waarin we ook gewoon wat rust probeerden te
brengen, door uit te leggen dat het normaal is dat je hiervan ondersteboven
bent.” De video’s werden door X6 als informele rituelen bestempeld. De
geestelijke verzorging signaleerde een behoefte en samen met de
communicatieafdeling maakten ze ‘kennis’-video’s waarin ze de
waargenomen ontgoocheling normaliseerden als een normale reactie op een
zeer ongewone situatie.

Schirch (2005) onderscheidt tien typen van rituelen, niet specifiek
gerelateerd aan collectief trauma. Formele of informele rituelen is één van de
vijf spectra die zij onderscheidt. De video’s genoemd door X6 zijn bedacht
door deze experts en collega’s toen de ontreddering groot was en kunnen als
een dergelijk informeel ritueel worden aangeduid.

Een ander spectrum (uit Schirch) is traditioneel of geimproviseerd ritueel, dat
ook van toepassing zou kunnen zijn op dit voorbeeld van de video’s. X5
refereert in dit kader naar het onderzoeksrapport ‘Constant en in beweging’:

52



“er moet een schijn van herhaling en vaststaandheid in zitten en tegelijkertijd
moeten ze (herdenkingsrituelen) ook meebewegen met de tijd.”

Los van de beschrijving of definitie van rituelen, delen de interviewees hun
ervaring met de functie van rituelen met het oog op collectief trauma:

X5 zegt “ik denk dat rituelen nodig zijn om dingen te markeren, dat rituelen
houvast geven in chaotische dingen, rituelen zijn zo universeel....het
doorleven van emoties....als je het echt wil doorleven, dan heb je toch
symbolen nodig en rituelen helpen.”

Een ritueel loopt wel eens anders dan oorspronkelijk was bedacht, zo zegt X7
over een ritueel bij de afsluiting van een behandeltraject: “...ik heb een keer
een badeendje gehad, dat had ze meegebracht, en dat ging ze helemaal
verknippen en daar heb ik een slecht gevoel over. Omdat ik het heel agressief
vond eigenlijk en ik niet helemaal zeker was of dit nou echt afsluiten van een
traject was of dat ze in een eerdere fase zat van boosheid agressie.”

Voor X3 is de functie van rituelen bij collectief trauma heel duidelijk, ook als
het om omstanders gaat: “..dan hebben mensen het gevoel, ditis me
overkomen, ik sta machteloos, maar dan, met een bloemetje leggen, dat
geeft alweer iets meer controle, dat reguleert in je lijf...het lost niet op, het
geeft het gevoel ik kan iets doen. Dat werkt bij alle rituelen, bij collectief en
individueel trauma.”

Uit het gevoel van machteloosheid ontstond een ritueel in de vorm van een
handreiking voor zorgverleners aldus X4: “er was gewoon behoefte om iets te
verspreiden onder geestelijk verzorgers: wat kun je doen als iemand op
sterven ligt en de familie kan geen afscheid nemen?”

Schirch (2005, p17) beschrijft rituelen als volgt: “Rituals use symbolic
actions to communicate a forming or transforming message in a unique
social place.” Dit unieke karakter is terug te zien bij wat de ervaring van X6 bij
zorgverleners in de eerste periode van de Coronacrisis: “ik kan me herinneren
dat mensen in het gras gingen zitten, een spontaan ritueel, omdat je op een
dag gewoon het ene na het andere sterfgeval meemaakt, met een hoge
intensiteit.”

In het theoretisch kader is de relatie tussen rituelen en collectief trauma
beschreven, onder andere door de visie van Janoff-Bullman op de drie
basisassumpties die vernietigd worden bij trauma. Deze basisassumpties
gaan over de relatie tussen jou en de wereld. X3 ziet bij het herstel van deze
relatie een belangrijke rol voor rituelen: “Maar al die verhalen....zo
uiteenlopend...dat is zo belangrijk he, dat mensen gehoord worden..dat
maakt de wereld een stukje veiliger en het maakt verbinding, je bent niet

53



alleen.” X3 refereert naar het ritueel dat 40 verhalen zijn opgetekend door het
Comité Stilstaan bij Corona. Het belang van het herstellen van vertrouwen in
de maatschappij wordt ook door Saul (2022) verwoord, zoals is beschreven in
het theoretisch kader. Dit ritueel lijkt een functie te hebben in de overgang
van de desillusiefase naar de re-integratiefase.

Schirch (2005) benadrukt dat door het gebruik van rituelen het wereldbeeld
van mensen gevormd en getransformeerd kan worden. Deze overtuiging komt
niet expliciet terug in de ervaringen van de experts. Dit verschil zou mogelijk
komen omdat Schirch onderzoek doet naar rituelen in
vredesopbouwactiviteiten en dit is minder aan de orde in Nederland.
Impliciet komt deze overtuiging wel terug, zoals bij X1 en X3. X1 geeft aan dat
hij met een interreligieus centrum programma'’s ontwikkelde voor
bijvoorbeeld christelijke jongeren die gingen logeren in moslimgezinnen. Zijn
ervaring is dat hierdoor vooroordelen ten aanzien van moslims minder
werden en daarmee het wereldbeeld van de christelijke jongeren veranderde.

X3 omschrijft het ritueel van samen eten, “wat in alle levensbeschouwingen
of godsdiensten gebeurt: als er iets ernstigs is gaan mensen samen eten...of
er nou een vredesonderhandeling is of wat anders...samen eten verbindt, het
is een ritueel en het gebeurt ook bij collectief trauma, overal ter wereld.”

De interviewees deelden hun deskundigheid op het gebied van het
ontwerpen van rituelen in relatie tot collectief trauma. Het model van
Holsappel (2020) over de balans tussen uitvoering, context en uitwerking zien
we terug in de interviews.

Zo zegt X2 “wat bij de MH 17 herdenkingen elk jaar gewoon echt heel
belangrijk is geweest, is het noemen van de namen en in die zin dus ook het
gewoon voor elk individu en elke individuele familie aandacht hebben....... en
datis ook het meest indrukwekkende moment, elke keer weer, het noemen
van de namen en foto’s die getoond werden, het menselijk maken als het
ware van het getal van slachtoffers...”

X6: “in ons geval kwamen wel redelijk antropologische, constante elementen
naar voren....bloem steen, stilte, schoonheid van een kunstwerk....het was
de bedoeling om te kijken: waar zit de gezamenlijkheid in de beleving en hoe
ga je dat dan verbeelden?”

Een belangrijke vraag bij het ontwerp van rituelen is volgens X4 “Bij een
collectieve ramp is het: wat is de collectieve behoefte voor dat ritueel?” En
daarmee wordt de brug gelegd naar hetthema Ervaren collectiviteit. Een
citaat van Wojtkowiak (2022) is hierbij passend: “Rituals create a sense of
community through action synchronically with other rituals actors”.

54



Dit gevoel van collectiviteit (mogelijk als gevolg van synchroon handelen)
blijkt uit het voorbeeld van X6 “de andere hulpverleners...politie, brandweer
die verzamelden zich rondom het ziekenhuis dus met heel veel
materieel...sirenes, zwaailichten en klappen....dat konden wij zien. ledereen
barste meteen in tranen uit, ik kan nu nog huilen als ik het zeg.” Ook X3
omschrijft hoe collectiviteit ervaren wordt: X3 “mensen zoeken die
verbinding ook, want ze zien op televisie...ze staan allemaal op de brug die
lijkwagens op te wachten...ze stonden er allemaal bij de kazerne in
Hilversum.”

Toch zijn er ook interviewees die aangeven dat zij twijfels hebben bij de
ervaren collectiviteit tijdens rituelen. Dit beeld, minder solidariteit en meer
isolatie of eenzaamheid, past bij de desillusiefase zoals beschreven in
hoofdstuk twee.

X4 “mensen voelen zich ontzettend eenzaam en....mensen willen zich niet
committeren, dus ook bij het gaan naar herdenkingen dan moet het geen
verplichting worden. Wij zijn ultra geindividualiseerd. Dus de eigen keuze
Staat voorop.”

X5 “het komt er op uit dat je nooit iedereen tevreden kan houden je, dus dan
is het ook mooi als er gewoon verschillende rituelen zijn waar mensen zich bij
aan kunnen sluiten.”

X1 “Het gebrek aan collectieve rituelen is een symptoom van deze tijd, we zijn
te nuchter....we voelen ons niet meer een deel van het geheel.”

Het lijkt alsof de interviewees ambivalentie ervaren ten aanzien van de
behoefte van Nederlanders aan collectieve rituelen. Waar zoals hierboven
staat, twijfels zijn over deze behoefte gezien de twijfel over ervaren
collectiviteit, geven de interviewees toch ook aan dat ze wel degelijk een
behoefte aan rituelen zien.

Zo zegt X5 : “...hoe populair de Dodenherdenking is in Nederland. Gewoon
80-90% van de mensen die twee minuten stilte houden en daar echt mee
bezig is, dit belangrijk vindt...en ....voor het grootste gedeelte van de mensen
lukt het om daar een waardevolle invulling aan te geven.”

En ook X3 ziet deze behoefte: “Maar het zit denk ik ook gewoon diep
verankerd in ons menselijke genen: rituelen want rituelen geven houvast,
geven veiligheid en daar hunkeren we altijd naar. Dus dat gebeurt ook, ook al
denken we dat we dat nieuw aan het uitvinden zijn. Gebeurt het ook
automatisch. Het zit gewoon in ons.”

55



X3 maakt bij deze behoefte de relatie met de secularisatie in
Nederland:”..ook weer nagedacht wordt over allerlei rituelen bij uitvaarten,
omdat mensen niet meer kerkelijk zijn, maar wel behoefte hebben aan
bezinning. lets verdiepend is iets wat net het gewone leven overstijgt, want
dat doen rituelen volgens mij.” De relatie tussen behoefte aan rituelen en
secularisatie benoemt ook X5: “ik denk dat mensen meer seculier worden,
veel rituelen achter zich hebben gelaten en tegelijkertijd zie je dat er weer een
zoektocht is naar andere rituelen of zo ....” Deze zoektocht naar nieuwe
rituelen wordt onderstreept door Wojtkowiak (2022), gerelateerd aan de
postseculiere samenleving.

X3: “Er zijn natuurlijk veel mensen die zich daarin echt verdiepen, je hebt de
celebrantenopleiding bijvoorbeeld....een gewoon ritueel begeleider zonder
religieuze achtergrond...omdat ze in een gat springen op dit moment...dat gat
dat vanuit de kerk is achtergelaten, maar ook vanuit de zichtbare behoefte
aan collectieve rituelen bij allerlei naars wat er gebeurt.”

X4 “daardoor zie je dat in Nederland bijvoorbeeld religieuze content
grotendeels verdwijnt uit nationale rituelen, terwijl het ook in andere
seculiere contexten en West Europa heel gewoon is om een nationale
herdenking in de kerk te houden met een kerkelijk leider...religieuze
elementen veel vanzelfsprekender worden erbij gehaald bij nationale rouw.”

Bij het thema collectief trauma is opvallend dat de interviewees nauwelijks
over politiek bij Nederlands trauma spreken. Sommige interviewees zeggen
wel iets over de politieke kant van rituelen, alleen als ze hierover bevraagd
worden. Zowel de politieke rituelen zelf als de mate waarin gesproken wordt
over de politieke kant van rituelen, zegt wellicht iets over de context, de
Nederlandse maatschappij. De interviewees zeggen onder andere:

X4“die excuses....dat is een heel ingewikkelde. Ja, het is een symbolisch
gebaar waar sommige mensen veel behoefte voor voelen en anderen ook
weer niet. Dus van wie is die rituele behoefte, voor wie is die?”

X3: “We hebben met elkaar de verhalen (voor bijeenkomst Stilstaan bij
Corona) uitgekozen. Ja echt gekeken van oké, deze geluiden zijn in elk geval
ingesloten. Dit zijn de gremia waar het uit moet komen...”

X3”de soepkar waar we mee langs de deuren gingen. Ja, dat hebben leden
van mijn kerk gedaan. Ik moest heel voorzichtig zijn als predikant, want
anders kreeg ik een soort ‘Opheusden label: je gaat met 600 naar de kerk in
Coronatijd’”

X2 beschrijft de politieke kant van rituelen bij de vormgeving van de
herdenking van de vliegramp MH17: “En als je zegt, de nabestaanden staan

56



centraal, want dat is natuurlijk heel gauw, dan moet dat ook in alles ja blijken
dus, want je ziet dus inderdaad in politieke kring, iedereen wil daar zijn neus
laten zien, want ja, dat staat goed, maar waar zet je mensen dan bijvoorbeeld
fysiek in een zaal he? Want als je zegt het gaat om nabestaanden maar het
hele middenvak is bij wijze van spreken gevuld met officials dan geef je al een
andere boodschap af.”

Beantwoording onderzoeksvraag 4: Welke rituelen kunnen worden
overwogen om collectief trauma in Nederland aan te pakken?

Op basis van de resultaten van de interviews, is door de bril van de
Nederlandse context en ervaren collectiviteit naar rituelen bij collectief
trauma in Nederland gekeken. Met deze blik valt ambivalentie op: Er is
enerzijds behoefte aan rituelen. Rituelen bevorderen de mate van
collectiviteit. Anderzijds wordt onze autonomie gekoesterd. Die
autonomie maakt het moeilijker om met rituelen te werken. Door deze
ambivalentie wordt de kunst van het ontwerpen van rituelen beproefd.
Tegelijkertijd maakt deze kunst ofwel deskundigheid het mogelijk om
tegemoet te komen aan de rituele behoefte in postseculier Nederland
door nieuwe rituelen aan te reiken dan wel mensen te stimuleren rituelen
te ontwikkelen.

Uit de interviews kwamen concrete voorbeelden van rituelen naar voren die
ingezet zijn of kunnen worden bij collectief trauma in Nederland. Deze
worden hieronder kort toegelicht:

1. De Toolkit herdenking, beschikbaar via ARQ:
https://arg.org/diensten/toolkit-herdenking-na-rampen

2. De handreiking afscheidsrituelen, beschikbaar via de VGVZ:
https://vgvz.nl/wp-content/uploads/2020/07/050720-
Afscheidsrituelen-definitieve-versie.pdf

3. De Stille tocht werd door meerdere interviewees als mogelijk ritueel
genoemd. Raadpleging van websites van landelijke nieuwsplatforms
laat zien dat in Nederland niet alleen bij 4 mei een Stille tocht wordt
gehouden, maar ook naar aanleiding van een ingrijpende gebeurtenis.
Met respect voor de nabestaanden zijn dit enkele voorbeelden die
illustreren wanneer een Stille tocht in Nederland in 2025 plaats vond:
zaterdag 4 januari voor Joep en Sebas (18 en 20 jaar, overleden na
frontale botsing met auto), zondag 13 april voor Nina (14 jaar,
zelfdoding als gevolg van pesten op middelbare school), woensdag 28
mei voor Jeffrey en Emma (10 en 8 jaar, overleden door verdrinking na
ontvoering).

57



4. De bijeenkomst Stilstaan bij Corona: Hierbij werd gebruik gemaakt
vanh dans, muziek, poézie, foto tentoonstelling en het ritueel van
samen eten. Terug te zien via:
https://minvws.sitearchief.nl/?subsite=stilstaanbijcorona#archive

Dit zijn bronnen om te raadplegen ter inspiratie. Elke situatie is uniek en
elk ritueel wordt op maat ontworpen, zo geven de interviewees
nadrukkelijk aan.

58



Hoofdstuk 6: Discussie en conclusie

Op basis van de resultaten zijn meerdere antwoorden mogelijk op de centrale
onderzoeksvraag: Welke rol spelen rituelen bij de aanpak van collectief
trauma in Nederland?

Enerzijds illustreren de interviewees met voorbeelden hoe rituelen gebruikt
worden in Nederland. Ze beschrijven spontane rituelen (zoals een Stille
tocht) en jaarlijks terugkerende georganiseerde rituelen (zoals de Nationale
Herdenking). Ze geven aan dat rituelen bij de mens horen, ook of juistin
uitdagende situaties. Ook in de Nederlandse context. Daarbij signaleren de
interviewees dat in er de huidige tijd (mede door social media) veel aandacht
voor trauma in het algemeen is. De interviewees lijken dus wel degelijk een
rol te zien voor rituelen bij de aanpak van collectief trauma.

Anderzijds signaleren de interviewees een gebrek aan gezamenlijkheid of
anders geformuleerd, collectiviteit in Nederland en signaleren zij
onbekendheid met het concept collectief trauma. Enkele van hen vragen zich
af of in Nederland het GUberhaupt nog mogelijk is om trauma als collectief te
zien. X2 verwoordt dit treffend: “Ons grootste trauma is dat we geen
collectiviteit meer hebben.” Ook zijn de interviewees alert op de mogelijkheid
onbedoeld deelnemers te excluderen bij een ritueel. Dit vraagt om
deskundigheid bij het ontwerp van rituelen. De interviewees geven echter aan
dat het streven naar inclusieve rituelen ook voor deskundigen een uitdaging
is in de Nederlandse individuele samenleving, gezien de grote drang naar
autonomie. De vraag of Nederlanders nog wel behoefte hebben aan
collectieve rituelen leeft onder enkele interviewees. Er is dus ambivalentie
onder de interviewees ten aanzien van de behoefte aan rituelen (bij collectief
trauma).

Deze meervoudigheid in het antwoord op de centrale onderzoeksvraag is
gedeeltelijk te begrijpen met de inzichten uit het theoretisch kader en uit de
beschrijving van de Nederlandse samenleving in hoofdstuk drie, bijvoorbeeld
als het gaat om de gesignaleerde onbekendheid met het concept collectief
trauma. Deze onbekendheid wordt ook gezien door Morrison en Morrison
(2024). Zij geven aan dat het begrip uiteenlopend wordt uitgelegd. Zowel in
het Handbook of Disaster Ritual als het Handboek Moral Injury wordt amper
gesproken over het concept collectief trauma, maar dit wordt wel in andere
literatuur gedaan (Saul 2022, Téth 2025, Lerner 2022, Celermajer 2009,
Resende & Budryte 2013, Wilson & Bleiker 2013). Een mogelijke verklaring
voor dit verschil ligt in de Nederlandse nationaliteit van de auteurs die de
handboeken samenstelden, alhoewel daarin uiteraard het perspectief van

59



internationale wetenschappers niet ontbreekt. Wellicht is een andere
verklaring voor de onbekendheid van collectief trauma gelegen in specifieke
kenmerken van de Nederlandse samenleving.

De zorg die de interviewees hebben ten aanzien van de geringe mate waarin
collectiviteit ervaren wordt, is interessant gezien de vaak gebruikte definitie
van Erikson van collectief trauma. Juist dit verdwijnen van het gevoel van
collectiviteit is een kenmerk of een gevolg van collectief trauma (Saul, 2022).
Het door de interviewees gesignaleerde gebrek aan collectiviteit legt een
symptoom van collectief trauma bloot. Mogelijk zegt dit iets over de moeilijke
overgang van de desillusiefase naar de re-integratiefase. Deze moeilijke
overgang blijkt uit de voorbeelden van de interviewees en de voorbeelden van
collectief trauma beschreven in hoofdstuk drie. Als er wel collectief trauma
is, maar het wordt niet als dusdanig geidentificeerd, dan maakt dat de
aanpak van dat collectief trauma ingewikkeld. En daarmee is de ambivalentie
ten aanzien van rituelen in deze aanpak ook begrijpelijk.

Het (andere) antwoord van de interviewees, dat rituelen bij mensen horen,
juistin uitdagende situaties, strookt met de uiteenzetting in het theoretisch
kader waarin onder andere de functies van rituelen en rituelen bij disasters in
het bijzonder wordt beschreven. Rituelen dragen bij aan onderlinge
verbondenheid en solidariteit, zeker in de honeymoonfase van een ramp,
aldus Wojtkowiak (2021, 2022).

De door de interviewees aangegeven zorg over exclusie bij rituelen is
enerzijds te verklaren door de mogelijke destructieve kant van rituelen
(Schirch, 2005). Echter, het lijkt alsof de interviewees deze mogelijkheid tot
exclusie in relatie zien met de wens tot autonomie. Met andere woorden,
‘vrijwillige’ exclusie. Hoewel in het theoretisch kader de ontwikkeling van
nieuwe rituelen niet nadrukkelijk naar voren komt, lijkt deze ontwikkeling
goed te passen in een postseculiere samenleving zoals in hoofdstuk drie is
beschreven. Wojtkowiak (2022) beschrijft wat er komt kijken bij de
ontwikkeling van nieuwe rituelen in een postseculiere samenleving. Hierbij
stelt zij een belangrijke vraag naar “welke stemmen stil en ongehoord blijven”
(2022, p122). Deze vraag is relevant als het gaat om inclusie of exclusie
omdat een belangrijke functie van rituelen juist zit in (het herstel van)
onderlinge verbinding. Rituelen laten zien wat een gemeenschap als zinvol en
waardevol beschouwt. Wojtkowiak doet appel op samenlevingen die hun
koloniale verleden onder ogen willen zien: “Welke collectieve rituelen and
vieringen wil onze samenleving omarmen en representeren?”(2022, p122).

Opvallend is dat weinig interviewees uit zichzelf voorbeelden geven van
politieke rituelen. In het theoretisch kader is het belang van deze rol van

60



rituelen onderbouwd (Mathijssen 2021, Celemajer 2009) en in de recente
geschiedenis van Nederland zijn voorbeelden van politieke rituelen in de
vorm van excuses bekend. De Landelijke Herdenking is wel genoemd als
ritueel, maar niet geduid als politiek ritueel. Wat maakt dat de interviewees
deze voorbeelden niet uit zichzelf noemen? Dit zou te verklaren zijn door de
selectieprocedure van de experts. Daarnaast zou het goed kunnen dat als de
interviews in de maand mei 2025 waren gehouden, er meer gesproken zou
zijn over politiek bij rituelen. Dit naar aanleiding van de grote aandacht voor
de Alternatieve Herdenking op 4 mei (zie appendix 2c) en de toenemende
protestacties ten aanzien van de rol die de Nederlandse overheid inneemtin
de oorlog tussen Israél en Gaza.

Conclusie:

Omdat de conclusie een vertaling is van de onderzoeker, wordt deze in de ik-
vorm geschreven.

Op basis van het meervoudige antwoord kom ik tot de conclusie dat
allereerst en vooral aandacht voor de impact van collectief trauma in
Nederland zeer relevant is. Uit ander onderzoek (0.a. Lerner 2022, Téth 2025)
is immers duidelijk geworden hoe deze impact van collectief trauma de
politieke keuzes op regionaal, nationaal en internationaal niveau beinvloedt.
Het herkennen en erkennen van collectief trauma maakt de aanpak ervan
iets minder moeilijk. De aanpak van collectief trauma vraagt om
deskundigheid. Er wordt niet voor niks in de onderzoeksliteratuur
terughoudend gesproken over het helen van trauma. Toch worden ook de
woorden herstel en groei gebruikt als het om trauma gaat. De kennis en de
ervaring van de interviewees in combinatie met de inzichten uit het
theoretisch kader, laten zien dat rituelen zeker als optie overwogen moeten
worden bij deze aanpak. Al van oudsher worden rituelen gebruikt om rampen
af te wenden, om betekenis te geven aan de verschrikkelijke gevolgen, om
een overgang te markeren naar een nieuwe fase. Ook in Nederland, een
postseculier land met geringe collectiviteit (een symptoom van collectief
trauma), is behoefte aan (nieuwe) rituelen.

Sterke en zwakke kanten van dit onderzoek:

Met dit onderzoek is een poging gedaan om het begrip collectief trauma in
Nederland bekender te maken. Het voornaamste doel van het onderzoek was
echter te verkennen of en op welke manier rituelen een rol spelen bij de
aanpak van collectief trauma in Nederland. De selectie van de experts is

61



hierbij van wezenlijk belang en deze selectie kent zowel sterke als zwakke
kanten. Meer diversiteit wat betreft achtergrond en cultuur van de
interviewees had wellicht een rijker beeld gegeven. Het is ondanks
verschillende pogingen niet gelukt om experts met ervaring met de Molukse
gemeenschap en of de Papoea Nieuw-Guinea gemeenschap te vinden.
Wellicht dat meer tijd voor de selectie en meer achtergrondkennis van deze
specifieke trauma het mogelijk hadden gemaakt om deze experts wel te
betrekken. Ook zijn geen experts met kennis van de Toeslagenaffaire en de
Vluchtelingencrisis betrokken bij dit onderzoek. Juist omdat er sprake kan
zijn van schaamte bij collectief trauma was aandacht voor kwetsbare
groepen op zijn plaats geweest.

Een sterke kant van de selectie daarentegen is de vertegenwoordiging van
experts uit uiteenlopende beroepsgroepen: geestelijk verzorger, predikant,
onderzoeker, beleidsadviseur, coordinator. Ze hebben hun
ervaringsdeskundigheid bij de Coronacrisis, de MH17 en de Landelijke
Herdenking gedeeld. Daarnaast hebben ze inzichten gegeven over de
concepten collectief trauma en rituelen in Nederland en schuwden ze niet
om kritisch te zijn bij de vraagstelling. Zij brachten hierbij relevante
Nederlandse contextfactoren naar voren.

Bij veel expertinterviews wordt theorievorming beoogd als resultaat van de
vaak individuele interpretaties van experts. De data worden inductief
geanalyseerd. Bogner en Menz noemen dit een theory-generating expert
interview (Doringer, 2021). In dit onderzoek is de interviewgids echter op
basis van het theoretisch raamwerk ontwikkeld en werd gebruik gemaakt van
een semigestructureerde vragenlijst. Er is sprake van zowel deductieve als
inductieve data-analyse. Deze werkwijze past bij de methode van problem
centred expert interview, zoals beschreven door Déringer (2021). Hoewel
deze aanpak past bij de doelstelling van het onderzoek, bleek tijdens het
onderzoek dat de interviewees de concepten collectief trauma en rituelen
verschillend interpreteerden. Dit wordt hieronder toegelicht. Deze bevinding
rechtvaardigt achteraf wellicht een meer inductieve benadering van
bijvoorbeeld Bogner en Menz (in Doringer, 2021).

Zowel het concept collectief trauma als het concept rituelen wordt niet
eenduidig gebruikt, ook niet tijdens de interviews. Tijdens de interviews
kwam regelmatig de vraag naar voren of een bepaalde handeling aangeduid
kon worden als ritueel. Deze vraag kwam in mindere mate naar voren bij het
concept collectief trauma, al is vaak het synoniem ramp of crisis gebruikt. Of
deze woorden zomaar als synoniemen voor collectief trauma gebruikt mogen
worden, verdient mogelijk meer aandacht dan in deze scriptie is gegeven.

62



Aan de andere kant heeft collectief trauma een politieke en sociale aard en
dat maakt dat het geen statisch begrip is met een eenduidige definitie.
Ditzelfde geldt voor het concept rituelen. Het effect van rituelen is moeilijk
meetbaar, zo blijkt uit hoofdstuk twee. Dit zou een eenduidige omschrijving of
afbakening van het begrip ritueel in de weg kunnen staan. Eris wel meer
eenduidigheid over de functie van rituelen. In deze scriptie wordt op basis
van de resultaten, voorgesteld om deze twee begrippen te benaderen door de
bril uit hoofdstuk vijf. Deze bril met de lenzen ‘ervaren collectiviteit’ en
‘context’ brengt focus aan de benadering van de begrippen rituelen en
collectief trauma in Nederland.

Aanvullende inzichten:

De ambivalente houding van de interviewees ten aanzien van de behoefte
van Nederlanders aan rituelen bij collectief trauma werpt meer licht op de
uitdagende context van de Nederlandse samenleving. Hoewel de
interviewees voorbeelden hebben gegeven waarin collectiviteit is ervaren,
klinkt de zorg over juist het gebrek aan ervaren collectiviteit luider. De relatie
tussen gebrek aan collectiviteit met collectief trauma is gelegd. Duidelijk is
geworden dat er sprake is van collectief trauma, wat niet als dusdanig gezien
wordt. Dit bemoeilijkt de aanpak.

Door dit onderzoek is ook duidelijker geworden dat de politieke kant van
collectief trauma in Nederland daarmee ook niet erkend wordt. Gezien
recente ontwikkelingen als de Alternatieve Herdenking (4 mei 2025) en de
protestacties ten aanzien van het Nederlandse overheidsbeleid (omtrent de
oorlog tussen Israél en Gaza), lijkt meer ruimte maar ook meer noodzaak te
ontstaan voor erkenning van de impact van dat collectief trauma.

In het Handboek Moral Injury wordt de rol van Geestelijk Verzorgers bij de
aanpak van Moral Injury genoemd, niet alleen bij de individuele aanpak, maar
ook bij de collectieve aanpak, bijvoorbeeld in de vorm van moreel beraad.
Van oudsher zijn geestelijk verzorgers bekwaam in het werken met rituelen. In
dit handboek wordt een pleidooi gedaan om deze expertise ook in te zetten
bij collectief trauma in Nederland. Dit komt verder aan bod bij de
aanbevelingen.

Waar in de handreiking Rampen-spirit 2011 (Impact, 2022) als ondertitel
‘Zorg voor de geest’ staat, heeft de herziende versie van 2023 de titel
‘Multidisciplinaire richtlijn Psychosociaal Crisismanagement’ (ARQ, 2023).
Deze verandering in titels is representatief voor de verandering van de inhoud
van deze handreiking/richtlijn. In de richtlijn uit 2023 staan de diverse

63



uitdagingen in de verschillende fasen bij een ramp zorgvuldig uitgewerkt.

Deze uitdagingen worden voornamelijk vanuit psychosociaal en medisch

perspectief benaderd en nauwelijks meer vanuit de levensbeschouwelijke
hoek van bijvoorbeeld Geestelijke Verzorging zoals dit wel plaatsvindtin de
handreiking uit 2011. Juist bij collectieve trauma met trage ontwrichting (van

Bergen, 2023) is aandacht voor levensvragen onmisbaar en daarmee de inzet

van geestelijk verzorgers.

Aanbevelingen voor de aanpak van collectief trauma in Nederland, al dan
niet met rituelen:

1.

Overweeg om meer aandacht te geven aan het lange termijn effect
van collectief trauma door het concept collectief trauma naast het
concept ramp te zetten. De huidige tijdsgeest met bijvoorbeeld Tv-
programma’s (o.a. “Oorlog is erfelijk” op NPO) en het toegankelijk
maken van de oorlogsarchieven, lijkt hiervoor geschikt.

Zorg voor kennis over collectieve trauma en de
achtergrondgeschiedenis daarvan. In de zorgopleidingen lijkt meer
aandacht te komen voor traumasensitiviteit. ARQ Nationaal
Psychotrauma Centrum heeft bijvoorbeeld een e-learning over het
oorlogstrauma van mensen uit voormalig Nederlands-Indié
ontwikkeld (te vinden op: https://arg.org/projecten/begripvol-zorgen).
Op de basisschool leren kinderen tegenwoordig over de keerzijde van
ons koloniale verleden (bijvoorbeeld met de aangepaste Canon van
Nederland VOC WIC). Deze aanbeveling komt overeen met
aanbeveling vijf van het project Trauma, Peacebuilding and
Developmentvan INCORE (in Saul 2022, p14).

Uit deze bron komt ook de aanbeveling om de focus op individueel
trauma te vermijden en te werken aan sterke collectieve verbanden.
Daarmee groeit de “community resilience” (Landau & Saul 2004, p8).
Besteed meer aandacht aan ethische vorming van kinderen, jongeren,
bestuurders, zodat waarden als compassie, verantwoordelijkheid,
duurzaamheid, solidariteit en verbondenheid wat meer in de
Nederlandse maatschappij zijn terug te zien. Hierdoor kunnen
excuses ook echt aankomen bij de mensen aan wie ze gericht zijn. In
de appendix (2d) is een voorbeeld van premier Keaton uit Australié
(1992) opgenomen ter inspiratie.

Aanvullend op het vorige punt: stimuleer het ontwikkelen van een
collectief verhaal met ruimte voor ambivalentie. Voor het herstel van
collectief trauma (als dit al mogelijk is) is herstel van vertrouwen in

64



sociale verbanden noodzakelijk. Naast de potentiéle bijdrage van
rituelen aan dit herstel van collectiviteit dragen verhalen waarin
ambivalentie ruimte krijgt, hieraan bij. Het praten over daders en
slachtoffers kan overgaan in gezamenlijk rouwen en gezamenlijk
bouwen aan een nieuw collectief verhaal. Een voorbeeld hiervan is de
bijdrage van Rajaa Natour in NRC met de titel “Vroeger zei ik alleen: ‘Zij
zijn de moordenaars’. Maar wij doden ook Israéliérs” (Natour, 2024).

Aanbevelingen voor vervolgonderzoek:

1.

In vervolgonderzoek zou nader ingezoomd kunnen worden op de
verschillende fases bij een ramp of collectief trauma specifiek in
Nederland. Met name naar de overgang van de desillusiefase naar de
re-integratiefase en de mogelijke inzet van rituelen daarbij.

De ideaaltypische traumalens van Lerner (2022) is geschreven voor
het werkterrein van Internationale Relaties (IR). Multidisciplinair
onderzoek vanuit IR, antropologie en religiewetenschappen kan
wellicht leiden tot uitbreiding van het toepassingsgebied van deze
traumalens. Uitbreiding van de disciplines die onderzoek doen naar
collectief trauma zal bijdragen aan de bekendheid van het concept.
Onderzoek naar aanleiding van de oproep van Wojtkowiak (2022) over
welke collectieve rituelen en vieringen Nederland wil omarmen (met
daarbij nadrukkelijk aandacht voor de stemmen die tot nu toe stil
blijven) lijkt zeer relevant. Vervolgonderzoek met experts in specifieke
doelgroepen (bijvoorbeeld jonge vluchtelingen) zou hieraan bij kunnen
dragen.

Een onderzoek naar het bestaan van collectieve verhalen in
Nederland en de mogelijke inzet hiervan, zou een bijdrage kunnen
leveren aan het versterken van collectieve verbanden in Nederland.
Ook hier zou een multidisciplinaire aanpak (bijvoorbeeld
Literatuurgeschiedenis met theaterproducties en social media
studies) op zijn plek zijn.

65



Bibliografie:

ARQ Nationaal Psychotrauma Centrum. (2023, juni). Multidisciplinaire
richtlijn psychosociaal crisismanagement: Ondersteuning en zorg bij
rampen en crises. Arq.org. Geraadpleegd op 18 juni 2025,
https://arg.org/diensten/multidisciplinaire-richtlijn-psychosociaal-
crisismanagement

Baljon, M. C. L., & Ganzevoort, R. R. (2011). Symbolen voor kracht. Psyche &
Geloof, 22(3), 119-130.

Bell, C. M. (1997). Ritual: Perspectives and dimensions. Oxford University
Press.

Braam, A. W. (2023). Epidemie en psychiatrie in vogelvlucht. In Veerkrachtin
tijden van collectieve crisis (pp. 21-38). KSGV.

Braun, V., & Clarke, V. (2006). Using thematic analysis in psychology.
Qualitative Research in Psychology, 3(2), 77-101.
https://doi.org/10.1191/1478088706qp0630a

Casanova, J. (2018). Exploring the postsecular: Three meanings of “the
secular” and their possible transcendence. State, Religion and Church in
Russia and Worldwide, 36(4), 143-174. https://doi.org/10.22394/2073-
7203-2018-36-4-143-174

Celermajer, D. (2009). The sins of the nation and the ritual of apologies.
Cambridge University Press.

Demant, F., & Pans, L. (2020). Constant en in beweging: Vorm en betekenis
van herdenkingsrituelen. Nationaal Comité 4 en 5 mei.

Dienst Toeslagen Ministerie van Financién. (z.d.). Tijdlijn problemen
kinderopvangtoeslag. Herstel.toeslagen.nl. Geraadpleegd op 18 juni 2025,
van https://herstel.toeslagen.nl/tijdlijn/#top

Déringer, S. (2021). The problem-centred expert interview: Combining
qualitative interviewing approaches for investigating implicit expert
knowledge. International Journal of Social Research Methodology, 24(3),
265-278. https://doi.org/10.1080/13645579.2020.1766777

Erikson, K. T. (1976). Loss of communality at Buffalo Creek. The American
Journal of Psychiatry, 133(3), 302-305.

Felten, H., & Geerlings, J. (2022). Wat werkt bij sociaal contact tussen
mensen met verschillende religies en culturele achtergronden? Movisie.

66



Geraadpleegd op 18 juni 2025, van
https://www.movisie.nl/publicatie/wat-werkt-sociaal-contact-tussen-

mensen-verschillende-religies-culturele-achtergronden

Ganzevoort, R. R., de Vries, M. W., & Caes, C. |. M. (2007). Cultuur en trauma.
In P. Aarts & W. Visser (Eds.), Trauma (pp. 49-66). Van Loghum Slaterus.

Ganzevoort, R. R. (2014). Coping met tragiek en kwaadaardigheid. In Trauma,
geweld en religie (pp. 35-54). KSGV.

Grimes, R. L. (2013). The craft of ritual studies. Oxford University Press.
https://doi.org/10.1093/acprof:0s0/9780195301427.003.0008

Gons, B. (2025, 20 juni). De juiste woorden. NRC.
https://www.nrc.nl/nieuws/2025/06/20/de-juiste-woorden-a4897584

Hermans, F. (2010). Trauma en beschaving: Een historisch-sociologisch
onderzoek naar de komst en verbreiding van de zorg voor slachtoffers van
schokkende gebeurtenissen. Stichting ARQ / Boom Uitgeverij.

Holsappel, J., & Raaijmakers, |. (2020). Knuffels op de Dam: Inzichten vanuit
rituelen na rampen voor het betekenisvol houden van herdenkingen.
Nationaal Comité 4 en 5 mei. Geraadpleegd op 18 juni 2025, van
https://www.4en5mei.nl/onderzoek/onderzoeken/rituelenonderzoek-

constant-en-in-beweging/

Hoondert, M., Post, P., Klomp, M., & Barnard, M. (2021). Handbook of disaster
ritual. https://doi.org/10.2307/j.ctv28bgm06

Hutchison, E. (2016). Trauma and political community. In Affective
communities in world politics: Collective emotions after trauma (pp. 33—
71). Cambridge University Press.

Impact. (2022, juni). Rampenspirit: Handreiking voor geestelijk verzorgers bij
begeleiding zingeving aan getroffenen 2011. Arqg.org. Geraadpleegd op 18

juni 2025, van https://arqg.org/publicaties/rampenspirit

IVF/Impact. (2022, april). Ondersteuning van getroffenen: Psychosociale
impact bij ingrijpende gebeurtenissen. NIPV. Geraadpleegd op 18 juni
2025, van https://nipv.nl/wp-content/uploads/2022/04/20181201-1FV-
Impact-Kennispublicatie-Ondersteuning-van-getroffenen.pdf

Janoff-Bulman, R. (1992). Shattered assumptions: Towards a new psychology
of trauma. Free Press.

Korver, J. W. G., Olsman, E., & Rosie, X. J. S. (2021). Met lichaam en geest: De
rituele competentie van geestelijk verzorgers. Eburon.

67



Landau, J., & Saul, J. (2004). Facilitating family and community resilience in
response to major disaster. In Living beyond loss (pp. 285-309).

Lerner, A. B. (2022). From the ashes of history. Oxford University Press.
https://doi.org/10.1093/0s0/9780197623589.001.0001

Marsman, A. (2021). Beyond dis-ease and dis-order: Exploring the long-
lasting impact of childhood adversity in relation to mental health [Doctoral
dissertation, Maastricht University]. Ridderprint.
https://doi.org/10.26481/dis.20211103vm

Marsman, A. (z.d.). Wat is trauma? Traumanet. Geraadpleegd op 18 juni 2025,
van https://traumanet.nl/infotheek/trauma/wat-is-trauma/

Mathijssen, B. M. H. P. (2021). De rituele driehoek. In S. Korver, E. Olsman &
S. Rosie (Red.), Met lichaam en geest: De rituele competentie van
geestelijk verzorgers (pp. 135-146). Eburon.

Molendijk, T., Eikenaar, T., Gilhuis, N., & van der Maarel, S. (2025). Handboek
Moral Injury in context: Een wetenschappelijke gids over morele
verwonding voor de praktijk. Boom. Geraadpleegd op 18 juni 2025, van
https://www.boomportaal.nl/boek/9789047302490

Morrison, N. M. V., & Morrison, B. W. (2024). Evaluating the evidence for
interventions directed at healing collective trauma: A systematic review.
Traumatology: An International Journal.
https://doi.org/10.1037/trm0000523

Muldoon, O. (2024). Social psychology of trauma: Connecting the personal
and the political. Cambridge University Press.

Natour, R. (2024, 12 januari). Vroeger zei ik alleen: ‘Zij zijn de moordenaars’.
Maar wij doden ook Israéliérs. NRC. Geraadpleegd op 18 juni 2025, van
https://www.nrc.nl/nieuws/2024/01/12/vroeger-zei-ik-alleen-zij-zijn-de-

moordenaars-maar-wij-doden-ook-israeliers-a4186814

Norris, F. H., Stevens, S. P., Pfefferbaum, B., Wyche, K. F., & Pfefferbaum, R. L.
(2008). Community resilience as metaphor, theory, set of capacities, and
strategy for disaster readiness. American Journal of Community
Psychology, 41, 127-150. https://doi.org/10.1007/s10464-007-9156-6

Park, C. L. (2010). Making sense of the meaning literature: An integrative
review of meaning making and its effects on adjustment to stressful life
events. Psychological Bulletin, 136(2), 257-301.

68



Resende, E. S. A., & Budryte, D. (2013). Memory and trauma in international
relations: Theories, cases and debates. Routledge.
https://doi.org/10.4324/9781315882659

Rijksinstituut voor Volksgezondheid en Milieu (RIVM). (2024). Ruim 3% van de
volwassenen (26+) en 5% van de jongeren (12-25 jaar) heeft langdurig
klachten na coronabesmetting. RIVM.Geraadpleegd op 18 juni 2025, van
https://www.rivm.nl

Rijksoverheid. (2021, 15 januari). Verklaring van minister-president Mark
Rutte over het aftreden van het kabinet. Rijkoverheid. Geraadpleegd op 18
juni 2025, van
https://www.rijksoverheid.nl/documenten/publicaties/2021/01/15/verklar
ing-van-minister-president-mark-rutte-over-het-aftreden-van-het-kabinet

Saul, J. (2022). Collective trauma, collective healing: Promoting community
resilience in the aftermath of disaster (1e ed.). Routledge.
http://site.ebrary.com/id/10736630

Schirch, L. (2005). Ritual and symbol in peacebuilding. Kumarian Press.

Smedes, T. (2016). God, iets of niets? De postseculiere maatschappij tussen
geloof' en 'ongeloof'. Amsterdam University Press.

Smid, G. E., & Jacobs, G. (2022). Geestelijke verzorging in de
psychotraumazorg: Een plaatsverkenning. Tijdschrift voor Psychiatrie,
64(3), 160-165.

Spohn, U. (2015). A difference in kind? Jurgen Habermas and Charles Taylor
on post-secularism. The European Legacy, 20(2), 120-135.

Téth, E. F., Midor, K., & Darabos, E. (2025). Psychotherapy boosting future risk
research: The role of radical masculinities in social polarisation from a
trauma-informed perspective. European Journal of Futures Research,
13(1). https://doi.org/10.1186/s40309-025-00247-7

Van Bergen, M. (2023). Rampen en crises als trage ontwrichting: Perspectief
voor professionals. In Veerkracht in tijden van collectieve crisis (pp. 63—
88). KSGV.

Van der Lee, T. (z.d.). Parlementaire commissie aardgaswinning Groningen.
Tweede Kamer. Geraadpleegd op 18 juni 2025, van
https://www.tweedekamer.nl/kamerleden_en_commissies/commissies/v
oormalig/peag

Verloop, H. B. (2023). Together in silence: Commemoration, rituals, and
coping with war experiences and loss [Proefschrift, Universiteit Utrecht].

69



Geraadpleegd op 18 juni 2025, van https://arg.org/publicaties/together-
silence

Volkskrant. (z.d.). Dossier rellen in Amsterdam. Volkskrant. Geraadpleegd op
18 juni 2025, van https://www.volkskrant.nl/dossier/rellen-in-amsterdam/

Wilson, E. K., & Bleiker, R. (2013). Performing political apologies. In E.
Resende & D. Budryte (Eds.), Memory and trauma in international
relations: Theories, cases and debates (pp. 42-56). Routledge.
https://doi.org/10.4324/9781315882659

Wojtkowiak, J. (2018). Towards a psychology of ritual: A theoretical framework
of ritual transformation in a globalising world. Culture & Psychology, 24(4),
460-476. https://doi.org/10.1177/1354067X18763797

Wojtkowiak, J. (2021). Grief, trauma and meaning making after disaster. In
Handbook of disaster ritual: Multidisciplinary perspectives, cases and
themes (pp. 107-119). Peeters.

Wojtkowiak, J. (2022). Towards a framework for professional ritual making in
postsecular contexts. Yearbook for Ritual and Liturgical Studies, 38, 108-
123. https://doi.org/10.21827/YRLS.38.108-123

Zaros, A. (2015). Interreligious ritual as a grassroots peacebuilding tool: A
Mindanao case study. Journal for the Study of Peace and Conflict, 1-25.

70



Overzicht Appendix:

Appendix 1: informatieblad
Appendix 2: illustratie van genoemde rituelen

Appendix 2a: Gedicht voorgedragen bij Landelijke bijeenkomst Stilstaan bij
Corona

Appendix 2b: Weergave lokaal ritueel 4 mei 2025
Appendix 2c: De Alternatieve herdenking op 4 mei 2025
Appendix 2d: Fragment speech premier van Australié Paul Keating, 1992

Appendix 2e: Afbeelding monument The Hollow Man

71



Appendix 1: Informatieblad

Informatieblad Onderzoeksproject Rituelen en collectief
trauma

Wat is het doel van dit onderzoek?

Met dit onderzoek wil ik onderzoeken of en welke mogelijkheden er zijn voor rituelen
bij het omgaan met collectief trauma, specifiek in Nederland. Zowel nationaal als
internationaal richten experts op het gebied van vredesopbouw, spirituele
verzorging en psychotrauma zich op het omgaan met trauma. Hoewel we in
Nederland enige ervaring hebben met de inzet van rituelen bij collectief trauma, is
meer inzicht wenselijk. Dit onderzoek, bestaande uit een literatuurstudie en
interviews met ervaringsdeskundigen, probeert hieraan bij te dragen.

Wie voert dit onderzoek uit?
Onder leiding van professor E. Wilson voert Anne Uyttenboogaart, masterstudent
Geestelijke Verzorging aan de Rijksuniversiteit Groningen, het onderzoek uit.

Wie kan meedoen?

De selectiecriteria voor deelname zijn:

1. Deskundigheid in en met het gebruik van rituelen bij collectief trauma;
2. Ervaring in Nederland en/of in het buitenland met diep verdeelde samenlevingen;
3. Engels- of Nederlandstalig;

4. Beschikbaar van maart tot half april 2025 ;

Wat moet ik doen als ik deelneem aan het onderzoek?

Je deelt je kennis en ervaring met de interviewer, die het interview opneemt en
transcribeert. Het interview duurt ongeveer 1 uur. Het betreft ervaring en kennis op
basis van een of meerdere bijeenkomsten of projecten waar je bij betrokken bent
geweest, met het oog op collectief trauma.

Geef toestemming om deel te nemen

Naast dit informatieblad ontvangt u een informed consent-formulier. Hiermee kunt
u expliciet toestemming geven om deel te nemen aan dit onderzoek. De
onderzoeker wil dit formulier graag door u ondertekend ontvangen, voorafgaand aan
het interview.

72



Hoe worden mijn persoonsgegevens beheerd en gebruikt?
Uw persoonlijke gegevens die ik verzamel bestaan uit uw naam, functie en
organisatie waar u eventueel bij bent aangesloten. Omdat u als deskundige wordt

benaderd, is het vermelden van deze gegevens in het onderzoeksrapport relevant.

Tijdpad

De interviews vinden plaats in de periode maart-half april 2025.

De analyse van de gegevens vindt plaats in april 2025.

Deze analyse wordt in mei 2025 gekoppeld aan de literatuurstudie.
Het onderzoeksrapport zal naar verwachting begin juli klaar zijn.

Wat gebeurt er als ik besluit om mij terug te trekken?
U kunt zich op elk moment terugtrekken. Deelname is vrijwillig.

Wat zijn de mogelijke risico's van deelname?
Ik voorzie geen enkel risico bij deelname.

Wat zijn de mogelijke voordelen van deelname?
U draagt bij aan het vergroten van het inzicht op het gebied van collectief trauma.

Met wie kan ik contact opnemen als ik vragen of opmerkingen heb over
dit onderzoek?

U kunt contact opnemen met professor Erin Wilson (Engelstalig).

Rijksuniversiteit Groningen

Oude Boteringestraat 38, 9712 GK, Groningen

E-mailadres: e.k.wilson@rug.nl

73



Onderzoeksproject Rituelen en collectief trauma

Toestemmingsformulier
Anne Uyttenboogaart

Ik heb het 'Informatieblad Rituelen en collectief trauma'

herleidbaar kunnen zijn naar mij.

Ja/Nee
ontvangen en begrepen.
Ik heb de gelegenheid gekregen om vragen te stellen

Ja/Nee
over het onderzoek
Ik ga akkoord met deelname aan het onderzoek

Ja/Nee
Als ik opmerkingen wil maken over het transcript, ga ik
ermee akkoord dat ik dit binnen 2 weken na ontvangst Ja/Nee
van het transcript doe.
Ik ben me er van bewust dat informatie uit de interviews
zoals weergegeven in de uiteindelijke resultaten Ja/Nee

Naam:

Handtekening:

Datum:

74



Appendix 2a: Gedicht voorgedragen bij Landelijke bijeenkomst Stilstaan bij
Corona

Marinus van den Berg: Aan tafel

(uit de bundel Woorden doen er toe, spreken en luisteren met je hart, 2023)

Aan tafel

Waar men niet meer luistert

Waar deuren dichtslaan

Waar mensen niet meer samen aan tafel komen
Waar overleg vastloopt

Daar waar geweld zijn kans

Daar beginnen kleine en grote oorlogen

Waar men elkaar niet meer aankijkt

Waar de een de ander overschreeuwt
Waar een mens zichzelf overroept

Waar de eigen waarheid dé waarheid wordt
Daar krijgt geweld zijn kans

Daar beginnen kleine en grote oorlogen

Waar mensen samen aan tafel gaan
Waar mensen elkaar weer aankijken
Waar het aangedane lijden woorden krijgt
Waar het spreken zoeken wordt

Daar kunnen kleine en grote oorlogen stoppen.

75



Appendix 2b: Weergave lokaal ritueel 4 mei 2025

HECCALAND 1S N3G WharD +ET
LEVEN ER VOOR TE GEVEN ..

Foto’s Anne Uyttenboogaart

Het herdenkingsritueel bestond uit een rondgang langs enkele graven van
oorlogsslachtoffers waar letterlijk en figuurlijk werd stil gestaan door het
publiek. Een lid van het comité vertelde kort iets over het leven en het
overlijden van het slachtoffer waarna een boeket werd neergelegd door een
schoolkind of een nabestaande. Het muziekkorps speelde tijdens het
wandelen naar het volgende graf. Zo werden door jong en oud 15
oorlogsslachtoffers herdacht. Aansluitend was de Stille Tocht naar een
kerk.

Haren, 4 mei 2025

76



Appendix 2c: De Alternatieve herdenking

Wij willen iedereen die dit gevoel deelt als alternatief op 4 mei, een meer

inclusieve en actuele herdenkingsceremonie bieden die, in nagedachtenis
van de verschrikkingen van de Tweede Wereld- en koloniale oorlogen, eerlijk
leert van het verleden, verantwoordelijkheid van Nederland erkent voor
oorlogsleed toen én oorlogsleed nu, en solidariteit toont met het verdriet en
de pijn van (levende) oorlogsslachtoffers. Dat zijn:

1.

alle mensen nu in Nederland die zijn gevlucht voor en/of zelf
slachtoffer zijn/waren van oorlog, genocide, vervolging of
onderdrukking;

alle mensen nu in Nederland die familie of naasten hebben die
momenteel gebukt gaan onder oorlog, genocide, vervolging of
onderdrukking;

alle mensen nu in andere landen die door toedoen of nalaten van de
Nederlandse staat lijden onder oorlog, genocide, vervolging of
onderdrukking;

alle mensen in andere landen die door toedoen of nalaten van de
Nederlandse staat zijn omgekomen door oorlog, genocide,
vervolging of onderdrukking.

In deze alternatieve herdenking zetten wij graag mensen centraal.

In het kort:

1.

2.

Den Haag, Koekamplaan, start om 19.00 uur;

De herdenking is inclusief: we herdenken eenieder die slachtoffer is
vanwege diens identiteit;

De herdenking erkent slachtoffers toen én nu;

De herdenking wil niemand uitsluiten, alle slachtoffers krijgen een
plek;

De herdenking geeft het podium aan individuele mensen;
Neem een bloem mee als symbool om te herdenken;

Geen vlaggen, borden of spandoeken mee. Wel kunnen foto's een plek
krijgen.

Comité Alternatieve Nationale Dodenherdenking 4 mei

Bron: https://www.4meinclusief.nl/

77



Appendix 2d: Fragment speech premier van Australié Paul Keating, 1992

And, as 1 say, the starting point might be to recognise
that the problem starts with us non-Aboriginal
Australians.

It begins, I think, with that act of recognition
Recognition that it was we who did the dispossessing.

We took the traditional lands and smashed the traditional
way of life.

We brought the diseases. The alcohol.

We committed the murders.

We took the children from their mothers.

We practised discrimination and exclusion.

It was our ignorance and our prejudice.

And our failure to imagine these things being done to us.
with some noble exceptions, we failed to make the most
basic human response and enter into their hearts and

minds.

We failed to ask - how would I feel if this were done to
me?

As a consequence, we failed to see that what we were
doing degraded all of us.

I1f we needed a reminder of this, we received it this
year.

The Report of the Royal Commission into Aboriginal Deaths
in Custody showed with devastating clarity that the past
lives on in.inequality, racism and injustice.

In the prejudice and ignorance of non-Aboriginal
Australians, and in the demoralisation and desperation,

the fractured identity, of so many Aborigines and Torres
Strait Islanders.

For all this, I do not believe that the Report should
£111 us with guilt.

Down the years, there has been no shortage of guilt,
but it has not produced the responses we need.

Guilt is not a very constructive emotion.
I think what we need to do is open our hearts a bit.

All of us.

78



Appendix 2f: Afbeelding van de Hollow Man

Foto van website Buitenkunst Den Haag

79



Toelichting:

Als je door iemand heen kijkt, wie is er dan leeg? Degene die je niet ziet of
jijzelf? Dat is de gedachte die dit monument verbeeldt. Geinspireerd door het
gedicht ‘The Hollow Men’ van de Engelse dichter T.S. Eliot heeft beeldhouwer
Linette Dijk een monument voor de vluchteling gemaakt. Ter nagedachtenis
aan de duizenden migranten die tijdens hun vlucht naar Europa op zee of in
de woestijn stierven. Het tweedelige monumentis in de tuin geplaatst naast
de rooms-katholieke Church of Our Saviour kerk aan de Koningin Marialaan.

Het idee voor een monument voor de vluchteling is afkomstig van pastor
Sjaak de Boer. Hij lanceerde het tijdens de jaarlijkse herdenking voor de
omgekomen vluchteling op 10 december 2020. Hulporganisatie Cordaid
bood financiering aan en deed tegelijkertijd een oproep aan kunstenaars om
met een voorstel te komen. Ruim twintig gaven gehoor daaraan. Het ontwerp
van Linette werd daaruit gekozen.

Behalve dat zij portretten, figuren en landschappen schildert, maakt Linette
ook bronzen beelden. In al haar werk gaat het om schoonheid, verstilling en
bewustwording. Aan de houding en beweging van haar sculpturen valt af te
lezen dat dans een belangrijke inspiratiebron is. Zij danst zelf ook. Alleen voor
het monument voor de vluchteling lijkt ze uit een ander vaatje te tappen.
Hoewel de huid van de figuur net zo ‘ruw’ is als bij haar andere beelden, is
hier geen sprake van een luchtige houding. Hier zien we een volwassen man
met een tas op de rug licht voorovergebogen over het kleine kind dat hij in zijn
armen draagt.

Gezien vanaf de Bezuidenhoutseweg, de drukke weg tussen Koninklijk Paleis
en parlement, kijk je dwars door het eerste deel heen naar deze vaderfiguur
met kind. Zo toont de kunstenaar ons dat we vaak dwars door vluchtelingen
heen kijken. Alsof ze niet bestaan.

80



81



