
 
 

Rituelen bij collectief trauma in Nederland   

 

 

 

Bron: Julidans 2022 

 

 

 

Masterthesis Geestelijke Verzorging  

Rijksuniversiteit Groningen 

 

 

Anne Uyttenboogaart 

S0851825 

Juni 2025 

Prof. E.K. Wilson 

Dr. B.M.H.P Mathijssen   



1 
 

Samenvatting 

 

In deze scriptie heb ik onderzocht welke rol rituelen kunnen spelen bij 
collectief trauma in Nederland. Collectief trauma is een relatief onbekend 
begrip in de Westerse wereld, zeker in vergelijking met 
postconflictmaatschappijen in ontwikkelingslanden. Toch zijn in Nederland 
wel degelijk collectieve trauma met langdurende gevolgen te onderscheiden.  
Collectief trauma brengt sociale ontwrichting met zich mee, met daarbij kans 
op verdeeldheid en polarisering. Dat maakte dat ik (de aanpak van) collectief 
trauma in Nederland nader heb onderzocht. 

Daarbij heb ik me gefocust op rituelen. Uit de literatuur is gebleken dat het 
werken met rituelen mensen verbindt, emoties kanaliseert en nieuwe 
wereldbeelden tot stand brengt. Het was echter de vraag of rituelen dit ook 
kunnen in een postseculiere samenleving als Nederland. 

Ik heb gekozen voor kwalitatief onderzoek in de vorm van expertinterviews. 
Zeven experts (onderzoekers, geestelijk verzorger, dominee) met expertise 
van rituelen bij verschillende collectieve trauma’s zijn met hulp van een 
semigestructureerde interviewgids geïnterviewd. Voor de data-analyse is 
gebruik gemaakt van de thematische analysemethode van Braun en Clarke 
(2018).  Uit de resultaten blijkt ambivalentie ten aanzien van de rol van 
rituelen bij collectief trauma in Nederland. Deze is te verklaren door de zorg 
die er is ten aanzien van de (geringe) mate van collectiviteit die ervaren wordt 
in Nederland volgens de interviewees. Naast deze zorg wordt toch “rituele 
behoefte” opgemerkt en worden kansen gezien in de vorm van nieuwe 
rituelen. 

Mijn conclusie is dat in de huidige Nederlandse samenleving allereerst 
aandacht voor de impact van collectief trauma zeer relevant is. Daarmee 
wordt ook de aanpak relevant. Rituelen kunnen in deze aanpak een rol 
spelen.  

  



2 
 

Voorwoord 

 

Met het onderzoek Rituelen bij collectief trauma in Nederland rond ik de 
Master Geestelijke Verzorging aan de Rijksuniversiteit Groningen af. Daarmee 
komt het moment om terug te kijken en mijn dankbaarheid te uiten. Ik dank 
mijn medestudenten, mijn docenten en mijn stagebegeleiders voor het delen 
van hun wijsheid en inspiratie. Mijn werkgever dank ik voor de flexibiliteit 
afgelopen vier jaar. Mijn moeder dank ik voor de niet aflatende bemoediging 
en de beschuitjes met aardbeien op schrijfdagen. Vele belangrijke dierbare 
anderen dank ik op een ander moment. Veel dank ben ik verschuldigd aan de 
experts die hebben meegewerkt aan dit onderzoek. De energie, 
betrokkenheid en wijsheid van mijn scriptiebegeleider professor Erin Wilson 
heeft me geholpen het plezier in de wetenschap terug te vinden. I’m very 
grateful, thanks a lot.  

Het geduld en de veerkracht van mijn gezin en mijn echtgenoot in het 
bijzonder, is afgelopen periode behoorlijk op de proef gesteld door mijn wens 
om geestelijk verzorger te worden. Het is niet goed in woorden uit te drukken 
hoe dankbaar ik daarvoor ben. 

 Babs Gons, dichter der Nederlanden, publiceerde in NRC op 21 juni 2025 
(Gons, 2025) een serie van vier gedichten waarin ze probeert woorden te 
geven aan de verschrikkingen in Gaza. Wegkijken en geconfronteerd worden, 
komen samen. Een gedicht over het verlangen naar beschaving is één van 
deze vier gedichten. Het gekozen fragment uit dat gedicht vormt een 
passende entree van mijn onderzoek naar rituelen bij collectief trauma in 
Nederland. 

 

  



3 
 

Een gedicht over verlangen naar beschaving, Babs Gons 

 

(een fragment) 

 

……. 

Maar mijn verlangen gaat uit naar 

Verzen vol gevoelens 

Sentiment, vol kleur, lawaai 

Rumoerig en meerstemmig 

Ik wil er bezweringen in horen 

Ik hunker naar gospelkoren 

De blues accenten en dialecten 

Klapspelletjes en symbolen 

In een taal verwelkomend 

Met honderd woorden 

En duizend vormen 

Voor gastvrijheid 

Pagina’s waarop je 

Op adem mag komen 

Je eerst een maaltijd wordt voorgezet 

Gevraagd wordt hoe de reis is geweest 

……….. 

 

 

 

 

  



4 
 

Inhoudsopgave         

         Pagina: 

Hoofdstuk 1  Introductie      5 

Hoofdstuk 2  Theoretisch kader     9 

1. Collectief Trauma      
a. Wat is Collectief trauma?      9  
b. Wat is de impact van collectief trauma op de samenleving? 11 
c. Hoe gaan we om met collectief trauma?   14 
Antwoord op deelvraag 1      19  

 
2. Rituelen en collectief trauma      20 

a. Wat zijn rituelen?      21 
b. Hoe worden rituelen gebruikt bij collectief trauma?  24 
c. Welk effect hebben rituelen bij collectief trauma?  28 

Antwoord op deelvraag 2     30 

Hoofdstuk 3: Nederland als casestudie     32 

3.1 Voorbeelden van collectieve trauma in Nederland  32 
3.2 Verhouding postseculier Nederland met rituelen  37 

Hoofdstuk 4: Methoden       39 

4.1 Onderzoeksontwerp      39 
4.2 Selectie deelnemers      39 
4.3 Dataverzameling      40 
4.4 Interviewgids       40 
4.5 Data-analyse       42 
   

Hoofdstuk 5: Resultaten       45 

Thema 1 Collectief trauma      46 
 Antwoord op deelvraag 3      51 
Thema 2 Rituelen       52  
Antwoord op deelvraag 4      57 

Hoofdstuk 6:  Conclusie en discussie      59 

Bibliografie         66 

Appendix         71  



5 
 

Hoofdstuk 1: Introductie 

 

Inleiding 

In november 2024 waren de rellen rond de voetbalwedstrijd Ajax-Maccabi in 
Amsterdam wereldnieuws. Angstgevoelens voor antisemitisme laaiden op, 
breed gedragen in de Nederlandse samenleving en daarbuiten. De reactie op 
de rellen, zowel in de politiek als in de media, leek een polariserend effect te 
hebben. Er werd bijvoorbeeld gesproken over mislukte moslimintegratie 
(Volkskrant, z.d.) en premier Netanyahu overwoog naar Nederland te komen. 
De angst en de verdeeldheid kunnen indicaties voor collectief trauma zijn, zo 
beschrijven onder andere Lerner (2022) en Tóth (2025).  

Er is onderzoek gedaan naar de lange termijn effecten van collectief trauma, 
bijvoorbeeld door Lerner (2022), Saul (2022) en Zaros (2015). Deze 
onderzoeken laten zien dat collectief trauma mogelijk verdeeldheid en 
radicalisering veroorzaakt (o.a. Zaros 2015, Tóth 2025). Hieruit blijkt hoe 
ontwrichtend collectief trauma kan zijn voor gemeenschappen en welke 
effecten dit op lange termijn heeft. De overdracht van wantrouwen en haat 
ten aanzien van een bepaalde bevolkingsgroep van de ene op de andere 
generatie is een voorbeeld. Het ontwrichtende effect is het verlies van 
vertrouwen in de omgeving dat slachtoffers ervaren. Een definitie van 
collectief trauma waar vaak naar wordt teruggegrepen en waar deze 
ontwrichting wordt genoemd, is die van Erikson (1976, p302):" a blow to the 
basic tissues of social life that damages the bonds attaching people together 
and impairs the prevailing sense of communality.” In het theoretisch kader 
(hoofdstuk twee) wordt het begrip collectief trauma en de impact ervan, 
meer uitgewerkt. 

Onderzoek naar collectief trauma heeft zich voornamelijk gericht op 
postconflictmaatschappijen in zogenaamde ontwikkelingslanden. Er is 
weinig aandacht besteed aan het mogelijke optreden en de impact van 
collectief trauma in Euro-Amerikaanse context, zoals Nederland. Dit maakt 
niet alleen nieuwsgierig waarom dit het geval is, maar het is ook 
verontrustend. Immers, met de opkomende (politieke) verdeeldheid die deze 
huidige Europese-Amerikaanse context kenmerkt, is aandacht voor collectief 
trauma wellicht juist nodig. Ook in Nederland, gezien bijvoorbeeld de Ajax-
Maccabi rellen, lijkt het belangrijk om meer inzicht te krijgen in collectief 
trauma. Inzicht in welke trauma er zijn, inzicht in de impact en in de aanpak 
van collectief trauma. Want, zo zegt Muldoon over de aanpak van collectief 
trauma (2024, p115) :“Trauma can help us bond together with others, even 
enhance the strength of connections to others”.  



6 
 

Als het gaat om het herstellen van deze (door Muldoon genoemde) onderlinge 
verbinding bij collectief trauma, lijkt dat in de Westerse wereld in dit tijdperk 
een uitdaging. De meeste studies in de ontwikkelde wereld richten zich 
namelijk op de aanpak van individueel trauma. Ganzevoort (2007) schrijft 
bijvoorbeeld over hoe de manier waarop binnen een cultuur met trauma 
wordt omgegaan, van invloed is op de aanpak van individueel trauma. En ook 
de vaak geciteerde Janoff-Bullman (1992) stelt dat trauma optreedt wanneer 
(1) het leven niet langer een betekenisvol, samenhangend geheel is, (2) de 
wereld ons niet langer vriendelijk toeschijnt, en (3) je niet langer de moeite 
waard lijkt te zijn. Beide auteurs betrekken wel de (verbroken) verbinding met 
de wereld als een kenmerk van trauma, maar gaan niet verder in op het 
concept van collectief trauma. Dit roept onder andere de vraag op wat 
bijdraagt bij de aanpak van collectief trauma in de Westerse wereld. Of, zoals 
Muldoon het verwoordt, wat bijdraagt aan het herstellen van onderlinge 
verbinding. 

Rituelen kunnen een rol spelen bij de aanpak van zowel individueel als 
collectief trauma. Meerdere onderzoekers hebben hier onderzoek naar 
gedaan. Schirch (2005) beschrijft bijvoorbeeld de positieve effecten van 
rituelen tijdens vredesopbouwactiviteiten. Aanvullend zien Wilson en Bleiker 
(2013)  hoe het ritueel van publieke excuses groepen in staat stelt om hun 
huidige lijden, veroorzaakt door trauma's uit het verleden, te transformeren 
naar een geheeld, meer verbonden wereldbeeld. Celermajer (2009) 
benadrukt in het bijzonder de oorsprong van publieke excuses als een ritueel 
in de Joodse traditie, een ritueel dat nu zijn weg heeft gevonden naar de 
seculiere politiek. Hiermee legt Celermajer een brug naar het inzetten van 
rituelen in een seculiere samenleving.  

Deze inzichten over rituelen bij de aanpak van collectief trauma maken 
nieuwsgierig naar de mogelijkheden voor rituelen in de aanpak van collectief 
trauma in Nederland. Past het werken met rituelen, die van oudsher 
verbonden zijn aan religie, in Nederland? In hoofdstuk drie wordt de 
verhouding van rituelen met een wellicht postseculiere samenleving als 
Nederland nader toegelicht. Als het gaat om rituelen die bij rampen en 
herdenkingen in Nederland worden ingezet, is onderzoek van onder andere 
Holsappel (2020) relevant. Zij vergelijkt kenmerken van rituelen die worden 
gebruikt in nationale en wereldwijde herdenkingen met rituelen die worden 
gebruikt in de nasleep van rampen. Holsappel stelt dat er voorzichtigheid 
moet worden betracht bij het toeschrijven van therapeutische effecten aan 
rituelen. Desondanks laat haar onderzoek zien dat rituelen een belangrijke 
functie hebben bij het ervaren van herkenning, respect en verbondenheid. 
Holsappel (2020, p6)  definieert rituelen als “symbolische handelingen 



7 
 

waarmee mensen betekenis geven aan wat er is gebeurd en uiting geven aan 
hun relatie daarmee”. In hoofdstuk twee wordt deze definitie nader 
uitgewerkt. Deze definitie sluit aan bij de ervaring met (interreligieuze) 
rituelen in de spirituele zorg, ervaring die is opgetekend in werk van Korver 
(2021), Smid (2022) en Ganzevoort (2007). Smid (2022) baseert zich op 
onderzoek van Park (2010) die stelt dat bij trauma een breuk wordt ervaren 
met de persoonlijke zingeving. De betekenisgeving aan het trauma is van 
invloed op het herstel van de zingeving. Geestelijk verzorgers, aldus Smid, 
ondersteunen bij dit herstel door te werken met narratieve 
gespreksmethoden en met rituelen. De spirituele zorg lijkt zich door deze 
voorbeelden vooral te richten op de aanpak van individueel trauma. 
Persoonlijke zingeving is hierbij een aandachtspunt. Toch is recent in 
Nederland ervaring opgedaan met collectief trauma en zingeving, zoals bij de 
Coronacrisis en in het Aardbevingsgebied. Dit wordt in hoofdstuk drie nader 
toegelicht. Het lijkt vooralsnog dat niet expliciet is gekeken naar de rol van 
rituelen bij deze trauma in Nederland.  

Waar wel expliciet onderzoek naar rituelen bij trauma is omschreven, is het 
Handbook of Disaster Ritual (Hoondert et al.,2021) dat voorziet in een breed 
scala aan voorbeelden en perspectieven omtrent de rol van rituelen bij 
rampen. Op het onderscheid tussen ramp en collectief trauma wordt in 
hoofdstuk twee verder ingegaan. In dit handboek worden de verschillende 
fasen bij een ramp onderscheiden, ook de verschillende contexten waarin de 
ramp zich afspeelt, komen aan bod. De potentie van rituelen maar ook de 
valkuilen worden belicht. 

Uit bovenstaande blijkt dat meer inzicht nodig is in de rol van rituelen bij de 
aanpak van collectief trauma in Nederland.  

 

Het onderzoeksdoel 

Nederland heeft meerdere collectieve trauma meegemaakt (bijvoorbeeld de 
aardbevingen, de toeslagenaffaire, de crash van MH17, de vuurwerkramp in 
Enschede, de Tweede Wereldoorlog en de Coronacrisis). Gezien de 
langetermijneffecten van collectief trauma is inzicht in wat bijdraagt aan de 
aanpak ervan belangrijk. Rituelen hebben potentie, maar worden in 
Nederland in deze context niet vaak gebruikt. 

Het doel van dit onderzoek is te verkennen of en op welke manier rituelen een 
bijdrage kunnen leveren aan de aanpak van collectief trauma in Nederland. 

  



8 
 

De centrale onderzoeksvraag: 

Welke rol spelen rituelen bij de aanpak van collectief trauma in 
Nederland? 

Om deze hoofdvraag te beantwoorden, zijn vier deelvragen geformuleerd: 

1. Wat is collectief trauma? 
2. Welke rol spelen rituelen bij het omgaan met collectief trauma? 
3. Wat is collectief trauma in Nederland? 
4. Welke rituelen kunnen worden overwogen om collectief trauma in 

Nederland aan te pakken? 
 

Opbouw van de scriptie  

In hoofdstuk twee biedt het theoretische kader ruimte voor verkenning van de 
concepten collectief trauma en rituelen. Op basis daarvan kunnen de eerste 
twee deelvragen worden beantwoord. Daarna wordt in hoofdstuk drie de 
Nederlandse context verkend waarin rituelen mogelijk een rol kunnen spelen 
bij collectief trauma. Hierbij worden de inzichten uit het theoretisch kader 
gekoppeld aan de kenmerken van de Nederlandse samenleving. In hoofdstuk 
vier wordt de methode van onderzoek beschreven. In dit hoofdstuk komt ook 
de selectie van deelnemers, het proces van dataverzameling (inclusief 
interviewgids) en de methode van data-analyse aanbod. In hoofdstuk vijf 
worden de resultaten beschreven. Hiermee worden de derde en vierde 
deelvraag beantwoord. Hoofdstuk zes bevat de conclusie en discussie. De 
centrale onderzoeksvraag wordt beantwoord en er is reflectie op het 
onderzoeksproces en de resultaten.  

 

 

 

 

 



9 
 

Hoofdstuk 2: Theoretisch kader 

 

Introductie: 

Dit hoofdstuk bestaat uit twee delen: Collectief trauma en Rituelen bij 
collectief trauma. In deel 1 worden definities en omschrijvingen van 
collectief trauma gegeven. Daarna wordt de impact van collectief trauma op 
de samenleving verkend. Hierbij wordt onderscheid gemaakt tussen de 
impact op direct betrokkenen en diens naasten, de impact op professionals 
die zowel getuige zijn als (crisis-)begeleiding bieden en impact op het 
collectief. Vervolgens wordt een voorbeeld van collectief trauma beschreven. 
Aan het eind van deel 1 wordt de eerste deelvraag “Wat is collectief trauma?” 
beantwoord. In deel 2 staan Rituelen bij collectief trauma centraal. 
Definities, kenmerken en functies van rituelen worden toegelicht. Deel 2 
wordt besloten met de beantwoording van de tweede deelvraag “Wat is de rol 
van rituelen bij collectief trauma?”.  

 

2.1 Collectief trauma: 

2.1.a: Wat is collectief trauma? 

Het woord trauma is afkomstig uit het Grieks en betekent wond of 
beschadiging (Marsman, z.d.). Traumachirurgen buigen zich over fysieke 
trauma, dit gebied valt buiten deze thesis. Mensen kunnen naast fysiek 
trauma last hebben van  psychotrauma, een emotionele of psychische 
verwonding, als gevolg van één of meerdere gebeurtenissen. Veel trauma-
experts, waaronder Marsman (2021) wijzen echter op het effect dat 
psychotrauma heeft op het fysieke lichaam en willen waken voor een 
drastische scheiding van lichaam en geest bij traumabehandeling. Dit appèl 
is belangrijk om mee te nemen als de plek van rituelen bij collectief trauma 
wordt beschouwd.  

Met trauma wordt zowel de verwonding (het effect) als de veroorzaker 
aangeduid in de volksmond (Marsman, 2021). Ook Hermans (2010) benoemt 
hoe over trauma wordt gesproken: “De reactie op de gebeurtenis vormt een 
onderdeel van de omschrijving (van trauma): het al dan niet traumatisch of 
schokkend zijn van een gebeurtenis hangt niet louter af van de gebeurtenis 
zelf”(2010, p9). Hij voegt toe dat de betekenis die aan gebeurtenissen worden 
toegekend, worden beïnvloed door de cultuur, de persoon en het 
tijdsverloop. Ook Ganzevoort (2007) beschrijft deze relatie om vervolgens 
naar het model van Janoff-Bullman te verwijzen om duidelijk te maken wat er 



10 
 

gebeurt als mensen trauma ervaren. Het model van Janoff-Bullman (1992) 
kent drie basisassumpties: de wereld is betekenisvol, de ander is van goede 
wil en ik doe er toe als persoon. Bij trauma worden deze assumpties 
vernietigd. Dit model maakt duidelijk hoe trauma gekoppeld is aan het 
wereldbeeld: het vertrouwen in de wereld en de verbondenheid met anderen 
in de wereld is ernstig beschadigd aldus Janoff-Bullman. Deze beschadiging 
komt overeen met hoe Erikson in 1976 als eerste collectief trauma omschrijft 
(p302): “a blow to the basic tissues of social life that damages the bonds 
attaching people together and impairs the prevailing sense of communality.”  

Naar deze definitie wordt vaak verwezen, zo geven Morrison en Morrison 
(2024) aan in hun systematische review naar interventies bij collectief 
trauma. In hun onderzoek stuitten zij echter op uiteenlopende benaderingen 
van collectief trauma wat het onderzoek naar interventies bemoeilijkt. In het 
Westen lijken de woorden crisis en ramp vaker gebruikt te worden dan 
collectief trauma, terwijl niet duidelijk is of dit volwaardige synoniemen zijn. 
Daarom wordt naast Erikson’s definitie van collectief trauma de definitie van 
ramp gelegd (Ferks & Hilhorst, 2021, p51):  A disaster is: 

• An extreme phenomenon; 
• Of great intensity and varying endurance (some 'sudden impact', 

others 'creeping') 
• Occurring at a certain location or sometimes more wide-spread, 

affecting whole regions or countries; 
• Involving a complex interplay between physical and human systems; 
• Causing loss of life and threats to public health as well as physical 

damage and disruption of livelihood systems and society at large; 
• Outstripping local capacities and resources; 
• Requiring outside assistance to cope with. 

Er zijn enkele overeenkomsten te zien: er is sprake van ontwrichting van 
sociale structuren. Er wordt in beide definities geen aandacht gegeven aan 
de oorzaak en ook de impact wordt niet concreet beschreven in beide 
definities. Ganzevoort (2014) kijkt wel naar de oorzaak, overigens niet met het 
doel om onderscheid te maken tussen ramp en collectief trauma. Als hij naar 
de oorzaak kijkt, maakt hij onderscheid tussen tragiek/noodlot (orkaan) en 
kwaadaardig menselijk handelen (oorlog). Dit onderscheid is echter arbitrair, 
volgens van Bergen (2023) omdat de politieke- en/of hulpverleningsreactie op 
een tragische orkaan, wel degelijk menselijk handelen is. Zoals eerder is 
beschreven, bestaat trauma niet alleen uit de gebeurtenis zelf maar ook uit 
de reactie erop van de omgeving. Dus maakt het voor de omschrijving van (en 
mogelijke verschillen tussen) beide concepten inderdaad niet uit wat de 



11 
 

oorzaak van de gebeurtenis is. Daarentegen lijkt het onderscheid in impact 
wel te duiden op een verschil tussen beide concepten. Lerner’s perspectief 
op collectief trauma maakt dit helder. Lerner (2022) kijkt door de bril van het 
vakgebied Internationale Relaties (IR) naar massaal geweld, genocide en 
oorlogsmisdaden. Hij ontwikkelde voor dit vakgebied een ‘ideaaltypische 
theoretische’ lens die is afgestemd op collectief trauma (2022, p205). Hij 
definieert collectief trauma als “a multilevel crisis in representation—the 
result of initial violent disjunctures reverberating through complex political 
systems.”(Lerner, 2022, p54). Om bepaalde interactie tussen politieke 
actoren te begrijpen, is kennis van collectief trauma van groot belang.  

Belangrijke bronnen om zicht te krijgen op het ontstaan en het in 
standhouden van (nieuw) collectief trauma zijn specifieke contextfactoren, 
de verhalen en herinneringen over het trauma, als ook de geschiedenis die 
eraan vooraf ging. Het gaat om trauma’s als etnische zuivering, massaal 
geweld of genocide. Hoewel Lerner kritisch is ten aanzien van Caruth’s 
prikkelende stelling dat “history is precisely the way we are implicated in 
each other’s traumas.”(Lerner, 2022, p218), borduurt hij hierop wel verder. 
Een collectief trauma is niet een geïsoleerde lokale gebeurtenis, maar wordt 
beïnvloed door internationale en politieke betrekkingen. In de conclusie van 
Lerner’s boek From the ashes of history doet hij, toch in het verlengde van 
Caruth, een pleidooi voor het besef van onderlinge betrokkenheid bij elkaars 
collectieve trauma. Het is dan ook niet verwonderlijk dat hij kritisch is ten 
aanzien van de beweging om trauma te individualiseren en te medicaliseren. 
Daarmee wil hij overigens niet de impact voor het individu bagatelliseren 
(Lerner 2022).  

Een ramp kan daarentegen wèl gezien worden als een geïsoleerde lokale 
gebeurtenis die niet perse beïnvloed wordt door internationale betrekkingen. 
Daarmee wordt een subtiel verschil tussen de twee concepten duidelijk, dit 
naast de eerder beschreven overeenkomsten tussen beide concepten. Om 
het concept collectief trauma nader te beschrijven, wordt de mogelijke 
impact op de samenleving nader verkend.  

 

2.1.b: Wat is de impact van collectief trauma op de samenleving? 

In de lijn van Lerner is de diepgaande impact van collectief trauma, ook op 
internationale betrekkingen, de reden om collectief trauma als collectief 
trauma te definiëren. Om die impact te duiden, wordt eerst de impact op de 
samenleving belicht, door te kijken naar het collectieve geheugen en 
toekomstige generaties. Daarna komt de impact van collectief trauma op 



12 
 

beroepskrachten aan de orde. Het begrip Moral Injury wordt hierbij 
geïntroduceerd.  

Stolorow (2007, in Resende & Budryte 2013, p2) karakteriseert de moderne 
tijd als een tijdperk van trauma. Onder andere “the war on terror”, de Ebola 
epidemie, klimaatverandering, genocide en financiële crises veroorzaken 
wereldwijd collectief trauma, aldus Stolorow. Hij benadrukt dat trauma 
begrepen kan worden door het zowel als een individuele als sociale ervaring 
te zien. Resende en Budryte (2013) leggen vervolgens de link met het 
collectieve geheugen. Het trauma blijft, wordt herinnerd, wordt herbeleefd 
terwijl het vergeten moet worden. Op die manier herinnert trauma ons aan 
onze sterfelijkheid. Edkins (2003, in Resende & Budryte 2013, p3) borduurt 
verder op het collectieve geheugen met de focus op politiek trauma dat 
collectief wordt ervaren. Hoe de (politieke) omgeving omgaat met het 
collectief trauma is bepalend voor hoe toekomstige generaties zich dit 
trauma herinneren. Deze relatie tussen de betekenis die aan trauma wordt 
toegekend en de  collectieve identiteit wordt door Hutchison treffend 
verwoord (2016, p71): “it is the meaning trauma attains – rather than the 
“actual” experience itself – that helps to constitute forms of collective 
identity and political community.” 

Met andere woorden, het collectieve geheugen speelt een belangrijke rol als 
het gaat om het effect van collectief trauma in de maatschappij op de lange 
termijn. Omdat het wereldbeeld verandert en de onderlinge verbondenheid 
wordt beproefd bij collectief trauma ligt het gevaar van geweld en sociale 
verdeeldheid op de loer aldus Fullilove (2004, in Saul 2022, p4). Ook Tóth 
(2025) heeft oog voor de lange termijn effecten van collectief trauma in een 
samenleving. Hij geeft aan dat de overdracht van trauma’s over generaties 
heen kan zorgen voor slachtofferschap en radicalisering bij toekomstige 
generaties.  

Lerner geeft met de tactiek van Milosevic een voorbeeld van de werking van 
het collectief geheugen en radicalisering van toekomstige generaties geeft. 
Lerner beschrijft hoe Milosevic het verhaal over herstel van generaties-lang 
lijden door collectief trauma als leidraad gebruikte om nieuw geweld te 
ontketenen en te rechtvaardigen. Deze zogenaamde trauma-paradox (Lerner 
2022) is vaker terug te zien in de geschiedenis. Het ‘dit nooit weer’ motto, dat 
vaak wordt genoemd bij herdenkingen, kan dan een wrange bijsmaak geven. 

Een andere illustratie van de langdurende uitwerking van collectief trauma 
zoals Lerner, Tóth en anderen omschrijven, is te lezen in onderstaande 
verkorte weergave van de casestudie van Anna Zaros (2015). 



13 
 

Mindanao is een eilandengroep in het Zuiden van de Filippijnen. Deze regio 
wordt al jarenlang getroffen door langlopende conflicten die eeuwen terug 
hun oorsprong hebben. Door Arabische handelaren deed de Islam zijn/haar 
intrede in deze regio tussen de 10e en 12e eeuw. In de 16e eeuw werd de 
eilandengroep gekolonialiseerd door het katholieke Spanje. De 
oorspronkelijke bevolking, de Lumads en de Moro’s (Spaanse naam voor 
moslims) werden onderdrukt. Na de Tweede Wereldoorlog kwamen boeren 
van andere belangrijke eilandgroepen naar Mindanao, waardoor de Moro’s en 
de Lumads minderheden werden op hun eigen eilandengroep. Zo ontstond 
het conflict tussen Christelijke Filipino’s enerzijds en Moro’s en Lumads. In 
1972 escaleerde het conflict tot een burgeroorlog toen president Marcos de 
staat van beleg afkondigde. In 2014 werd onderhandeld over een nieuw 
vredesakkoord, in 1996 was een eerste poging gedaan. Het conflict gaat over 
autonomie en over recht op land en hulpbronnen, dit zijn geen religieuze 
zaken. De groepen die in conflict zijn, onderscheiden zich echter door hun 
religieuze identiteit. Het langdurende conflict zorgt daardoor voor haat en 
vooroordelen ten aanzien van de andere groepen. Verschillen in voedsel, 
religie en levensstijl worden als onverzoenlijk beschouwd.  

In het vervolg van deze casestudie wordt de aanpak van dit trauma 
onderzocht en in kaart gebracht. De beschrijving hiervan is opgenomen in 
deel 2: Rituelen bij collectief trauma.  

 

De impact van collectief trauma op de samenleving gaat ook over de impact 
op de beroepskrachten (hulpverleners, militairen, kerkelijk leiders) die actief 
waren tijdens een (kort of langdurend) trauma en of daarna werden 
blootgesteld aan het trauma. Veel van hen hebben de diagnose PTSS 
gekregen. Door deze diagnose en recent de aandacht voor ‘Moral Injury’ 
wordt ook duidelijk hoe indringend de impact van collectief trauma voor deze 
groep is. Moral Injury is letterlijk vertaald morele verwonding. Moral Injury 
wordt vaak als volgt gedefinieerd: “de psychologische, spirituele en sociale 
impact van een schending van fundamentele morele overtuigingen en 
verwachtingen, waarbij de moreel verwonde persoon zowel het slachtoffer, 
de getuige als de dader kan zijn geweest, in ieder geval in eigen ogen” 
(Molendijk, 2025, p15). 

Kenmerkende klachten van mensen met morele verwonding zijn gevoelens 
van schuld, schaamte en verraad, een gevoel van schending van een 
rechtvaardige wereld en rechtvaardige zelf. Daar waar bij PTSS vaak sprake is 
van de schending van het gevoel van veiligheid, is bij morele verwonding dus 



14 
 

sprake van morele schending. Onderstaande afbeelding uit het Handboek 
Moral Injury (2025, p17) maakt dit visueel duidelijk. 

 

 

Veel mensen met morele verwonding hebben een zogenoemd 
hoogimpactberoep, een beroep waarin de kans groot is dat je wordt 
blootgesteld aan agressie en schokkende gebeurtenissen voor anderen. Door 
dit werk is de kans groot dat een individuele beroepskracht geconfronteerd 
wordt met situaties die botsen met persoonlijke waarden en normen. Deze 
waarden en normen bepalen voor een deel ons bestaansfundament. 

Pas in lastige situaties, zoals bij collectief trauma, waarin zinvol leven niet 
vanzelfsprekend is, wordt duidelijk hoe stevig ons bestaansfundament is. Bij 
morele verwonding kunnen gebeurtenissen ons dwingen om in te zien dat 
wijzelf of anderen kwaad doen. Dit inzicht kan botsen met diepe overtuigen, 
die niet langer geloofwaardig meer zijn. Er is schending van het vertrouwen 
dat het goede wordt gedaan, en niet het kwade, aldus Suurmond en 
Schumann in het Handboek Moral Injury (2025). Dit raakt direct de 
fundamentele assumpties van Janoff-Bullman die eerder zijn beschreven.  

De relatie van collectief trauma en het collectief geheugen, de traumalens 
van Lerner en de belasting van beroepskrachten maken de impact van 
collectief trauma op de samenleving duidelijk. Dat maakt de vraag naar hoe 
we omgaan met collectief trauma relevant. 

 

2.1.c: Hoe gaan we om met collectief trauma? 

In veel literatuur wordt terughoudend gesproken over het genezen van 
trauma. Net als bij rouw, gaat het verdriet om het verlies niet weg, maar krijgt 
het na verloop van tijd een andere plek in het zich herstellende (collectieve) 
levensverhaal. Daarom wordt gekozen voor de term omgaan met trauma. Met 



15 
 

het omgaan met trauma wordt in deze thesis bedoeld zowel het behandelen 
van trauma als het (politiek) adresseren van trauma. Het woord ‘we’ in 
bovenstaande vraag duidt op zowel het individu, als een hulpverlener, een 
burgemeester, een gemeenschap of een land. De kansen en bedreigingen 
van een collectieve blik op collectief trauma worden besproken en de 
mogelijke aanpak bij Moral Injury komt aan bod, omdat deze wellicht 
raakvlakken heeft met de aanpak van collectief trauma. Tot slot komt het 
wellicht meest wezenlijke in de aanpak van collectief trauma aan bod, en dat 
is erkennen. 

Zoals eerder gezegd (door o.a. Ganzevoort et al, 2007  en Hermans, 2010) is 
de manier waarop de omgeving omgaat met collectief trauma van invloed op 
de betekenisgeving aan collectief trauma. De betekenis die de omgeving  aan 
trauma toekent, en trouwens ook welke individuele betekenis wordt 
toegekend, is sterk cultureel en historisch bepaald (Ganzevoort et al, 2007).  

Er zijn kansen en bedreigingen als collectief trauma door de lens van 
collectiviteit wordt bekeken. Bedreigingen, omdat zoals eerder geschetst, 
collectief trauma juist die belangrijke sociale verbanden kan vernietigen. 
Mensen zijn het vertrouwen kwijt in de sociale structuur,  gemeenschappen 
raken verdeeld, er ontstaat mogelijk conflict (Saul 2022). Een andere 
bedreiging is de overgang van de honeymoonfase naar de desillusie-fase. 
Wojtkowiak (2021) onderscheidt vier fasen bij een ramp. De eerste fase wordt 
de impact-fase genoemd, de tweede fase de emotionele honeymoonfase, de 
derde fase heet desillusie-fase en de laatste fase heet re-integratiefase. 
Breed gedeelde solidariteit en collectiviteit, die als steunend ervaren wordt 
door slachtoffers en de zogenaamde honeymoonfase kenmerkt, verdwijnt 
weer naarmate de tijd verstrijkt. De volgende fase is genoemd naar het effect 
op de slachtoffers, die zich in deze fase geïsoleerd en gedesillusioneerd 
voelen. In de kennispublicatie Ondersteuning van getroffenen van het IFV 
IMPACT is een model opgenomen met deze fasen (IFV 2022, p5): 



16 
 

 

Daarentegen kunnen mensen goed omgaan met tegenspoed, zeker met een 
goed systeem om hen heen. Tegenslag maakt sterker, mensen voelen meer 
verbinding, verstevigen de onderlinge banden. De term post traumatische 
groei (PTG) wordt genoemd (Muldoon, 2024), net als de Engelse term 
resilience, die vertaald kan worden met veerkracht in het Nederlands. 
Landau en Saul (2004, p8) definiëren “community resilience as a 
community’s capacity, hope and faith to withstand major trauma and loss, 
overcome adversity, and to prevail, usually with increased resources, 
competence and connectedness.” Veerkracht in de gemeenschap biedt 
mogelijkheid voor transformatie bij collectief trauma en daarbij speelt 
burgerparticipatie een rol aldus Norris et al (2008).  

Ook in de aanbevelingen van het project Trauma, Peacebuilding and 
Development van het International Conflict Research Institute (Saul, 2022) 
wordt met de collectieve lens naar trauma en veerkracht gekeken. Daarin 
staan richtinggevende maatregelen om te werken aan deze collectieve 
veerkracht. In de aanbevelingen staat vervolgens dat vermeden moet worden 
om te focussen op individueel trauma. Dit advies lijkt niet aan te sluiten bij de 
aanpak van trauma in de westerse maatschappij, zoals in Nederland waar de 
focus juist wel op individueel trauma lijkt te liggen. Deze focus op het individu 
is te zien bij Cognitieve Gedragstherapie al dan niet gecombineerd met 
lichaamsgericht werk (o.a. Marsman, 2021). Ook in het Handboek Moral 
Injury (2025)is bij de aanpak een individuele focus te vinden. Echter, de 
auteurs van dat boek schuwen niet om naast het individu ook de focus op de 
context te brengen. Bijvoorbeeld in hun pleidooi om ook op politiek- en 
maatschappelijk niveau zorg te dragen voor ethisch-sensitieve 
besluitvorming, eerlijke genuanceerde verhalen en nazorg. De aanpak van 
Moral Injury begeeft zich dus op de as van individueel en context. Deze as 



17 
 

levert soms spanning op: te veel nadruk op de context kan voorbij gaan aan 
individuele verschillen en persoonlijke verantwoordelijkheid (2025, p127). 

2 assen in aanbevelingen van hoe om te gaan met Moral Injury : 

 Individu -----------------------Context 

 Pathologie-------------------- Morele filosofie 

 

Daarnaast is onderscheid in aanpak te zien op een andere as, die van 
pathologie en morele filosofie. Iemand kan vanwege emoties als schaamte 
en afschuw klachten hebben. Hij en of zijn omgeving duidt deze klachten als 
een ziekte (pathologisch perspectief). Het krijgen van een diagnose kan 
erkenning geven voor de klachten, het kan daarnaast ook nadelig uitpakken 
bij het hervinden van zelfvertrouwen om als slachtoffer/patiënt betiteld te 
worden. In het Handboek Moral Injury wordt daar tegenover het moreel 
filosofische aspect geplaatst: deze emoties (schaamte, afschuw, schuld) zijn 
een adequate reactie op ernstig onrecht. Door deze emoties te willen 
behandelen en weg te nemen, komt de signalerende functie ervan in het 
gedrang. Deze emoties helpen namelijk bij het maken van moreel 
verantwoorde handelingen. “Ze handhaven onze menselijkheid”(Molendijk, 
2025, p24). Met deze meer collectieve visie is misschien minder aandacht 
voor het individuele leed, maar wordt niet geschuwd om naar de 
dieperliggende oorzaken van dat leed in de omgeving te kijken.  

In het Handboek Moral Injury (2025, p140) wordt bij de aanpak van Moral 
Injury een vorm geschetst waarin met een theaterproductie wordt gewerkt. 
Zoals  eerder gezegd onderstreept Marsman (2021) het belang van 
lichaamsgericht werken bij trauma. Dit kan goed bij theater. In onderstaand 
geparafraseerd voorbeeld wordt dit aangevuld met verbale communicatie: 

Een voorbeeld van een aanpak van collectief trauma die deze twee assen 
aanraakt, is een theaterproductie die de ervaringen die hebben geleid tot 
morele verwonding, heeft verbeeld. Het vindt plaats in een publieke ruimte, is 
vaak buiten de formele werkgever om georganiseerd, en na afloop is een 
nagesprek met het publiek. Het is gericht op het herstellen van sociale 
relaties. De eigen vindingrijkheid wordt aangesproken en hervonden. Het 
nagesprek biedt mogelijkheid om invloed op de beeldvorming te krijgen. 
Organisaties kunnen nadenken over hoe ze deze initiatieven kunnen 
ondersteunen en ervoor waken ze niet over te nemen.  

 

  



18 
 

Erkennen:  

Erkennen is een wezenlijk werkwoord voor de aanpak van collectief trauma, 
ongeacht welk perspectief of welke lens gebruikt wordt. Dit gaat over het 
erkennen van leed, van verantwoordelijkheid, van veerkracht, van schuld. Op 
individueel en collectief niveau. In het Handboek Moral Injury (2025) wordt 
onderscheid gemaakt tussen affirmatieve en transformatieve erkenning.  
Affirmatieve erkenning gaat over bevestigen van bestaande relaties, het blijft 
aan de oppervlakte. Dieperliggende oorzaken van onrecht worden  niet 
aangepakt. Een voorbeeld is financiële compensatie na uitval. 
Transformatieve erkenning  richt zich op veranderingen in structuren die de 
oorzaak vormen van onrecht. Een voorbeeld hiervan is cultuurverandering in 
de maatschappelijke waardering van geüniformeerde beroepen.  

Om te kunnen erkennen, is het nodig om kennis te nemen van (de 
geschiedenis van) het collectief trauma en dat kan heel ongemakkelijk zijn. 
Bij de aanpak van collectief trauma is kennis essentieel. Zoals eerder 
duidelijk is gemaakt, speelt het collectieve geheugen een grote rol bij de 
overdracht van trauma. In Nederland is in dit kader een verandering gaande. 
In het basisonderwijs wordt ten aanzien van onderwijs over het (koloniale) 
verleden anders lesgegeven. Daarnaast voorziet ARQ Nationaal 
Psychotrauma Centrum in e-learningprogramma’s voor zorgverleners om 
meer kennis over specifieke collectieve trauma over te dragen. Zo kan 
bijvoorbeeld de zorg beter afgestemd worden op oudere Nederlanders 
afkomstig uit Indonesië (voormalig Nederlands-Indië).   

Tot slot:  

Hoe we omgaan met trauma is te beantwoorden op individueel en collectief 
niveau. De omgang is daarnaast sterk cultureel bepaald. Algemeen geldende 
uitspraken zijn moeilijk te doen. Op basis van bovenstaande literatuur lijkt 
erkenning een belangrijk aandachtspunt te zijn. Op collectief niveau kan 
erkenning worden gegeven in de vorm politieke excuses of landelijke 
herdenkingen. Op individueel niveau kan een diagnose en/of een vergoeding 
bijdragen aan een gevoel van erkenning. Op beide niveaus moet echter een 
goede balans bestaan tussen erkenning geven en slachtoffers klein maken. 
Voor erkennen is het benoemen van het trauma de eerste stap.  

Wat daarnaast belangrijk lijkt, is een aanpak die zowel individuen als het 
collectief aanspreekt, die erkenning biedt en ruimte geeft voor de 
ambivalentie en verwarring die het veranderde wereldbeeld oproept. Een 
aanpak die het herstel van gezamenlijkheid/collectiviteit bevordert. Juist 
omdat die sociale banden bij collectief trauma op het spel staan en juist 



19 
 

omdat die banden zo belangrijk zijn bij eventueel herstel. Een dergelijke 
aanpak is terug te zien in de theaterproductie zoals hierboven is beschreven. 

 

De verkorte weergave van de casestudie van Mindanao en het voorbeeld van 
de theaterproductie illustreren het bovenstaande theoretische deel over 
collectief trauma. Op basis van de definities, de omschrijvingen van de 
impact en de mogelijke aanpak wordt de eerste deelvraag wat collectief 
trauma is, als volgt beantwoord: 

Collectief trauma is een wond die een collectief oploopt, als gevolg van 
menselijk handelen voorafgaand, tijdens en/of in de herstelfase. Een 
collectief kan een samenleving, een deel van de samenleving, een 
continent zijn. Het collectief wordt ontwricht, sociale verbanden 
verbroken, bestaansvragen komen op, er is behoefte aan gerechtigheid, 
erkenning, vergelding, verzoening. Er wordt gesproken over daders en 
slachtoffers. Er is onderlinge verdeeldheid (nationaal en internationaal). 
De identiteit van het collectief moet opnieuw worden vastgesteld. Dit 
kan door het trauma, dat amper in woorden te vangen is, uit te drukken 
en overdraagbaar te maken met behulp van aanvullende communicatie, 
zodat er collectief betekenis aan gegeven kan worden. 

De definitie of omschrijving van collectief trauma kan niet anders dan 
gekleurd zijn door de context (cultuur, historie etc.) waarin het aangedane 
collectief zich bevindt. Dit geldt uiteraard ook voor de hierboven 
samengestelde omschrijving. In hoofdstuk vijf wordt op deze omschrijving 
van collectief trauma teruggegrepen bij de beantwoording van deelvraag 3: 
Wat is collectief trauma in Nederland?  



20 
 

2.2 Rituelen en collectief trauma 

 

Introductie: 

Uit het voorgaande deel blijkt dat niet alleen de gebeurtenis zelf, maar ook 
hoe de omgeving omgaat met deze gebeurtenis, invloed heeft op de impact 
van het trauma. Net als met rouw is het belangrijk dat trauma ruimte krijgt 
voor een geïntegreerde plek in een aangepast levensverhaal. In het vorige 
deel zijn de overeenkomsten en de verschillen tussen de concepten ramp en 
collectief trauma uiteengezet. Omdat het verschil niet heel groot is, wordt 
alleen daar waar nodig, onderscheid gemaakt tussen de twee concepten. 
Dus waar in het onderstaande het concept ramp wordt gebruikt, kan ook het 
concept collectief trauma worden gelezen. Wojtkowiak (2021) stelt dat na 
een ramp rituelen kunnen bijdragen bij het herstel van zingeving. De ramp is 
voltrokken, daaraan kunnen mensen niks meer doen, echter, de behoefte om 
iets te doen kan worden vervuld bij het uitvoeren van rituelen. Rituelen 
voorzien in een ruimte voor verbeelding en symbolen. Met symbolen kunnen 
gevoelens gekanaliseerd worden en zo kunnen mensen er afstand van 
nemen, aldus Baljon en Ganzevoort (2011). 

Deze werking van rituelen na een ramp is niet alleen op individueel niveau. 
Wojtkowiak (2021, p119) omschrijft het collectieve aspect als volgt: “Rituals 
are communal, collective reactions to disaster. Through reconnection with 
one’s community, the griever might also reconnect with herself and rearrange 
one’s worldview assumptions.” Juist dit vermogen van rituelen om sociale 
banden (die mogelijk zijn verbroken, een kenmerk van collectief trauma) weer 
te herstellen, is zeer relevant bij de vraag naar de plek van rituelen bij 
collectief trauma.  

Hieronder wordt het begrip rituelen verkend, door verschillende definities en 
kenmerken te exploreren. Specifiek wordt ingegaan op het ‘disaster ritual’ 
vanwege de parallellen tussen de concepten ramp en collectief trauma. 
Aansluitend wordt het gebruik van rituelen onderzocht met behulp van een 
theoretisch model van Holsappel en wordt de politieke kant van rituelen 
belicht. Het effect of de functie van rituelen wordt daarna verkend. Dit wordt 
geïllustreerd met het vervolg van de casestudie Mindanao. Tot slot wordt de 
tweede deelvraag beantwoord.  

 

  



21 
 

2.2.a Wat zijn rituelen? 

Deze vraag wordt benaderd vanuit meerdere invalshoeken, te beginnen met 
die van Schirch die naar rituelen kijkt vanuit de vredesopbouw.   

Schirch (2005, p17) beschrijft rituelen als: “rituals use symbolic actions to 
communicate a forming or transforming message in a unique social space”. 
Schirch benadrukt dat door het gebruik van rituelen het wereldbeeld van 
mensen gevormd en getransformeerd kan worden. Dit perspectief is 
interessant als we terugkijken naar de omschrijvingen van collectief trauma 
van Erikson en Janoff-Bullman waarin het gaat over de verstoorde relatie met 
de omringende wereld. Immers, mensen met een verstoord wereldbeeld als 
gevolg van trauma kunnen baat hebben bij een herstel van dit wereldbeeld.  

Schirch (2005) onderscheidt tien typen van rituelen, verdeeld over vijf 
spectra.  Daarbij zijn ook gecombineerde rituelen te onderscheiden, die in 
meerdere spectra te positioneren zijn. Hieronder worden de spectra 
toegelicht met voorbeelden: 

1. Religieuze of seculiere rituelen: Schirch ziet rituelen als reflecties van 
overtuigingen en waarden. Deze kunnen afkomstig zijn vanuit een 
religie, zoals Turner en Durkheim  beogen (in Schirch 2005). De 
gereflecteerde waarden zijn ook bij seculiere rituelen terug te zien 
volgens Schirch waarbij ze naar Bell verwijst (Schirch 2005). Het 
vieren van de Onafhankelijkheid is vaak een seculier ritueel. Eid-al Fitr, 
Holi Phagwa en het Paasfeest zijn voorbeelden van religieuze rituelen.  

2. Traditionele of geïmproviseerde rituelen: als Schirch spreekt over 
geïmproviseerde rituelen, dan lijkt ze het hierbij over vernieuwende, 
vaak seculiere rituelen te hebben. Seculier, maar wel gebaseerd op 
traditionele rituelen. Een voorbeeld is een zelfontworpen doopritueel. 
Ze verwijst naar de begrafenissen van President Kennedy en Lady 
Diana waarin zowel traditionele als zogenaamd geïmproviseerde 
rituelen te zien zijn. Deze ontstonden door en voor een groot publiek 
om uiting te kunnen even aan breed gedeelde emoties. Een kenmerk 
van traditionele rituelen is het repeterende karakter. Dit draagt bij aan 
het verbinden van het verleden met het heden. Vaak zie je bekende of 
traditionele symbolen gecombineerd met nieuwe symbolen terug in 
geïmproviseerde rituelen.  

3. Formele of informele rituelen: Ook bij dit spectrum schetst Schirch 
rituelen die in meerdere spectra zijn onder te verdelen. Een voorbeeld 
van een ritueel dat zowel informeel als traditioneel is, is het 
gezamenlijk eten en dansen in een restaurant. De deelnemers volgen 



22 
 

een bepaalde structuur in deze opeenvolgende handelingen die zij 
kennen uit het verleden (traditie). Echter, zij zijn niet bewust bezig met 
een (formeel) ritueel. Een begrafenis is een voorbeeld van een formele 
en transformerende context, waarbij soms van geïmproviseerde en 
soms van traditionele rituele elementen gebruik wordt gemaakt.   

4. Vormende of transformerende rituelen: de viering van de 
Onafhankelijkheid is in veel landen een vormend ritueel. Kinderen 
leren over vrijheid en belangrijke waarden worden bevestigd. Een 
jaarlijkse vuurwerkceremonie is een voorbeeld van een traditioneel en 
vormend ritueel. Schirch geeft aan dat transformerende rituelen de 
gevestigde orde uitdagen. Een voorbeeld hiervan is de alternatieve 
Landelijke Herdenking die in mei 2025 in Nederland plaatsvond met 
als doel om erkenning te geven aan een bredere doelgroep dan bij de 
traditionele Herdenking. Schirch geeft in relatie met vredesopbouw 
aan dat zowel vormende als transformerende rituelen nodig zijn.  

5. Constructieve of destructieve rituelen: Waar rituelen kunnen 
bijdragen aan vrede, aan het transformeren van relaties en 
wereldbeelden, kunnen ze ook destructief zijn en schade aanrichten, 
aldus Schirch. Een voorbeeld is het marcheren, het uitsluiten van 
mensen of zelfs offeren van mensen, al dan niet gekoppeld aan religie. 
Het is goed om ook deze kant van rituelen te benoemen, zeker om 
tijdens collectief trauma niet onbewust met verkeerd gekozen rituelen 
het leed te vergroten. Schirch noemt Durkheim die rituelen zag als 
“means for social conditioning.”(Schirch, 2005, p100).  

Deze indeling van Schirch laat zien dat een ritueel kenmerken heeft uit 
meerdere spectra. Dit is belangrijk bij het ontwerp van rituelen, zodat goed 
kan worden aangesloten bij de behoefte die op dat moment bij de specifieke 
situatie aanwezig is. Tegelijkertijd maakt deze brede benadering van rituelen 
het nog niet gemakkelijk om scherp af te bakenen wat een ritueel is. Daarvoor 
bieden wellicht inzichten uit het relatieve jonge onderzoeksgebied, ritual 
studies, uitkomst.  

Dit nieuwe onderzoeksgebied heeft veel kennis ontwikkeld over definities, 
functies en kenmerken van rituelen (o.a. door Grimes 2013, Wojtkowiak 
2022, Bell, 1997). In veel studies naar rituelen wordt verwezen naar Grimes. 
Grimes (2013, p196) komt na zorgvuldige studie met een korte en 
veelomvattende definitie: “Ritual is embodied, condensed and prescribed 
enactment.” Het laatste kenmerk is wellicht het meest bekend, dat rituelen 
een aantal voorgeschreven handelingen bevatten. “Condensed” is te vertalen 
als iets dat neerslaat, indikt, gecomprimeerd wordt. En letterlijk vertaald is 



23 
 

“embodied” belichaamd, dit kan worden opgevat als van iets abstracts iets 
concreets maken, maar ook duiden op een verbinding van lichaam en geest. 
Grimes (2013, p207) geeft met de volgende voorbeelden weer wat hij bedoelt 
met deze definitie: markeren van overgangen, dankbaar zijn, reinigen, bidden 
of een offer brengen. Deze voorbeelden doen denken aan de categorieën van 
Mathijssen (2021). Zij beschrijft rituelen aan de hand van categorieën waarbij 
ze zich baseert op de classificatietypologie van Bell (1997). De categorieën 
zijn: 

1. Overgangsrituelen: bij de geboorte, het huwelijk, een afscheid/de 
dood.  

2. Kalenderrituelen:  dit is bijvoorbeeld de kerstviering of Eid-al-Fitr, het 
oogstfeest.  

3. Rituelen die gericht zijn op uitwisselen/verzoeken: bijvoorbeeld het 
offeren van geld of voedsel aan voorouders of goden, het branden van 
kaarsen. 

4. (Onheils-) rituelen om een gemankeerde situatie te herstellen: 
bijvoorbeeld samen bidden  met oog op genezing. 

5. Rituelen rondom feesten in grote gemeenschappen:  bijvoorbeeld het 
vasten en Carnaval.  

6. Rituelen die uitdrukken hoe de macht is verdeeld: voorbeelden zijn de 
bordesfoto bij presentatie van een nieuw kabinet (in Nederland), de 
artseneed, de nieuwjaarstoespraak van de koning. Wellicht passen 
politieke rituelen in deze categorie. 

Belangrijk voor het ontwerp van rituelen is het onderscheid tussen de 
elementen van rituelen. Ook hiervoor wordt vaak naar Grimes (2013) 
verwezen: Een ritueel bestaat uit handelingen die worden uitgevoerd door 
een individu of groep, ook wel actoren genoemd. Het moment waarop het 
ritueel wordt gekozen, evenals de duur ervan, zijn belangrijk, evenals de 
plaats waar het ritueel wordt uitgevoerd. Ten slotte speelt de keuze voor wie 
het ritueel bedoeld is (en voor wie niet) en welke voorwerpen worden 
gebruikt, een belangrijke rol bij het ontwerp van het ritueel. Deze elementen 
zien we terug in Holsappel’s model bij herdenkingsrituelen en bij politieke 
rituelen, beide worden nader toegelicht. Eerst komt een andere categorie 
rituelen aan bod, de disaster rituelen.   

Al eerder is beschreven dat in deze thesis beide begrippen worden gebruikt 
omdat ze veel overeenkomsten vertonen. Het is interessant om te zien hoe de 
auteurs van het Handbook of disaster ritual (2021) disaster ritual 
omschrijven. Dit is letterlijk te vertalen naar ramp-ritueel maar dat heeft niet 
de voorkeur van onderzoeker.  



24 
 

In het Handbook of disaster ritual doet Post twee beweringen (in Hoondert et 
al, 2021, p14):  “(1) as long as there are disasters, there is disaster ritual; (2) 
as long as there are rituals, there is disaster ritual”. Met deze uitspraken laat 
hij zien hoe lang de twee begrippen disaster en ritual al verbonden zijn met 
elkaar. Wel ziet hij verschil tussen vroegere tijden waarbij vaker vooraf (of ter 
afwending van) een ramp een ritueel wordt uitgevoerd en nu. Tegenwoordig 
worden, zeker in het Westen, rituelen vaker na een ramp uitgevoerd.  

Volgens Post (in Hoondert et al., 2021) past een disaster ritual in diverse 
categorieën (zie ook de indeling van Mathijssen 2021). Een voorbeeld is een 
ritueel met de mogelijkheid een verstoorde situatie te helen en het vergroten 
van de veerkracht van een getroffen groep mensen (categorie vier). Maar een 
disaster ritual is ook de jaarlijkse herdenking (categorie twee). Een 
combinatie van deze tweede en de zesde (politieke) categorie is ook goed 
denkbaar bij een disaster ritual. Post concludeert hieruit dat het disaster 
ritual meerdere functies heeft. Deze functies komen aan bod als de effecten 
van rituelen bij collectief trauma worden besproken. Eerst wordt nader 
onderzocht hoe rituelen gebruikt worden bij collectief trauma.  

 

2.2.b Hoe worden rituelen gebruikt bij collectief trauma? 

Bij collectief trauma worden onder andere herdenkingsrituelen, 
afscheidsrituelen en politieke rituelen gebruikt. In haar onderzoek naar 
herdenkingsrituelen definieert Holsappel rituelen als:  

Symbolisch handelen (uitvoering) waarmee mensen betekenis geven aan dat 
wat er gebeurd is en uitdrukken hoe ze zich daar op dit moment toe 
verhouden (context). De herinnering aan wat er gebeurd is (het trauma) wordt 
zowel gevormd door kennis als door het (collectieve) verhaal dat hierover 
verteld wordt. Rituelen drukken de emoties en opvattingen uit (uitwerking), 
die deze herinnering oproept. (Holsappel, 2020, p6) 

Deze drie elementen van rituelen - uitwerking, context en uitvoering - werkt 
Holsappel uit in het driehoekmodel (Demant & Pans, 2020, p10): 



25 
 

 

 

De balans tussen de drie elementen is essentieel om een ritueel betekenisvol 
te laten zijn. Als het om het element uitvoering gaat, wordt ook wel gesproken 
over “de blauwdruk voor het rituele repertoire na rampen” (Holsappel, 2020, 
p7). Voorbeelden zijn een stille tocht, het oprichten van een monument, het 
uitroepen van de gebeurtenis tot een ramp, vlaggen halfstok, een minuut 
stilte. Daarbij wordt onderscheid gemaakt tussen spontane rituelen 
georganiseerd van onderaf en meer formele rituelen geregisseerd door 
autoriteiten (ofwel bovenaf) (Holsappel 2020). 

Het element context gaat over de waarden, identiteiten en ideeën die in het 
ritueel naar voren komen. Een voorbeeld is welke ideeën er zijn over welke 
slachtoffers herdacht (moeten) worden. Een ander voorbeeld is een 
gemeenschappelijke waarde  zoals ‘wij zijn een samenleving die waarde 
hecht aan individuele levens’ (Holsappel, 2020, p7) en daarom lezen we de 
namen, delen we foto’s en herinneringen van nabestaanden. Een 
contextfactor is ook de plaats die de politieke situatie heeft in de vormgeving 
van het ritueel naast de plaats voor emoties rond de verlieservaring.  

Het element uitwerking gaat over wat rituelen teweegbrengen. In Holsappel’s 
onderzoek is terughoudendheid ten aanzien van het mogelijk therapeutisch 
effect van rituelen. Het lijkt alsof het therapeutisch effect wordt benaderd 
vanuit het individueel perspectief. Het collectieve perspectief komt minder 
duidelijk naar voren, al wordt wel genoemd dat deelname aan rituelen na 
rampen kan leiden tot gevoel van saamhorigheid.  

Holsappel heeft zich specifiek op de functie van herdenkingsrituelen gericht 
in haar onderzoek en daarmee geeft haar model inzicht in de plek van 
herdenkingsrituelen bij collectief trauma.  



26 
 

Het ritueel van publiek excuses heeft ook een belangrijke plek bij collectief 
trauma. Dit ritueel wordt in deze thesis geduid in de categorie politiek ritueel. 
Volgens Wilson en Bleiker (2013) kunnen excuses het morele kader van de 
bestuurders van een samenleving herstellen. Vervolgens leiden excuses naar 
een andere toekomst. Een toekomst gebouwd op respect, gelijkheid en 
wederzijdse waardigheid. Dit ‘effect’ valt of staat met de context en de 
vormgeving van het excuus. Volgens Wilson en Bleiker wordt een excuus goed 
herinnerd zowel door de inhoud als door de zogenoemde performatieve 
dimensie (vorm). En die herinnering in het collectieve geheugen heeft invloed 
op de manier waarop toekomstige generaties omgaan met eventuele 
restanten van het collectieve trauma.  

Een voorbeeld hiervan wordt door Wilson en Bleiker uitgewerkt. Zij 
beschrijven de excuses van bondskanselier Willy Brandt in 1970. Hij knielde 
toen voor het monument van de getto-opstand in Warschau in 1943 (zie 
onderstaande foto). Hij deed dit in stilte. De foto’s van dit moment maakten 
veel indruk. In dit gebaar wordt de performatieve kracht van het excuusritueel 
duidelijk.  

 

Foto dpa/ANP 



27 
 

Celermajer (2009) schetst dat het ritueel van verontschuldigen/excuses 
voortkomt uit religies, waaronder het Jodendom. Hiermee laat ze zien dat dit 
ritueel al heel oud is. Toch is volgens Celemajer wel een toename te zien van 
politieke excuses vanaf 1980. En vanaf de eeuwwisseling heeft het politieke 
excuus een plek naast compensatie in rechtszaken, als een onderdeel in “the 
toolkit of dealing with your past.”(2009, p2). In haar boek The Sins of the 
Nation and the Ritual of Apologies belicht Celemajer het proces om tot 
excuses te komen. Dit proces kwam op gang onder andere door de 
verontschuldigingen bekend als de ‘Redfern Address’ van premier Keating van 
Australië in 1992/1993 (zie appendix 2d). Hij biedt, ten overstaan van veel 
Aboriginals in het publiek zijn excuses aan over het leed wat deze groep is 
aangedaan. Toch duurt het dan nog enkele jaren (1997) voor de verschijning 
van het rapport ‘Bringing them home”(2009, p156). Hierin staat dat in de 
periode van 1910-1970 Aboriginal kinderen bij hun familie tegen hun wil zijn 
weggehaald. De schatting loopt uiteen van 1 op de 3 tot 1 op de 10 kinderen 
die dit is overkomen. Velen van hen hebben hun familie nooit meer gezien. De 
woorden van Keating en het verschijnen van dit rapport hebben naar alle 
waarschijnlijkheid geleid tot de eerste ‘Sea of hands’ in 1997, een ritueel dat 
symbool staat voor solidariteit met Aboriginals en andere oorspronkelijke 
bewoners in Australië. 700.000 mensen plantten een hand in de grond. Dit 
ritueel wordt nog steeds gedaan in Australië, op verschillende publieke 
plekken.  

Tot slot zijn er afscheidsrituelen die bij collectief trauma worden gebruikt. 
Juist als mensen ontgoocheling ervaren, bieden de voorgeschreven 
handelingen van bijvoorbeeld afscheidsrituelen nog enig houvast. Dat is 
bijvoorbeeld zichtbaar bij begrafenissen. Rituelen bieden ook de 
mogelijkheid om iets te doen als mensen gevoelens van onmacht ervaren. 
Zoals eerder beschreven, is de Stille tocht een bekend voorbeeld van een 
afscheidsritueel in Nederland dat aansluit bij de behoefte om iets te doen. 
Ook bij afscheidsrituelen is de performatieve kracht aanwezig, zo blijkt uit de 
onderstaande foto van de rouwstoet van slachtoffers van de MH17. 

 



28 
 

 

Bron: NFI 

2.2.c Welk effect hebben rituelen bij collectief trauma? 

Door de cases opgenomen in het Handbook of disaster ritual wordt duidelijk 
hoe rituelen als het ware ontstaan, bijvoorbeeld tijdens de coronapandemie. 
Ze komen voort uit een behoefte, ze worden aangepast door de 
omstandigheden. Uit de verschillende bijdragen in dit handboek lijkt het 
beeld te ontstaan dat collectief trauma effect heeft op rituelen. De vraag in 
dit onderzoek is echter andersom gesteld, het gaat om het effect van rituelen 
op collectief trauma. Wat blijkt is dat het moeilijk is om het effect van rituelen 
te meten. Dit geldt naar alle waarschijnlijkheid ook voor het effect bij 
collectief trauma.  

Waar wel meer over bekend is, zijn de functies van rituelen. Met het 
beschrijven van functies van rituelen wordt vaak ook iets gezegd over het 
effect van rituelen. Rituelen kunnen  erkenning geven en emoties kanaliseren 
(Verloop, 2023). Hierbij merkt Verloop op dat rituelen zoals de landelijke 
herdenking exposure bieden met soms herbeleving van trauma als gevolg. Dit 
is een ongewenst effect van herdenkingsrituelen. Het herdenkingsritueel is 
vaak wel bijdragend aan de andere functie: erkenning ervaren. 

Wojtkowiak (2021) schrijft over de collectieve kracht van rituelen. Zij noemt 
rituelen strategieën voor collectieve zingeving bij verlieservaringen. Naast 
deze rol bieden rituelen de mogelijkheid om ambivalentie te verdragen. Beide 
aspecten zijn van belang als het om collectief trauma gaat. Immers, 
vernietigde sociale verbanden die hersteld worden, dragen bij aan het dragen 
van het trauma. En de ambivalentie die zo kenmerkend is bij verlies en 



29 
 

rouwervaringen en dus bij collectief trauma, vraagt om ruimte. Rituelen 
kunnen iets betekenen in deze ambivalentie, aldus Wojtkowiak (2022, p117): 
“Rituals embrace ambiguity by using the symbolic form and esthetic 
translations.”  

Zowel Wojtkowiak (2022) als Schirch (2005) benoemen ook de keerzijde van 
het gebruik van rituelen, juist ten aanzien van de collectieve kracht die ze in 
zich hebben. Schirch heeft in haar typologie daarom destructieve rituelen 
opgenomen en verwijst naar een uitspraak van Emile Durkheim over rituelen 
als middel voor sociale conditionering. Met de analyse van Lerner in het 
achterhoofd ten aanzien van het handelen van bijvoorbeeld Milosevic is het 
goed om juist bij collectief trauma ook kritisch te kijken naar het effect van 
rituelen. Wojtkowiak bekijkt het vanuit een ander perspectief en benoemt de 
verschillende fasen van collectiviteit en of solidariteit bij een ramp. Waar de 
collectieve kracht van rituelen goed aansluit bij de behoefte van mensen in 
de zogenoemde honeymoonfase van de ramp, lijkt er minder collectiviteit 
ervaren worden in de daaropvolgende fasen (Wojtkowiak, 2021). Deze 
veranderde behoefte beïnvloedt het effect van rituelen en de keuze voor 
bepaalde rituelen. Beide ‘waarschuwingen’ ten aanzien van het effect van 
rituelen zijn belangrijk om mee te nemen bij de vraag naar de rol van rituelen  
bij collectief trauma.  

Echter, rituelen zowel van bovenaf geregisseerd als spontaan ontstaan van 
onderaf, hebben een rol bij collectief trauma, zo leert de geschiedenis. Onder 
andere Wilson en Bleiker verwoorden dit duidelijk met het effect van het 
ritueel ‘excuses’: “Apologies disrupt and change the moral and political 
framework through which past traumas are understood. In doing so, they 
have the opportunity to reshape the relationship between victim and 
perpetrator and open up possibilities for a politics of reconciliation.” (2013, p 
56). 

Ook uit het vervolg van de casestudie Mindanao wordt het effect of de functie 
van rituelen bij collectief trauma duidelijk (Zaros, 2015): 

Het doel is om constructieve relaties tussen de verschillende groepen te 
bouwen, dit heeft weer als doel om de spiraal van geweld te doorbreken. Dit 
wordt ook wel vredesopbouw genoemd. Er wordt van onderaf (door en met 
de mensen zelf) gewerkt en uit alle groepen zijn vertegenwoordigers 
betrokken. Meerdere organisaties organiseren sociale acties (een categorie 
van interreligieuze dialoog), zoals de Mindanao Week of Peace in 2010 en het 
implementeren van vredes-trainingen. Een andere categorie is de dialoog 
over religieuze ervaringen, waarbij organisaties programma’s maken waarbij 
Lumads, christenen en moslims elkaars rituelen delen of samen bidden. 



30 
 

Tijdens de viering van Duyog Ramadhan (Solidariteit met Ramadan) en Duyog 
Pasko (solidariteit met Kerstmis) worden religieuze ervaringen gedeeld. 

Nieuw gecreëerde rituelen hebben een plek in de vredesopbouw, zoals het 
verbranden van brieven waarop deelnemers eerst hun vooroordelen ten 
opzichte van de andere deelnemers hadden opgeschreven. Een ander 
voorbeeld van een gecreëerd niet religieus ritueel is de bijeenkomst van 20 
vrouwen uit elke groep. Deze 60 vrouwen hadden persoonlijk verlies als 
gevolg van de conflicten ervaren en verkenden de gemeenschappelijke 
grond. Eerst binnen de eigen homogene groep, daarna in de grote groep, wat 
eindigde met elkaar om vergeving vragen. Afsluitend, ter bezegeling, wasten 
de vrouwen hun handen, als symbool voor vergiffenis.   

Volgens de respondenten uit de casestudy brachten de rituelen een mystieke 
sfeer in relaties en boden ze gelegenheid om van elkaar te leren. De mensen 
konden elkaar makkelijk begrijpen en daarvoor hoefden ze het niet eens te 
zijn met elkaar. Er ontstonden vriendschappen en vertrouwen werd 
opgebouwd. Omdat religie belangrijk is voor alle Mindanaoërs, bleek het 
belangrijk om voldoende (inter-) religieuze rituelen aan te bieden, naast de 
gecreëerde rituelen.  

In de casestudie van Mindanao wordt bijvoorbeeld het ritueel onder vrouwen 
met verlieservaring besproken. Bij deze rituelen is ruimte voor verdriet, 
boosheid, schuld en vergeving. Onder andere dit vermogen van rituelen om 
mensen in staat te stellen met ambivalentie om te gaan, maakt de rol van 
rituelen bij collectief trauma duidelijk. 

Daarmee is de tweede deelvraag naar de rol van rituelen bij het omgaan 
met collectief trauma beantwoord.  

Rituelen bezitten het vermogen om mensen met elkaar te verbinden. Ze 
helpen door hun performatieve kracht het bijna onnoembare trauma 
overdraagbaar te maken. Daarbij is de ruimte voor ambivalentie bij 
bijvoorbeeld schuld- en vergeving, schaamte en boosheid, essentieel. 
Rituelen kunnen bijdragen aan een aangepast wereldbeeld wat kan 
bijdragen bij het herstel van of het omgaan met collectief trauma. Echter, 
net als bij collectief trauma is aandacht voor context-specifieke factoren 
van groot belang in het ontwerp en uitvoering van rituelen. Rituelen 
worden vaak nog geassocieerd met religie en wellicht wordt daarom niet 
snel overwogen om ze in te zetten bij de aanpak van collectief trauma in 
de meer seculiere Westerse wereld. De toename van politieke excuses 
(politiek ritueel) juist in de Westerse wereld, laat echter zien dat dit een 
misvatting is.  



31 
 

In het volgende hoofdstuk waarbij Nederland als casestudie fungeert, 
worden deze context-specifieke factoren, in relatie tot collectief trauma en 
rituelen, belicht.  

  



32 
 

Hoofdstuk 3: Nederland als casestudie 

 

Introductie 

In hoofdstuk twee zijn de eerste twee vragen beantwoord: Wat is collectief 
trauma? Welke plaats hebben rituelen bij het omgaan met collectief trauma? 
Door de theorie aan te vullen met de casestudie van Mindanao werd duidelijk 
hoe onder andere de geschiedenis, de aard van het trauma, de context 
(religieus of seculier) van invloed zijn op de aanpak van trauma en daarbij de 
plaats voor rituelen. Deze factoren spelen uiteraard een rol bij de verkenning 
van de centrale vraagstelling van dit onderzoek: Welke rol spelen rituelen bij 
de aanpak van collectief trauma in Nederland? 

Zoals in hoofdstuk één is toegelicht, wordt in dit onderzoek Nederland als 
casestudie voor postseculiere Westerse landen gebruikt als het gaat om 
rituelen bij collectief trauma. Eerst wordt aan de hand van verschillende 
voorbeelden verkend welke collectieve trauma Nederland kent. Hierbij 
worden diverse contextfactoren meegenomen, om de aard en de impact van 
het trauma te verhelderen. Daarna wordt gekeken naar de rol van rituelen bij 
collectief trauma in Nederland met daarbij specifiek aandacht voor de 
kenmerken van een postseculiere samenleving.  

 

3.1: Voorbeelden van collectieve trauma in Nederland 

In deze paragraaf wordt gepoogd met voorbeelden een overzicht van 
collectieve trauma te geven. Dit overzicht is verre van volledig. Het noemen 
van een collectief trauma kan bijdragen aan de erkenning, het niet noemen 
aan miskenning. Dat is een vervelende consequentie die de omvang van deze 
thesis met zich meebrengt. Een andere opmerking vooraf is dat in hoofdstuk 
twee het pleidooi van Lerner is om collectief trauma juist niet te isoleren. Het 
doel van de beschrijving van onderstaande trauma is om de aard en de 
impact te verhelderen met behulp van specifieke contextfactoren die van 
invloed zijn op trauma in Nederland. Het is nadrukkelijk niet de bedoeling om 
het trauma te isoleren tot Nederland.  

In de naamgeving komt het woord ramp vaak terug. In hoofdstuk twee is 
uitgebreid toegelicht waarom deze begrippen (ramp en collectief trauma) in 
deze thesis als synoniem worden gebruikt. De Watersnoodramp, De Tweede 
Wereldoorlog, de Vuurwerkramp, de Bijlmerramp, de Cafébrand in Volendam 
en de Vliegtuigramp MH17 zijn bekende voorbeelden van rampen die de 
sociale structuren ontwrichtten, ofwel voorbeelden van collectieve trauma in 



33 
 

de recente geschiedenis van Nederland. De sluiting van de mijnen in het 
zuiden van Nederland en de Aardbevingsproblematiek in het noorden, zijn 
voorbeelden van op het oog lokale collectieve trauma die echter veroorzaakt 
zijn door politieke keuzes op landelijk niveau. De landelijke erkenning voor 
het leed dat de lokale bevolking treft wordt nadrukkelijk gemist. Dit vergroot 
het collectief trauma door dat mensen zich opnieuw in de steek gelaten 
voelen. 

Waar bij sommige rampen aan een eenmalige gebeurtenis gedacht kan 
worden, waarin na de impactfase, de honeymoonfase, de desillusiefase en 
tot slot de reconstructiefase doorlopen wordt, zijn er wellicht vaker 
gebeurtenissen waar deze fasen anders verlopen. Er wordt dan gesproken 
van trage ontwrichting (van Bergen, 2023). Terwijl slachtoffers nog midden in 
de desillusiefase zitten, komt een volgende klap waardoor men wordt 
teruggeworpen in de impactfase. In deze trage ontwrichting wordt de 
veerkracht van mensen stevig beproefd. Bestaansvragen, zoals beschreven in 
hoofdstuk twee, worden steeds moeilijker te hanteren. Voorbeelden van deze 
trage ontwrichting zijn de  Aardbevingsproblematiek, de Toeslagenaffaire en 
de Coronacrisis.  

Aardbevingsproblematiek: 

Op 24 februari 2023 bood de parlementaire enquêtecommissie haar rapport 
‘Groningers boven gas’ aan, aan de Tweede Kamer. Dit rapport is de uitkomst 
van onderzoek naar de ontwrichting die de gaswinning heeft aangericht . De 
bekende ‘eerste’ aardbeving in Huizinge was in augustus 2012 (van der Lee, 
z.d.). In de 11 jaar tussen deze eerste beving en de presentatie van het 
rapport, worden mensen keer op keer getroffen door ofwel een nieuwe 
beving, ofwel door niet nagekomen beloftes. Hoewel het rapport heeft 
bijgedragen aan erkenning van het geleden leed, is toch opnieuw schade 
aangericht na het verschijnen ervan. Er is nog steeds sprake van trage en 
onzekere schadeafhandeling, er zijn nieuwe bevingen geweest en er zijn 
plannen om toch weer naar gas te boren. Mensen zijn het vertrouwen kwijt, 
raken geïsoleerd, lijken in de desillusiefase te blijven. Het perspectief (op 
herstel) wordt verloren, gemeenschapszin verdwijnt (van Bergen, 2023). “Een 
trage ramp, of een langdurige crisis, produceert aanhoudende nieuwe 
vormen van impact.”(van Bergen, 2023, p77). Dit is ook terug te zien bij de 
Toeslagenaffaire en de Coronacrisis.   

 

  



34 
 

De Toeslagenaffaire:  

Een ander voorbeeld van trage ontwrichting is te zien bij de Toeslagenaffaire. 
De overheid heeft hier grove fouten gemaakt. Naar schatting 26000 ouders 
zijn onterecht beschuldigd van fraude in de periode van 2004-2019. Deze 
ouders zijn in grote financiële problemen gekomen die blijvende schade 
opleveren. Schade in de vorm van kinderen die uit huis zijn geplaatst en 
gezondheidsschade door stress en beperkte toegang tot gezondheidszorg. In 
eerste instantie overheersten het taboe en de schaamte, waardoor 
slachtoffers geïsoleerd raakten. Twee politici, Renske Luyten en Pieter 
Omtzigt, hebben met twee journalisten deze affaire aan het licht gebracht. In 
2020 velt de Autoriteit Persoonsgegevens het oordeel dat de werkwijze van de 
Dienst Toeslagen discriminerend was (Dienst Toeslagen Ministerie van 
Financiën, z.d.). De parlementaire ondervragingscommissie Kindertoeslag 
brengt op 17 december 2020 haar rapport ‘Ongekend onrecht’ uit. Op 15 
januari 2021 valt het kabinet Rutte 3, grotendeels door de conclusies uit dit 
onderzoeksrapport. Een korte weergave van de verklaring van Rutte waarin hij 
het ontslag aanbiedt:  

Goedenmiddag, 

Een van mijn verre voorgangers als minister-president, Pieter Cort van der Linden, 
schreef ooit over de taak van de overheid: ‘[De staat] dringt de overmoedigen terug, 
beschermt de zwakken, verdeelt de risico’s, en stelt zich in het haastig gedrang aan 
allen tot gids.’ Dat is een hoge norm en het is duidelijk dat de overheid in het 
kinderopvangtoeslagdossier niet aan die norm heeft voldaan. 

De rechtsstaat moet burgers beschermen tegen een almachtige overheid en dat is 
hier op een verschrikkelijke manier mis gegaan. 

Het rapport van de Parlementaire Ondervragingscommissie Kinderopvangtoeslag is 
snoeihard, maar fair. 

Op alle niveaus, door het hele politiek-bestuurlijk-juridische systeem heen, zijn 
fouten gemaakt die ertoe hebben geleid dat duizenden ouders groot onrecht is 
aangedaan. 

Maar de politieke verantwoordelijkheid ligt uiteindelijk bij het zittende kabinet en 
nergens anders. (Rijksoverheid, 2021). 

Er zijn afgelopen jaren meerdere besluiten genomen met het oog op 
financiële erkenning. Daarnaast is de werkwijze van de Belastingdienst 
(onder andere met oog op de geconstateerde discriminatie in de werkwijze) 
aangepast.  

 



35 
 

Coronacrisis:  

De Coronacrisis is een recente, ingrijpende crisis die wereldwijd en in 
Nederland collectief trauma veroorzaakt. Op 16 maart 2020 nam de 
Nederlandse overheid het besluit om een lockdown in te stellen. In 
Nederland markeert deze datum het begin van de Coronacrisis. Het virus, dat 
zich wereldwijd verspreidde, was onbekend bij de experts die probeerden een 
vaccin te ontwikkelen. Zorgverleners werden geconfronteerd met ethische 
dilemma's. Enerzijds wilden ze alles doen om te voorkomen dat het virus zich 
verder kon verspreiden. Anderzijds wilden ze goede zorg leveren aan ernstig 
zieke en stervende patiënten. 

Relevant contact tussen jongeren op scholen en andere plaatsen was 
gedurende sommige periodes tijdens de crisis niet toegestaan. Veel mensen 
raakten geïsoleerd en werden later gediscrimineerd als ze weigerden hun 
vaccinatiepaspoort te tonen. Theaters, sportcentra, cafés, plekken waar 
mensen normaal gesproken naartoe gaan om op te laden en te ontspannen, 
stonden op het punt failliet te gaan door het wegvallen van inkomsten. Er 
heerste angst, wanhoop en verdriet. 

De overheid probeerde zorg te bieden, lijden te erkennen en informatie te 
verstrekken. De overheid vroeg of verzocht ook om geduld en medewerking. 
De Nederlandse samenleving toonde zich in het begin solidair en er was 
sprake van meer verbondenheid met elkaar (de zogenaamde 
honeymoonfase). Later raakte de samenleving meer verdeeld in antivaxxers 
en gevaccineerde mensen. De illegale bijeenkomsten, in kerken en op 
feestjes, werden ofwel gezien als een mensenrecht om samen te komen 
ofwel als onverantwoordelijke daden die mogelijk meer slachtoffers maken. 

Hoewel er nu, in de zomer van 2025, vaccins beschikbaar zijn en de 
lockdown voorbij is, is de Coronacrisis nog niet voorbij. Naar schatting 
hebben ruim 3% van de volwassenen in Nederland last van langdurige 
klachten na een Coronabesmetting. Bij jongeren ligt dit percentage op 5% 
(RIVM, 2024).   

 

Bij de hierboven beschreven “Nederlandse” collectieve trauma is sprake van 
verlies, verdeeldheid, isolatie, afnemende collectiviteit. Deze zijn gedeeltelijk 
te verklaren door de contextfactoren, zoals de verhouding tussen lokale en 
landelijke politiek, scheiding van kerk en staat en de scheiding tussen de 
hogere sociale economische klasse en de lagere sociaal economische 
klasse. Ook het al dan niet kunnen doorlopen van de hierboven genoemde 
fasen na een ramp, wordt mogelijk door de context bepaald.  



36 
 

De War of Terror, de Vluchtelingencrisis en de dreiging van de Koude Oorlog 
zijn voorbeelden van internationale collectieve trauma die de Nederlandse 
samenleving beïnvloeden. Een voorzichtige aanname is dat de genoemde en 
ongenoemde trauma bijdragen aan de verdeeldheid tussen Nederlandse 
burgers. De theorie over de gevolgen van collectief trauma van onder andere 
Lerner (2022) en Tóth (2025) ondersteunt deze aanname. De verdeeldheid  
blijkt ook uit onderzoek van MOVISIE gebaseerd op cijfers van het CBS uit 
2019. Dit onderzoek wijst uit dat 50% van de Nederlanders spanning ervaart 
tussen etnische groepen en 29% tussen religieuze groepen (Felten & 
Geerlings, 2022).  Om enigszins te kunnen verklaren hoe deze verdeeldheid 
wordt gevoed, volgt een korte terugblik in de recente geschiedenis ten 
aanzien van collectiviteit en verdeeldheid.               

Na de Tweede Wereldoorlog was Nederland (weer) een verzuilde 
samenleving. Binnen de zuilen was sprake van collectieve verbanden: 
vakbonden, verenigingsleven, de kerk. In de jaren 60 begon de ontzuiling als 
gevolg van secularisatie, groeiende welvaart en individuele ontplooiing. 
Nederland wordt sinds die tijd als seculier aangeduid, terwijl de toenemende 
immigratie met als gevolg religieus pluralisme, globalisering en Europese 
integratie eerder duiden op een postseculiere samenleving (Casanova, 
2018). In dit onderzoek wordt Nederland dan ook als postseculiere 
samenleving geduid. In deze samenleving zijn minder geformaliseerde 
collectieven, zoals blijkt uit de leegstand van de kerken, het teruglopende 
verenigingsleven en teruglopend aantal vakbondsleden. 

Een andere contextfactor is dat het begrip collectief trauma in Nederland 
relatief onbekend is en nauwelijks wordt gebruikt. Dit roept de vraag op of er 
oog is voor de mogelijke relatie tussen de waargenomen verdeeldheid als 
symptoom dan wel gevolg van collectief trauma. In hoofdstuk twee is 
beschreven hoe belangrijk het is om te erkennen dat er sprake is van 
collectief trauma om verder te kunnen richting het re-integreren van het 
collectief trauma. Recente ontwikkelingen laten echter zien dat er iets meer 
oog is voor collectief trauma. Zo is meer openheid en transparantie ten 
aanzien van het koloniale verleden van Nederland. De opening van de 
oorlogsarchieven voorjaar 2025 kan bijdragen aan meer bekendheid ten 
aanzien van het concept. De onrust die er is rondom de opening van dit 
archief geeft aan hoe beladen dit trauma van de Tweede Wereldoorlog voor 
velen nog is. Zoals gezegd zouden ook de genoemde rellen rond de wedstrijd 
Ajax-Maccabi kunnen duiden op collectief trauma. Deze mogelijk 
toenemende bekendheid met het begrip collectief trauma en de relatie met 
de waargenomen verdeeldheid, geven te denken over de aanpak van 
collectief trauma in Nederland. Zoals in hoofdstuk één is aangekondigd, 



37 
 

zouden rituelen een mogelijke optie kunnen zijn om te overwegen bij deze 
aanpak. Hoe verhouden rituelen zich met een postseculiere samenleving als 
Nederland?  

                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      
3.2 : Verhouding postseculier Nederland met rituelen 

Celermajer (2009) onderzocht aan de hand van onderzoek naar politieke 
rituelen hoe van oudsher religieuze rituelen een plek kunnen hebben in een 
seculiere maatschappij. Ook vanuit de hoek van ritual studies wordt hiernaar 
onderzoek gedaan, al wordt daar gesproken over de postseculiere 
samenleving. Wojtkowiak (2022) omschrijft enkele kenmerken van de 
postseculiere samenleving, te weten pluralistisch, multireligieus, 
multicultureel en seculier. Net als Casanova (2018) herkent zij deze 
kenmerken in Nederland, waarbij ze onderzoek doet naar de mogelijkheden 
en behoefte aan (vernieuwende) rituelen. Deze behoefte zou wel eens gezien 
kunnen worden als een behoefte aan nieuwe verbinding. Dit past bij het 
appèl dat socioloog Habermas doet op het aanpassingsvermogen van zowel 
de seculiere als religieuze burger in een postseculiere samenleving (in Spohn 
2015), wellicht ook als het gaat om morele vraagstukken en grote 
levensvragen die ontstaan bij collectief trauma. Smedes (2016) verwoordt dit 
aanpassingsvermogen in de ontmoeting van gelovigen en ongelovigen bij het 
geven van betekenis en de zoektocht naar zingeving. Beiden maken dus 
onderscheid tussen religieus en seculier.  

Door de globalisering komen Nederlanders in aanraking met rituelen uit 
allerlei delen van de wereld. De van oudsher voorgeschreven collectieve 
rituelen, zoals doop- of begrafenisrituelen, worden aangepast. Dit komt ook 
door de diversiteit in waarden en normen die de Nederlandse multiculturele 
samenleving kenmerken (Wojtkowiak, 2018). Dit diverse aanbod in rituelen 
past enerzijds bij de Nederlanders die autonomie en individualiteit hoog in 
het vaandel hebben. Tegelijkertijd staan juist deze waarden enigszins op 
gespannen voet met de collectieve kant van rituelen. Dit is specifiek voor 
Nederland een uitdaging. 

 In Nederland zijn we door onder andere social media vrij snel op de hoogte 
van een ramp, de impact wordt uitgebreid in beeld gebracht. Dit kan allerlei 
reacties oproepen. Die komen onder andere tot uiting in de honeymoonfase, 
waarin solidariteit en sociale cohesie ervaren worden door zowel de directe 
slachtoffers als de kring daarbuiten (Wojtkowiak, 2021). Rituelen hebben in 
deze fase een belangrijke functie: bij gevoelens van onmacht geeft het 
burgers gelegenheid iets te doen (bijvoorbeeld meelopen in de stille tocht). In 
deze fase laten politici hun betrokkenheid zien en worden 



38 
 

herdenkingsdiensten gehouden. Zoals eerder omschreven, onderscheidt 
Wojtkowiak (2021) verschillende fasen bij rampen. Na de honeymoonfase 
volgt de fase van desillusie. Het is in die fase de vraag wie collectiviteit 
ervaart. Het lijkt alsof deze minder wordt ervaren dan in de fase ervoor en dit 
werkt als een desillusie. Eerder in deze thesis noemde Wojtkowiak juist het 
vermogen van rituelen om sociale banden te herstellen. Het is echter de 
vraag of deze functie in de desillusie-fase te zien is. Terwijl hier mogelijk juist 
kansen liggen om isolatie en mogelijk polarisatie tegen te gaan. In de laatste 
fase, de herintegratiefase, komt tot slot de transformatieve kracht van 
rituelen goed van pas. Het ritueel stelt in staat om een ander, hersteld 
wereldbeeld te ontwikkelen.  

 

Samengevat:  

In theorie zou de diversiteit in rituelen, door globalisering en de 
multiculturele samenleving, elke individuele Nederlander de mogelijkheid 
bieden om aan zijn rituele behoefte te voldoen bij collectief trauma. Er is 
immers voldoende om uit te kiezen. Echter, door onder andere de individuele 
samenleving lijken de Nederlanders minder oog te hebben voor collectief 
trauma en het gebruik van collectieve rituelen (en misschien meer oog voor 
individueel trauma en individuele rituelen). We zien dan ook dat na de 
honeymoonfase minder collectiviteit ervaren wordt, al is dit niet specifiek 
voor de Nederlandse samenleving.  

De andere kant is dat de ruimte die er in Nederland is voor zowel 
vernieuwende rituelen (de Stille tocht) en het aanpassen van traditionele 
rituelen (zoals de Landelijke Herdenking) de plek van rituelen bij collectief 
trauma in Nederland lijken te faciliteren. Of dat zo is en op welke manier dan, 
zal duidelijk worden uit de interviews met de experts.   



39 
 

Hoofdstuk 4: Methoden 

 

4.1: Onderzoeksontwerp 

Hoewel in het groeiende veld van ritual studies veel onderzoek wordt gedaan 
naar rituelen, lijkt de koppeling met collectief trauma niet onderzocht, 
behalve in het Handbook disaster ritual uit 2021. Dit staat in het theoretisch 
kader in hoofdstuk twee beschreven. Het concept collectief trauma wordt in 
onderzoeken veelal onderzocht in de context van ontwikkelingslanden. 
Onderzoek over rituelen bij collectief trauma in ontwikkelde postseculiere 
landen, zoals Nederland, lijkt nog weinig voorhanden. Om die reden is 
gekozen voor een exploratief kwalitatief onderzoeksdesign, bestaande uit 
semigestructureerde interviews met experts op het gebied van rituelen bij 
collectief trauma. Dit onderzoek in Nederland kan in potentie dienen als een 
casestudie  voor andere moderne postseculiere samenlevingen.  

 

4.2: Selectie deelnemers 

De vraagstelling van dit onderzoek gaat over de rol van rituelen bij collectief 
trauma (in het algemeen) en niet één specifiek trauma in Nederland. Naast 
deze brede kennis is ook ervaring met het ontwikkelen en uitvoeren van 
rituelen in de context van collectief trauma van belang. Voor de selectie van 
de experts voor de interviews zijn de volgende inclusie criteria gehanteerd: 

• Ervaring met het toepassen of ontwerpen van rituelen rondom collectief 
trauma 

• Ervaring in Nederland of in het buitenland in sterk verdeelde samenlevingen 

• Vloeiend Engels of Nederlands 

• Beschikbaar van maart tot medio april 2025. 

 

De werving vond plaats in twee stappen. Ten eerste zijn op basis van de 
criterialijst zes experts benaderd, via het eigen professionele netwerk en via  
social media. Deze experts waren geestelijk verzorger, dominee, onderzoeker 
op het gebied van rituele studies, vredeswerker en bemiddelaar. Vervolgens 
is een sneeuwbalmethode toegepast, met als doel om nog gericht een aantal 
experts toe te voegen op specifieke onderwerpen die voortkwamen uit de 
eerste twee interviews.  In totaal zijn 13 experts in twee fases benaderd op 
basis van de criterialijst. Vijf gaven aan niet te willen of kunnen meewerken 



40 
 

aan het onderzoek. De zesde benaderde expert moest twee dagen 
voorafgaand aan het interview afzeggen. Zeven experts hebben meegewerkt 
aan de interviews.  

 

4.3: Dataverzameling 

De zeven interviews vonden plaats in maart en april 2025. Drie interviews 
waren op verzoek van de expert digitaal. De geselecteerde experts, vanaf nu 
interviewees genoemd, ondertekenden vooraf een informed consent waarin 
ze toestemming gaven dat hun identiteit te onthuld zou worden. De duur van 
het interview was tussen 45-70 minuten.  

De interviews zijn opgenomen met de dictafoon van een mobiele telefoon en 
via Teams in de beveiligde UMCG omgeving. Hiervan waren de interviewees 
van te voren op de hoogte. Binnen twee dagen zijn de opnames van de 
telefoon verplaatst naar de beveiligde omgeving van de universiteit. De 
transcripten zijn binnen twee dagen na het interview gemaakt en naar de 
interviewees gestuurd. Zij hadden twee weken de tijd om bezwaar te maken 
tegen het gebruik van de transcripten. Dit is niet gebeurd. De transcripten zijn 
na verzending naar de deelnemers ook opgeslagen in de beveiligde omgeving 
van de universiteit.  

 

4.4: Interviewgids 

De interviews zijn gehouden met behulp van een semigestructureerde 
interviewgids. Deze gids is ontwikkeld op basis van het eerder beschreven 
theoretisch kader en de hierin benoemde concepten collectief trauma en 
rituelen. De gids bestaat uit de volgende 10 vragen: 

1. Welke collectief trauma herkent u (in Nederland)? 
2. Welke ervaring heeft u als professional met (de aanpak van) collectief 

trauma? Kunt u enkele concrete voorbeelden delen? 
3. Welke plaats hebben rituelen hierin? 
4. Met welke rituelen heeft u (in dit kader) ervaring opgedaan? 
5. Waarom heeft u voor deze rituelen gekozen en niet voor andere 

rituelen? 
6. Welke ervaring heeft u als professional en als mens als u met (deze) 

rituelen werkt? 
7. Welke ervaringen van deelnemers heeft u opgemerkt tijdens of na het 

werken met rituelen? 



41 
 

8. Indien ervaring: Wat ziet u gebeuren bij ‘dealing’ met trauma? Hoe ziet 
dat er uit? 

9. Is er onderscheid in de ervaring met religieuze en seculiere rituelen? 
10. Wat is nog niet aan bod gekomen en is in uw ogen wel belangrijk om te 

bespreken? 

Er is in de interviewgids onderscheid gemaakt tussen ervaring in de vorm van 
expertise en (persoonlijke) ervaring tijdens of na het ritueel. Dit onderscheid 
is gebaseerd op het theoretisch kader. Daarin werd duidelijk dat het werken 
met rituelen om expertise vraagt. Dit rechtvaardigt de vraag naar ervaring als 
expertise. Daarnaast worden in de veel gebruikte definitie van rituelen van 
Grimes (in het theoretisch kader) rituelen omschreven als een belichaamde 
ervaring. Dit is de reden waarom ook de (persoonlijke) ervaring van de experts 
en indirect de deelnemers tijdens of na het ritueel wordt bevraagd (bij vraag 
4,5,6,7,8). Omdat van oudsher rituelen gekoppeld zijn aan religie en 
Nederland als postseculier land is te beschouwen, is gevraagd (vraag 9) naar 
een mogelijk verschil tussen religieuze en seculiere rituelen.  

Om de concepten collectief trauma en rituelen te exploreren in de 
Nederlandse context, is naar definities, omschrijvingen en voorbeelden 
gevraagd tijdens de interviews. De semigestructureerde opzet van de 
interviewgids voorziet in ruimte om herinneringen op te halen en te 
exploreren.  

De data zijn afkomstig van interviews met de volgende interviewees: 

Dr. Ton Groeneweg, coördinator religie en identiteit bij Mensen met een 
Missie, een ontwikkelingsorganisatie met katholieke wortels. Hij heeft veel 
ervaring in het werken met religieuze thema’s en actoren, zowel in Nederland 
als elders in de wereld. Met name in Aziatische landen waar religie, conflict 
en tegenstellingen in de samenleving voor diepgewortelde trauma’s zorgen, 
zoals India, Indonesië en de Filipijnen. Vanaf nu wordt deze interviewee met 
X1 aangeduid. 

Dr. Jorien Holsappel, van 2011-2020 beleidsadviseur en onderzoeker bij ARQ 
kenniscentrum Impact van rampen en crises, met aandachtsgebied 
herdenken en rituelen na rampen. Auteur van handreiking herdenken en 
toolkit herdenking organiseren. Sinds 2020 kennismakelaar bij de 
Protestantse Theologische Universiteit. Vanaf nu wordt deze interviewee met 
X2 aangeduid. 

Ds. Evelijne Swinkels-Braaksma, predikant bij de PKN en de Remonstrantse 
Broederschap. Expertisegebied: rituelen, zingeving, pastoraat, verlies, rouw 



42 
 

en psychotrauma. Lid van Comité Stilstaan bij Corona. Vanaf nu wordt deze 
interviewee met X3 aangeduid. 

Dr. Joanna Wojtkowiak, Universitair docent Psychologische en 
levensbeschouwelijke aspecten van existentiële begeleiding aan de 
Universiteit voor Humanistiek. Onderzoeker van nieuwe rituelen. Vanaf nu 
wordt deze interviewee met X4 aangeduid. 

Dr. Bertine Mitima-Verloop, psycholoog en onderzoeker, gepromoveerd op 
onderzoek naar herdenken en rituelen in relatie tot verlies- en 
traumaverwerking. Titel proefschrift: “Together in silence: Commemoration, 
rituals and coping with war experiences and loss” 2023. Vanaf nu wordt deze 
interviewee met X5 aangeduid. 

Drs. Ralf Smeets, geestelijk verzorger in het Zuyderlandziekenhuis tijdens de 
Coronacrisis. Sinds 1 april 2022 is hij voorzitter van de beroepsvereniging 
voor Geestelijk Verzorgers, de VGVZ. Vanaf nu wordt deze interviewee met X6 
aangeduid. 

Drs. Elsbeth Nauta, GZ psycholoog / psychotherapeut BIG behandelaar en 
supervisor in behandelprogramma Psychotrauma in de 2e lijn GGZ . Vanaf nu 
wordt deze interviewee met X7 aangeduid. 

 

4.5: Data-analyse  

Binnen twee dagen na het interview is het interview getranscribeerd, met 
behulp van Teams. Deze korte tijd tussen de interviews en het transcriberen 
is behulpzaam om de focus op het interview te houden. Ook voor de 
interviewees is de korte tijd tussen het daadwerkelijke interview en de 
controle van het transcript behulpzaam.  

Tijdens de tijd waarin de interviewees bezwaar konden aantekenen, was 
ruimte om de transcripten te lezen en de methode van thematische analyse 
te verkennen. Deze methode leent zich voor dit onderzoek vanwege de 
mogelijkheid tot verdere exploratie van de concepten collectief trauma en 
rituelen in de Nederlandse context. 

Voor het uitvoeren van de thematische analyse zijn de zes stappen van Braun 
en Clarke (2006, p87) gevolgd:  

1. Vertrouwd raken met je data; 

2. Initiële codes genereren; 

3. Thema’s zoeken; 



43 
 

4. Thema’s beoordelen; 

5. Thema's definiëren en benoemen; 

 6. Rapport produceren. 

Voor stap 1 en 2 zijn met behulp van Atlas Ti (wederom in de beveiligde 
omgeving van de universiteit) de eerste twee interviews gecodeerd. Hieruit 
bleek dat voor de thematische analyse zowel inductief als deductief coderen 
bruikbaar was in dit onderzoek. Meerdere codes zijn duidelijk verbonden met 
de theoretische uitgangspunten, zoals definities en voorbeelden van 
collectief trauma. Deze codering wordt door Braun en Clarke (2006) 
aangeduid als deductieve codering. Enkele andere codes zijn inductief tot 
stand gekomen, zoals inclusie/exclusie bij rituelen of het ervaren van 
collectiviteit. Volgens Braun en Clarke (2006) zijn beide manieren mogelijk bij 
thematische analyse. Vervolgens zijn de andere interviews op een gelijke 
wijze gecodeerd, gebruikmakend van zowel deductieve als inductieve 
codering. Met de voorlopige lijst van codes is vervolgens opnieuw naar alle 
transcripten gekeken en dit heeft tot kleine aanpassingen in de lijst van codes 
geleid.  

Met in het achterhoofd de onderzoeksvraag naar de rol van rituelen bij 
collectief trauma in Nederland, zijn de codes gegroepeerd. Dit leidde tot vier 
thema’s: Collectief Trauma (CT), Rituelen, Ervaren collectiviteit en Context. In 
het tabel hieronder is te zien hoe de codes zijn verdeeld over de vier thema’s. 

 

Codes 
(30) 

Aantal 
citaten 

Thema 
Col 
trauma 
(CT)  

Rituelen Ervaren 
collectiviteit 

Context 

Behoefte aan 
rituelen 

18  x x  

Belasting 
zorgverleners 

2    x 

Context van 
handeling of 
ritueel 

30  x  x 

Context trauma 16 x   x 
CT  beschrijving of 
definitie 

55 x    

CT voorbeeld 38 x    
Deskundigheid 
professional 

13 x x  x 

Definitie rituelen 3  x   



44 
 

Functie van 
rituelen 

54  x   

Gemis aan 
gezamenlijkheid 
in NL 

39   x x 

Handeling of 
ritueel 

48  x   

Genezing/heling 
CT 

15 x    

Sterk verdeeld 13   x x 
Impact van CT 8 x  x  
In hoeverre 
ervaring van 
collectief 

3   x  

Inclusie exclusie 
tijdens rituelen 

22  x x  

Intergenerationeel 
trauma 

10 x   x 

Kansen van 
ritueel 

13  x   

Lokale versus 
nationale rituelen 

23  x x x 

Ontwerp van 
rituelen 

55  x   

Politiek in rituelen 40  x  x 
PTG 2 x    
Relatie 
Individueel 
Trauma en CT 

8 x    

Relatie rituelen en 
CT 

40 x x   

Rituelen in 
seculier land 

41  x x x 

Rituelen col of 
individueel 

10  x x  

Rituelen oud en 
nieuw 

6  x   

Social media 6   x x 
Trauma is hot 6 x   x 
Trauma of 
ongemak 

4 x   x 

Tabel 4.1 

De reflectie op de methode is opgenomen in hoofdstuk Conclusie en 
Discussie. 

 



45 
 

Hoofdstuk 5: Resultaten 

 

Inleiding:  

Zoals in hoofdstuk drie is geschetst, lijkt elke individuele Nederlander 
invulling te kunnen geven aan zijn rituele behoefte bij collectief trauma. Er is 
veel om uit te kiezen, er is immers diversiteit in rituelen als gevolg van 
globalisering en de multiculturele samenleving. De collectieve kant van 
rituelen lijkt echter op gespannen voet te staan met de in Nederland 
dominante waarde van autonomie. Wat daarnaast in hoofdstuk drie naar 
voren komt, is dat Nederlanders weinig oog lijken te hebben voor collectief 
trauma (en misschien meer oog voor individueel trauma). Tijdens de 
interviews komen deze vraagstukken terug. 

Tijdens de interviews ontstond de indruk dat veel contextfactoren, zoals het 
individualisme, het secularisme en social media een grote rol spelen in hoe 
naar collectief trauma en naar rituelen wordt gekeken. Datzelfde geldt voor 
uitspraken en vragen die interviewees hadden over het al dan niet ervaren van 
collectiviteit in Nederland. Deze indruk heeft geleid tot het volgende model 
aan de hand waarvan de resultaten worden beschreven:  

 

Figuur 5.1 

Hoewel de interviewees zelf collectief trauma konden omschrijven en 
voorbeelden konden geven, vroegen zij zich af in hoeverre Nederlanders 
trauma als collectief beschouwen. Ook bij de vraag naar de ervaring ten 
aanzien van rituelen bij trauma, kwam dit thema van ervaren collectiviteit 
terug. Dit maakte duidelijk dat om uitspraken te doen over rituelen bij 
collectief trauma, aandacht nodig is voor de mate waarin collectiviteit 
überhaupt in Nederland wordt ervaren. Hoe verhoudt deze ervaring zich tot in 
Nederland dominant aanwezige waarden als autonomie en zelfbeschikking? 



46 
 

Het linker brilglas ‘Ervaren collectiviteit’ levert dus een kijkrichting om naar 
rituelen bij collectief trauma in Nederland te kijken. Het rechterbrilglas 
‘Context’ geeft een aanvullende kijkrichting met de aandacht voor onder 
andere secularisatie en social media. Deze twee brilglazen, ofwel de thema’s 
Ervaren collectiviteit en Context, zijn een resultaat van inductieve 
thematische analyse. Daarmee wordt bedoeld dat op basis van de 
antwoorden van de interviewees deze thema’s zijn geformuleerd. De andere 
twee thema’s zijn te herleiden aan de onderzoeksvraag en het theoretisch 
kader dat de grondslag vormde voor de interviewgids. Deze twee thema’s, 
Collectief trauma en Rituelen, zijn door deductieve thematische analyse tot 
stand gekomen.  

Zoals tabel 4.1in hoofdstuk vier is te zien, zijn sommige codes bij meerdere 
thema’s ondergebracht. Uit de interviews bleek namelijk dat de thema’s 
Collectief trauma en Rituelen niet besproken worden zonder het ook over 
thema Ervaren Collectiviteit en Context te hebben. Deze onderlinge relatie 
tussen de vier thema’s is visueel weergegeven in het model van de bril.  

In het vervolg van dit hoofdstuk wordt het thema Collectief trauma als eerst 
besproken, gezien door de twee brilglazen. De thema’s Ervaren collectiviteit 
en Context worden gearceerd als ze aan de orde zijn bij thema Collectief 
trauma. Ditzelfde geldt voor het daaropvolgende thema Rituelen.  

 

5.1: Thema Collectief trauma 

In hoofdstuk twee hebben we gezien dat (1) het ingewikkeld is om tot een 
goede definitie te komen van collectief trauma volgens Morrison en Morrison 
(2024). Vaak wordt teruggegrepen naar de definitie uit 1976 van Erikson 
(p302):  “collective trauma is a blow to the basic tissues of social life that 
damages the bonds attaching people together and impairs the prevailing 
sense of communality.” De woorden “the bonds attaching people” en “sense 
of communality” kunnen in het Nederlands omschreven worden als 
verbinding tussen mensen en of gemeenschapszin. Deze woorden zijn bijna 
synoniem aan het woord collectief. Met andere woorden geeft Erikson dus 
aan dat collectief trauma het ervaren gevoel van collectiviteit teniet kan 
doen. Over dit ervaren van collectiviteit is veel te zeggen volgens de 
interviewees, zo blijkt onder andere bij hun pogingen om een definitie te 
geven van collectief trauma. 

De interviewees gaven aan dat zij het moeilijk vinden om een goede definitie 
te geven van collectief trauma. Wel waren zij in staat om collectief trauma te 
beschrijven. Uit deze definities en beschrijvingen zien we enige 



47 
 

overeenkomsten met Erikson’s definitie. Zo definieert X2 collectief trauma als 
“een verwonding van sociaal weefsel.” Aanvullend is de definitie van X6 die 
zegt “een verwonding die gezamenlijk gevoeld wordt en misschien een 
gezamenlijke oorzaak heeft.”  

Daarentegen zijn er ook verschillen te vinden tussen antwoorden van 
interviewees en de definitie van Erikson. Zo vindt X5 het concept collectief 
trauma ingewikkeld: “…het kan niet dat je als groep hetzelfde reageert op een 
traumatische gebeurtenis…terwijl collectief trauma juist erg gaat over: wat 
doet het met de samenleving als groot geheel.” Ook X6 kijkt naar niveaus van 
collectiviteit: “Collectief niveau is op twee niveaus, voor de meer direct 
betrokkenen en voor het hele land, dat maakt nogal verschil”. Dit roept 
meerdere vragen op over de definitie van trauma: (A) is een trauma pas 
collectief is als het een samenleving betreft? En (B) hoe wordt collectiviteit 
bij trauma ervaren?  

Meerdere voorbeelden van collectief trauma die de interviewees geven, 
hebben betrekking op het samenlevingsniveau (vraag A). Zo werd een aantal 
keer de klimaatcrisis en de Coronacrisis als voorbeeld van collectief trauma 
gegeven, net als de Tweede Wereldoorlog en het koloniale verleden. Daarbij 
werden Papoea Nieuw-Guinea en Indonesië genoemd. Ook werd in dit kader 
de Zwarte Piet discussie als voorbeeld van collectief trauma door koloniaal 
verleden benoemd. Andere voorbeelden waren de Vuurwerkramp in 
Enschede, de Watersnoodramp in Zeeland en de cafébrand in Volendam. 
Deze laatste voorbeelden werden wel als collectief trauma omschreven, 
maar dan lokaal. De dood van Lady Diana, de moord op politicus Pim Fortuyn 
en journalist Theo van Gogh en de daden van Marc Dutroux zijn andere 
voorbeelden die de interviewees gaven. Deze gebeurtenissen laten 
systeemfouten van de lokale of landelijke samenleving zien, het schudt als 
het ware het wereldbeeld.  

Aan de hand van de door de interviewees vaak genoemde Vliegramp MH17 
kan de vraag (B) naar ervaren collectiviteit worden benaderd. Zo zegt X2: 
“….spanning tussen het individuele en het collectieve, dus dat ze het aan de 
ene kant heel belangrijk vinden om het met elkaar te doen en dat je tegelijk 
tijdens de MH17 herdenking ziet dat mensen toch vooral bij hun eigen familie 
zijn.” En ook X7 beschrijft de ervaren collectiviteit ook in de relatie tussen 
het individuele trauma en het collectieve trauma: “Vanuit het GGZ denken, 
denk ik bij collectief trauma aan bijvoorbeeld de Vuurwerkramp, een grote 
gebeurtenis waar meerdere mensen bij zijn betrokken, die als gevolg daarvan 
PTSS-symptomen ontwikkelen.” Deze omschrijving geeft ruimte voor het 
individuele aspect van trauma bij een collectieve ramp. Andersom kan het 



48 
 

ook zijn dat de percepties van het collectief het individu met trauma 
beïnvloeden. X5 zegt in dit kader: ”Als ik iemand in de behandelsetting één op 
één spreek, dan gaat het over zijn gevoelens en dan wordt niet meegenomen 
hoe een maatschappij naar zo iemand kijkt. Ik pleit er in mijn proefschrift 
voor….dat die maatschappelijke opinies over die gebeurtenissen, die ook 
voor de individu een …..grote rol kunnen spelen.” 

De impact van collectief trauma is groot, volgens de interviewees. Dit komt 
overeen met wat in hoofdstuk twee is beschreven over de lange termijn 
impact van (collectief) trauma (o.a. Tóth 2025). Collectief trauma kan worden 
veroorzaakt door verdeeldheid (denk aan verdeeldheid omtrent ras, religie, 
etniciteit, geslacht etc.) maar ook verdeeldheid opleveren of in stand 
houden, wat mogelijk toekomstig nieuw (collectief) trauma in de hand werkt. 
Veel van de interviewees delen hun ervaring met deze lange termijn impact 
van trauma. Ze spreken dan vaak over intergenerationeel trauma.  

Bijvoorbeeld X3: “Mensen dragen het met zich mee en we dragen het over, 
dus intergenerationeel. Het is niet voor niks dat kinderen waarvan de moeder 
zwanger was tijdens de (Tweede Wereld-)oorlog, allemaal huilbabies waren.” 

Ook X5 beschrijft “…ook voor die naoorlogse generaties, die toch vastlopen in 
hun leven door een bepaalde opvoeding, een bepaalde overdracht van wat 
hun ouders hebben meegemaakt.” 

 X1 betrekt de politieke kant van intergenerationeel trauma: “….en die 
animositeit, het heeft zich verplaatst…het trauma dat zoveel mensen zijn 
omgekomen in die periode, dat is een beetje buiten beeld geraakt, het is meer 
dat de tegenstelling tussen de hindoes en moslims, die is versterkt, 
verscherpt, er zijn voortdurend kleine trauma’s die dit weer in herinnering 
roepen.” 

Dit voorbeeld heeft betrekking op India, X1 deelt daarnaast de ervaring met 
het oorspronkelijke  Nederlands-Protestantse verhaal waarin Israël, vanuit 
een schuldbesef afkomstig uit de Tweede Wereldoorlog, wordt verheerlijkt. In 
dit voorbeeld komt de huidige politieke situatie samen met wat aan trauma is 
overgedragen in een Nederlands protestantse opvoeding. Deze Nederlands 
protestantse opvoeding is een voorbeeld van een contextfactor die in 
Nederland de blik op collectief trauma beïnvloeden.  

Een ander aspect van trauma is de doorwerking ervan op niet alleen de 
directe slachtoffers, maar ook op de hun naasten en zorgverleners. Zij zijn 
vaak getuige van het collectief en individueel trauma, en/of hebben een 
aandeel in de omgang met dat trauma. Dit blijkt bijvoorbeeld uit twee citaten 
van X7: 



49 
 

“…hoe ze al die beelden beschreef..ik zal ze niet herhalen, daar heb je geen 
boodschap aan. Toen ben ik even gestopt (met werk als hulpverlener), het 
was heel akelig, dus het voelde toch alsof de oorlog (voormalig Joegoslavië) 
heel realistisch was, oorlog….” 

“… een jongetje die had een ernstig ongeluk gehad en had daar wat 
behandeling voor nodig, maar toen bleek dat de beelden waar hij last van 
had….van zijn oma vandaag kwamen…Die ging helemaal los met een plas 
bloed en de politie…die beelden had zijn oma bij hem ingeprint.” 

In hoofdstuk twee wordt verwezen naar het Handboek Moral Injury, hierin 
wordt onder andere de verschillen tussen PTSS en Moral Injury belicht.  

Op basis van de interviews lijkt het alsof de factor tijd iets doet met de mate 
waarin gezamenlijkheid dan wel collectiviteit wordt ervaren bij collectief 
trauma. In het theoretisch kader worden de verschillende fasen van een ramp 
of trauma toegelicht. In de honeymoonfase ervaren mensen vaak 
collectiviteit.  Zo blijkt ook volgens X6:  “Een ziekenhuisomgeving met 
ongeveer 5000 medewerkers waarin iedereen normaal zijn domein bewaakt 
veranderde in een collectieve zorgmachine waarin het niet uitmaakte wie wat 
deed, maar iedereen pakte aan.”  Ook X4 herkent deze fasering:  

“En wat er dan gebeurt..gemeenschappen ontstaan rond momenten van 
verbondenheid en zo’n ramp verbindt mensen dan. Maar dan ebt hij ook weer 
weg. Dan verdwijnt dat weer snel. Dus het zijn niet gemeenschappen die 
blijven en zeker bij rampen of collectief trauma is die gemeenschap zeer 
tijdelijk. In de honeymoonfase. …..in die solidariteitsfase voelt iedereen mee 
en klappen we allemaal voor de zorgmedewerkers..en dan na een tijdje gaan 
we allemaal door met ons eigen leven……en de grote collectieve 
gemeenschap valt ontzettend uiteen.” 

X6: “Het waren echt verschillende werelden. Mensen hadden ook geen idee 
wat er in het ziekenhuis gebeurde…..Ik heb toen twee keer KRO NCRV verslag 
gelegd, van het ziekenhuis……..mensen realiseren zich niet wat daar aan de 
hand was.” 

De mate van ervaren collectiviteit kan dus worden bepaald door de fase 
waarin het trauma zich bevindt. Toch stellen enkele interviewees de vraag of 
de mate van ervaren collectiviteit ook samenhangt met kenmerken van de 
Nederlandse samenleving. Zo vraagt X1 zich af: “Wat bindt ons? Wat is ons 
gemeenschappelijke verhaal?” En X6 zegt: “omdat de samenleving niet zo 
collectief is, is de mate waarin dingen je raken ook best verschillend…de 
mate waarin je iets als trauma aanvaardt, is dus ook heel verschillend.” Ook 
X2 stelt dat we in Nederland moeite hebben met het ervaren van 



50 
 

collectiviteit: “het is alsof we de trauma’s van het moment bijna niet meer als 
collectief kunnen ervaren, want we staan direct tegenover elkaar. Dat zie je 
nou je, met Israël Palestina…nou ja, rondom overheid, vluchteling, alles, 
corona…” 

Tegelijkertijd spreekt X1 ook zijn verwachting uit dat in Nederland 
binnenkort wel meer dan nu de tijd is voor collectiviteit: ”de klimaatcrisis 
kan een echte gamechanger zijn, de crisis confronteert ons met een gedeeld 
menszijn, en dat we onderdeel van een groter geheel zijn, we worden  
gedwongen dit onder ogen te zien.” 

Een belangrijke contextfactor is de tijdsgeest. Het lijkt alsof trauma een hot 
item is. Of dit bijdragend is aan de bekendheid van het begrip collectief 
trauma is de vraag. Zo waardeert X3 dit aspect van de huidige tijdsgeest 
positief: “de NSB kinderen, daarover werd gezwegen, daar is nu aandacht 
voor, nu de archieven openbaar worden.” Terwijl X4 juist een keerzijde ziet 
van al die aandacht voor trauma: “Een ander ding is, denk ik toch de media. 
Het opgroeien in en met de media, dat je het leed van de ander eigenlijk 
continu mee krijgt….waardoor mensen ook…..een soort Compassion Fatigue 
voelen….Alweer leed, alweer verdriet…” . Compassion Fatigue is een 
verschijnsel dat onder andere zorgverleners ervaren. Ze zijn dan vaak 
overbelast en kunnen geen compassie voor hun patiënten meer opbrengen. 
Dit komt bijvoorbeeld voor na drukke diensten op de spoedeisende hulp of 
langdurige blootstelling aan heftige trauma’s. Het draagt bij aan de in 
hoofdstuk twee beschreven Moral Injury.  

Een andere contextfactor is social media. In de ogen van X3 biedt social 
media weliswaar positieve kanten om trauma op de agenda te krijgen, zoals 
zorgvuldig gemaakte rapportages over het oorlogsverleden. Daarentegen ziet 
zij ook een keerzijde: ”in de social media dat mensen ook weer op elkaar 
zitten te hakken naar aanleiding van alles wat er gebeurd is…” 

Ook het kunnen omgaan met tegenslag is een aspect van de tijdsgeest dat bij 
de Nederlandse contextfactoren hoort.  X7 zegt hierover: “Iedereen heeft 
tegenwoordig trauma.” Dit wordt aangevuld met een uitspraak van X1: “we 
kunnen niet meer met lijden omgaan, want dat past niet meer, dus je wilt iets 
DOEN, want je wil van het ongemak af, dus dan ga je maar een beertje 
neerleggen of een kaars of een bosje bloemen, dan doe je iets om van je 
eigen ongemak af te komen.” Ook X4 geeft aan dat we in een risico 
maatschappij leven waarin we minder gewend zijn om met tegenslag om te 
gaan.  

Een opvallend punt is dat de interviewees de contextfactor 
religie/secularisatie niet nadrukkelijk in relatie brengen met collectief 



51 
 

trauma. Alleen X6 noemt in dit kader het volgende: “want ook in die context 
(ziekenhuis Zuid Nederland) zijn de meeste mensen niet specifiek aan een 
levensbeschouwing verbonden. En daar komt nog bij dat in die van oudsher 
Rooms Katholieke streek er ook best veel weerstand tegen de kerk bestaat.” 

Beantwoording deelvraag 3: Wat is collectief trauma in Nederland? 

Het antwoord bouwt voort op het antwoord dat in hoofdstuk twee is 
gegeven op de eerste deelvraag wat collectief trauma is. Specifiek voor 
Nederland geldt dat het begrip collectief trauma onbekend is. Naast 
onbekendheid speelt mogelijk ook de aanwezige verdeeldheid in 
Nederland een rol. In de huidige tijdsgeest is veel aandacht voor trauma. 
Via social media zijn indringende beelden vrijwel direct toegankelijk. 
Toch blijft het begrip collectief trauma nog steeds onderbelicht. 
Nederland is een sterk geïndividualiseerde samenleving, die behoorlijk 
verdeeld lijkt, al dan niet als gevolg van collectief trauma in de 
geschiedenis (denk hierbij aan de desillusiefase). Er is in enkele gevallen 
wel solidariteit en collectiviteit, dit is dan vaak in de honeymoonfase van 
een ramp.  

 



52 
 

5.2: Thema Rituelen 

Net als bij het thema Collectief trauma bleek ook bij het thema Rituelen dat 
er bij de interviewees verschillende opvattingen dan wel vraagtekens waren 
bij de definitie. De interviewees beschrijven uiteenlopende voorbeelden van 
rituelen, die wellicht niet allemaal voldoen aan de betekenis die Grimes 
(2013, p196) geeft: “Ritual is embodied, condensed and prescribed 
enactment.” 

Zo omschrijft X3 een ritueel “als een bedding waarin mensen zich verbonden 
weten met elkaar maar ook verbonden met hun eigen pijn of vreugde.”  De 
verwarring over wat rituelen zijn, wordt duidelijk bij X1 “wij noemen dit geen 
rituelen, wij noemen dit verzoeningsinitiatieven om mensen bij elkaar te 
brengen.” Deze verzoeningsinitiatieven kunnen heel goed wel als rituelen 
worden aangeduid. De Waarheids- en verzoeningscommissie (TRC) in Zuid 
Afrika maakte gebruik van rituelen met als doel te kunnen omgaan met het 
collectief trauma Apartheid.  

X2”ik zie herdenking wel echt als een groot ritueel, er zit veel symboliek in alle 
handelen. Het is geen functioneel handelen zeg maar, het is echt..alles staat 
ergens voor.” 

X3” die zondagsbrief (digitaal, tijdens Corona) was eigenlijk een ritueel in een 
collectief trauma.  

X6 heeft het over formele en informele rituelen: “Formele en informele 
rituelen, zou ik zeggen, we begonnen met het opnemen van een aantal 
video’s voor medewerkers waarin we ook gewoon wat rust probeerden te 
brengen, door uit te leggen dat het normaal is dat je hiervan ondersteboven 
bent.” De video’s werden door X6 als informele rituelen bestempeld. De 
geestelijke verzorging signaleerde een behoefte en samen met de 
communicatieafdeling maakten ze ‘kennis’-video’s waarin ze de 
waargenomen ontgoocheling normaliseerden als een normale reactie op een 
zeer ongewone situatie.  

Schirch (2005) onderscheidt tien typen van rituelen, niet specifiek 
gerelateerd aan collectief trauma. Formele of informele rituelen is één van de 
vijf spectra die zij onderscheidt. De video’s genoemd door X6 zijn bedacht 
door deze experts en collega’s toen de ontreddering groot was en kunnen als 
een dergelijk informeel ritueel worden aangeduid. 

Een ander spectrum (uit Schirch) is traditioneel of geïmproviseerd ritueel, dat 
ook van toepassing zou kunnen zijn op dit voorbeeld van de video’s. X5 
refereert in dit kader naar het onderzoeksrapport ‘Constant en in beweging’: 



53 
 

“er moet een schijn van herhaling en vaststaandheid in zitten en tegelijkertijd 
moeten ze (herdenkingsrituelen) ook meebewegen met de tijd.” 

Los van de beschrijving of definitie van rituelen, delen de interviewees hun 
ervaring met de functie van rituelen met het oog op collectief trauma: 

X5 zegt “ik denk dat rituelen nodig zijn om dingen te markeren, dat rituelen 
houvast geven in chaotische dingen, rituelen zijn zo universeel….het 
doorleven van emoties….als je het echt wil doorleven, dan heb je toch 
symbolen nodig en rituelen helpen.” 

Een ritueel loopt wel eens anders dan oorspronkelijk was bedacht, zo zegt X7 
over een ritueel bij de afsluiting van een behandeltraject: “…ik heb een keer 
een badeendje gehad, dat had ze meegebracht, en dat ging ze helemaal 
verknippen en daar heb ik een slecht gevoel over. Omdat ik het heel agressief 
vond eigenlijk en ik niet helemaal zeker was of dit nou echt afsluiten van een 
traject was of dat ze in een eerdere fase zat van boosheid agressie.” 

Voor X3 is de functie van rituelen bij collectief trauma heel duidelijk, ook als 
het om omstanders gaat: “…dan hebben mensen het gevoel, dit is me 
overkomen, ik sta machteloos, maar dan, met een bloemetje leggen, dat 
geeft alweer iets meer controle, dat reguleert in je lijf…het lost niet op, het 
geeft het gevoel ik kan iets doen. Dat werkt bij alle rituelen, bij collectief en 
individueel trauma.” 

Uit het gevoel van machteloosheid ontstond een ritueel in de vorm  van een 
handreiking voor zorgverleners aldus X4: “er was gewoon behoefte om iets te 
verspreiden onder geestelijk verzorgers: wat kun je doen als iemand op 
sterven ligt en de familie kan geen afscheid nemen?” 

Schirch (2005, p17) beschrijft rituelen als volgt: “Rituals use symbolic 
actions to communicate a forming or transforming message in a unique 
social place.” Dit unieke karakter is terug te zien bij wat de ervaring van X6  bij 
zorgverleners in de eerste periode van de Coronacrisis: “ik kan me herinneren 
dat mensen in het gras gingen zitten, een spontaan ritueel, omdat je op een 
dag gewoon het ene na het andere sterfgeval meemaakt, met een hoge 
intensiteit.”   

In het theoretisch kader is de relatie tussen rituelen en collectief trauma 
beschreven, onder andere door de visie van Janoff-Bullman op de drie 
basisassumpties die vernietigd worden bij trauma. Deze basisassumpties 
gaan over de relatie tussen jou en de wereld. X3 ziet bij het herstel van deze 
relatie een belangrijke rol voor rituelen: “Maar al die verhalen….zo 
uiteenlopend…dat is zo belangrijk he, dat mensen gehoord worden..dat 
maakt de wereld een stukje veiliger en het maakt verbinding, je bent niet 



54 
 

alleen.” X3 refereert naar het ritueel dat 40 verhalen zijn opgetekend door het 
Comité Stilstaan bij Corona. Het belang van het herstellen van vertrouwen in 
de maatschappij wordt ook door Saul (2022) verwoord, zoals is beschreven in 
het theoretisch kader. Dit ritueel lijkt een functie te hebben in de overgang 
van de desillusiefase naar de re-integratiefase.  

Schirch (2005) benadrukt dat door het gebruik van rituelen het wereldbeeld 
van mensen gevormd en getransformeerd kan worden. Deze overtuiging komt 
niet expliciet terug in de ervaringen van de experts. Dit verschil zou mogelijk 
komen omdat Schirch onderzoek doet naar rituelen in 
vredesopbouwactiviteiten en dit is minder aan de orde in Nederland.  
Impliciet komt deze overtuiging wel terug, zoals bij X1 en X3.  X1 geeft aan dat 
hij met een interreligieus centrum programma’s ontwikkelde voor 
bijvoorbeeld christelijke jongeren die gingen logeren in moslimgezinnen. Zijn 
ervaring is dat hierdoor vooroordelen ten aanzien van moslims minder 
werden en daarmee het wereldbeeld van de christelijke jongeren veranderde.  

X3 omschrijft het ritueel van samen eten, “wat in alle levensbeschouwingen 
of godsdiensten gebeurt: als er iets ernstigs is gaan mensen samen eten…of 
er nou een vredesonderhandeling is of wat anders…samen eten verbindt, het 
is een ritueel en het gebeurt ook bij collectief trauma, overal ter wereld.” 

De interviewees deelden hun deskundigheid op het gebied van het 
ontwerpen van rituelen in relatie tot collectief trauma. Het model van 
Holsappel (2020) over de balans tussen uitvoering, context en uitwerking zien 
we terug in de interviews.  

Zo zegt X2 “wat bij de MH 17 herdenkingen elk jaar gewoon echt heel 
belangrijk is geweest, is het noemen van de namen en in die zin dus ook het 
gewoon voor elk individu en elke individuele familie aandacht hebben…….en 
dat is ook het meest indrukwekkende moment, elke keer weer, het noemen 
van de namen en foto’s die getoond werden, het menselijk maken als het 
ware van het getal van slachtoffers…” 

X6: “in ons geval kwamen wel redelijk antropologische, constante elementen 
naar voren….bloem steen, stilte, schoonheid van een kunstwerk….het was 
de bedoeling om te kijken: waar zit de gezamenlijkheid in de beleving en hoe 
ga je dat dan verbeelden?” 

Een belangrijke vraag bij het ontwerp van rituelen is volgens X4 “Bij een 
collectieve ramp is het: wat is de collectieve behoefte voor dat ritueel?” En 
daarmee wordt de brug gelegd naar het thema Ervaren collectiviteit. Een 
citaat van Wojtkowiak (2022) is hierbij passend: “Rituals create a sense of 
community through action synchronically with other rituals actors”.  



55 
 

Dit gevoel van collectiviteit (mogelijk als gevolg van synchroon handelen) 
blijkt uit het voorbeeld van X6 “de andere hulpverleners…politie, brandweer 
die verzamelden zich rondom het ziekenhuis dus met heel veel 
materieel…sirenes, zwaailichten en klappen….dat konden wij zien. Iedereen 
barste meteen in tranen uit, ik kan nu nog huilen als ik het zeg.” Ook X3 
omschrijft hoe collectiviteit ervaren wordt: X3 “mensen zoeken die 
verbinding ook, want ze zien op televisie…ze staan allemaal op de brug die 
lijkwagens op te wachten…ze stonden er allemaal bij de kazerne in 
Hilversum.” 

Toch zijn er ook interviewees die aangeven dat zij twijfels hebben bij de 
ervaren collectiviteit tijdens rituelen. Dit beeld, minder solidariteit en meer 
isolatie of eenzaamheid, past bij de desillusiefase zoals beschreven in 
hoofdstuk twee.  

X4 “mensen voelen zich ontzettend eenzaam en….mensen willen zich niet 
committeren, dus ook bij het gaan naar herdenkingen dan moet het geen 
verplichting worden. Wij zijn ultra geïndividualiseerd. Dus de eigen keuze 
staat voorop.” 

X5 “het komt er op uit dat je nooit iedereen tevreden kan houden je, dus dan 
is het ook mooi als er gewoon verschillende rituelen zijn waar mensen zich bij 
aan kunnen sluiten.” 

X1 “Het gebrek aan collectieve rituelen is een symptoom van deze tijd, we zijn 
te nuchter….we voelen ons niet meer een deel van het geheel.” 

Het lijkt alsof de interviewees ambivalentie ervaren ten aanzien van de 
behoefte van Nederlanders aan collectieve rituelen. Waar zoals hierboven 
staat, twijfels zijn over deze behoefte gezien de twijfel over ervaren 
collectiviteit, geven de interviewees toch ook aan dat ze wel degelijk een 
behoefte aan rituelen zien.  

Zo zegt X5 : “…hoe populair de Dodenherdenking is in Nederland. Gewoon 
80-90% van de mensen die twee minuten stilte houden en daar echt mee 
bezig is, dit belangrijk vindt…en ….voor het grootste gedeelte van de mensen 
lukt het om daar een waardevolle invulling aan te geven.” 

En ook X3 ziet deze behoefte: “Maar het zit denk ik ook gewoon diep 
verankerd in ons menselijke genen: rituelen want rituelen geven houvast, 
geven veiligheid en daar hunkeren we altijd naar. Dus dat gebeurt ook, ook al 
denken we dat we dat nieuw aan het uitvinden zijn. Gebeurt het ook 
automatisch. Het zit gewoon in ons.” 



56 
 

X3 maakt bij deze behoefte de relatie met de secularisatie in 
Nederland:”..ook weer nagedacht wordt over allerlei rituelen bij uitvaarten, 
omdat mensen niet meer kerkelijk zijn, maar wel behoefte hebben aan 
bezinning. Iets verdiepend is iets wat net het gewone leven overstijgt, want 
dat doen rituelen volgens mij.” De relatie tussen behoefte aan rituelen en 
secularisatie benoemt ook X5:  “ik denk dat mensen meer seculier worden, 
veel rituelen achter zich hebben gelaten en tegelijkertijd zie je dat er weer een 
zoektocht is naar andere rituelen of zo ….” Deze zoektocht naar nieuwe 
rituelen wordt onderstreept door Wojtkowiak (2022), gerelateerd aan de 
postseculiere samenleving.  

X3: “Er zijn natuurlijk veel mensen die zich daarin echt verdiepen, je hebt de 
celebrantenopleiding bijvoorbeeld….een gewoon ritueel begeleider zonder 
religieuze achtergrond…omdat ze in een gat springen op dit moment…dat gat 
dat vanuit de kerk is achtergelaten, maar ook vanuit de zichtbare behoefte 
aan collectieve rituelen bij allerlei naars wat er gebeurt.” 

X4 “daardoor zie je dat in Nederland bijvoorbeeld religieuze content 
grotendeels verdwijnt uit nationale rituelen, terwijl het ook in andere 
seculiere contexten en West Europa heel gewoon is om een nationale 
herdenking in de kerk te houden met een kerkelijk leider…religieuze 
elementen veel vanzelfsprekender worden erbij gehaald bij nationale rouw.” 

Bij het thema collectief trauma is opvallend dat de interviewees nauwelijks 
over politiek bij Nederlands trauma spreken. Sommige interviewees zeggen 
wel iets over de politieke kant van rituelen, alleen als ze hierover bevraagd 
worden. Zowel de politieke rituelen zelf als de mate waarin gesproken wordt 
over de politieke kant van rituelen, zegt wellicht iets over de context, de 
Nederlandse maatschappij. De interviewees zeggen onder andere: 

X4“die excuses….dat is een heel ingewikkelde. Ja, het is een symbolisch 
gebaar waar sommige mensen veel behoefte voor voelen en anderen ook 
weer niet. Dus van wie is die rituele behoefte, voor wie is die?” 

X3: “We hebben met elkaar de verhalen  (voor bijeenkomst Stilstaan bij 
Corona) uitgekozen. Ja echt gekeken van oké, deze geluiden zijn in elk geval 
ingesloten. Dit zijn de gremia waar het uit moet komen…” 

X3”de soepkar waar we mee langs de deuren gingen. Ja, dat hebben leden 
van mijn kerk gedaan. Ik moest heel voorzichtig zijn als predikant, want 
anders kreeg ik een soort ‘Opheusden label: je gaat met 600 naar de kerk in 
Coronatijd’.” 

X2 beschrijft de politieke kant van rituelen bij de vormgeving van de 
herdenking van de vliegramp MH17: “En als je zegt, de nabestaanden staan 



57 
 

centraal, want dat is natuurlijk heel gauw, dan moet dat ook in alles ja blijken 
dus, want je ziet dus inderdaad in politieke kring, iedereen wil daar zijn neus 
laten zien, want ja, dat staat goed, maar waar zet je mensen dan bijvoorbeeld 
fysiek in een zaal hè? Want als je zegt het gaat om nabestaanden maar het 
hele middenvak is bij wijze van spreken gevuld met officials dan geef je al een 
andere boodschap af.” 

 

Beantwoording onderzoeksvraag 4: Welke rituelen kunnen worden 
overwogen om collectief trauma in Nederland aan te pakken? 

Op basis van de resultaten van de interviews, is door de bril van de 
Nederlandse context en ervaren collectiviteit naar rituelen bij collectief 
trauma in Nederland gekeken. Met deze blik valt ambivalentie op: Er is 
enerzijds behoefte aan rituelen. Rituelen bevorderen de mate van 
collectiviteit. Anderzijds wordt onze autonomie gekoesterd. Die 
autonomie maakt het moeilijker om met rituelen te werken. Door deze 
ambivalentie wordt de kunst van het ontwerpen van rituelen beproefd. 
Tegelijkertijd maakt deze kunst ofwel deskundigheid het mogelijk om 
tegemoet te komen aan de rituele behoefte in postseculier Nederland 
door nieuwe rituelen aan te reiken dan wel mensen te stimuleren rituelen 
te ontwikkelen.  

Uit de interviews kwamen concrete voorbeelden van rituelen naar voren die 
ingezet zijn of kunnen worden bij collectief trauma in Nederland. Deze 
worden hieronder kort toegelicht: 

1. De Toolkit herdenking, beschikbaar via ARQ: 
https://arq.org/diensten/toolkit-herdenking-na-rampen 

2. De handreiking afscheidsrituelen, beschikbaar via de VGVZ: 
https://vgvz.nl/wp-content/uploads/2020/07/050720-
Afscheidsrituelen-definitieve-versie.pdf 

3. De Stille tocht werd door meerdere interviewees als mogelijk ritueel 
genoemd. Raadpleging van websites van landelijke nieuwsplatforms 
laat zien dat in Nederland niet alleen bij 4 mei een Stille tocht wordt 
gehouden, maar ook naar aanleiding van een ingrijpende gebeurtenis. 
Met respect voor de nabestaanden zijn dit enkele voorbeelden die 
illustreren wanneer een Stille tocht in Nederland in 2025 plaats vond: 
zaterdag 4 januari voor Joep en Sebas (18 en 20 jaar, overleden na 
frontale botsing met auto), zondag 13 april voor Nina (14 jaar, 
zelfdoding als gevolg van pesten op middelbare school), woensdag 28 
mei voor Jeffrey en Emma (10 en 8 jaar, overleden door verdrinking na 
ontvoering). 



58 
 

4. De bijeenkomst Stilstaan bij Corona: Hierbij werd gebruik gemaakt 
van dans, muziek, poëzie, foto tentoonstelling en het ritueel van 
samen eten. Terug te zien via: 
https://minvws.sitearchief.nl/?subsite=stilstaanbijcorona#archive 

Dit zijn bronnen om te raadplegen ter inspiratie. Elke situatie is uniek en 
elk ritueel wordt op maat ontworpen, zo geven de interviewees 
nadrukkelijk aan. 

 

  



59 
 

Hoofdstuk 6: Discussie en conclusie 

 

Op basis van de resultaten zijn meerdere antwoorden mogelijk op de centrale 
onderzoeksvraag: Welke rol spelen rituelen bij de aanpak van collectief 
trauma in Nederland? 

Enerzijds illustreren de interviewees met voorbeelden hoe rituelen gebruikt 
worden in Nederland. Ze beschrijven spontane rituelen (zoals een Stille 
tocht) en jaarlijks terugkerende georganiseerde rituelen (zoals de Nationale 
Herdenking). Ze geven aan dat rituelen bij de mens horen, ook of juist in 
uitdagende situaties. Ook in de Nederlandse context. Daarbij signaleren de 
interviewees dat in er de huidige tijd (mede door social media) veel aandacht 
voor trauma in het algemeen is. De interviewees lijken dus wel degelijk een 
rol te zien voor rituelen bij de aanpak van collectief trauma. 

Anderzijds signaleren de interviewees een gebrek aan gezamenlijkheid of 
anders geformuleerd, collectiviteit in Nederland en signaleren zij 
onbekendheid met het concept collectief trauma. Enkele van hen vragen zich 
af of in Nederland het überhaupt nog mogelijk is om trauma als collectief te 
zien. X2 verwoordt dit treffend: “Ons grootste trauma is dat we geen 
collectiviteit meer hebben.” Ook zijn de interviewees alert op de mogelijkheid 
onbedoeld deelnemers te excluderen bij een ritueel. Dit vraagt om 
deskundigheid bij het ontwerp van rituelen. De interviewees geven echter aan 
dat het streven naar inclusieve rituelen ook voor deskundigen een uitdaging 
is in de Nederlandse individuele samenleving, gezien de grote drang naar 
autonomie. De vraag of Nederlanders nog wel behoefte hebben aan 
collectieve rituelen leeft onder enkele interviewees. Er is dus ambivalentie 
onder de interviewees ten aanzien van de behoefte aan rituelen (bij collectief 
trauma).  

Deze meervoudigheid in het antwoord op de centrale onderzoeksvraag is 
gedeeltelijk te begrijpen met de inzichten uit het theoretisch kader en uit de 
beschrijving van de Nederlandse samenleving in hoofdstuk drie, bijvoorbeeld 
als het gaat om de gesignaleerde onbekendheid met het concept collectief 
trauma. Deze onbekendheid  wordt ook gezien door Morrison en Morrison 
(2024). Zij geven aan dat het begrip uiteenlopend wordt uitgelegd. Zowel in 
het Handbook of Disaster Ritual als het Handboek Moral Injury wordt amper 
gesproken over het concept collectief trauma, maar dit wordt wel in andere 
literatuur gedaan (Saul 2022, Tóth 2025, Lerner 2022, Celermajer 2009, 
Resende & Budryte 2013, Wilson & Bleiker 2013). Een mogelijke verklaring 
voor dit verschil ligt in de Nederlandse nationaliteit van de auteurs die de 
handboeken samenstelden, alhoewel daarin uiteraard het perspectief van 



60 
 

internationale wetenschappers niet ontbreekt. Wellicht is een andere 
verklaring voor de onbekendheid van collectief trauma gelegen in specifieke 
kenmerken van de Nederlandse samenleving. 

De zorg die de interviewees hebben ten aanzien van de geringe mate waarin 
collectiviteit ervaren wordt, is interessant gezien de vaak gebruikte definitie 
van Erikson van collectief trauma. Juist dit verdwijnen van het gevoel van 
collectiviteit is een kenmerk of een gevolg van collectief trauma (Saul, 2022). 
Het door de interviewees gesignaleerde gebrek aan collectiviteit legt een 
symptoom van collectief trauma bloot. Mogelijk zegt dit iets over de moeilijke 
overgang van de desillusiefase naar de re-integratiefase. Deze moeilijke 
overgang blijkt uit de voorbeelden van de interviewees en de voorbeelden van 
collectief trauma beschreven in hoofdstuk drie. Als er wel collectief trauma 
is, maar het wordt niet als dusdanig geïdentificeerd, dan maakt dat de 
aanpak van dat collectief trauma ingewikkeld. En daarmee is de ambivalentie 
ten aanzien van rituelen in deze aanpak ook begrijpelijk. 

Het (andere) antwoord van de interviewees, dat rituelen bij mensen horen, 
juist in uitdagende situaties, strookt met de uiteenzetting in het theoretisch 
kader waarin onder andere de functies van rituelen en rituelen bij disasters in 
het bijzonder wordt beschreven. Rituelen dragen bij aan onderlinge 
verbondenheid en solidariteit, zeker in de honeymoonfase van een ramp, 
aldus Wojtkowiak (2021, 2022).  

 De door de interviewees aangegeven zorg over exclusie bij rituelen is 
enerzijds te verklaren door de mogelijke destructieve kant van rituelen 
(Schirch, 2005). Echter, het lijkt alsof de interviewees deze mogelijkheid tot 
exclusie in relatie zien met de wens tot autonomie. Met andere woorden, 
‘vrijwillige’ exclusie. Hoewel in het theoretisch kader de ontwikkeling van 
nieuwe rituelen niet nadrukkelijk naar voren komt, lijkt deze ontwikkeling 
goed te passen in een postseculiere samenleving zoals in hoofdstuk drie is 
beschreven. Wojtkowiak (2022) beschrijft wat er komt kijken bij de 
ontwikkeling van nieuwe rituelen in een postseculiere samenleving. Hierbij 
stelt zij een belangrijke vraag naar “welke stemmen stil en ongehoord blijven” 
(2022, p122). Deze vraag is relevant als het gaat om inclusie of exclusie 
omdat een belangrijke functie van rituelen juist zit in (het herstel van) 
onderlinge verbinding. Rituelen laten zien wat een gemeenschap als zinvol en 
waardevol beschouwt. Wojtkowiak doet appèl op samenlevingen die hun 
koloniale verleden onder ogen willen zien: “Welke collectieve rituelen and 
vieringen wil onze samenleving omarmen en representeren?”(2022, p122).  

Opvallend is dat weinig interviewees uit zichzelf voorbeelden geven van 
politieke rituelen. In het theoretisch kader is het belang van deze rol van 



61 
 

rituelen onderbouwd (Mathijssen 2021, Celemajer 2009) en in de recente 
geschiedenis van Nederland zijn voorbeelden van politieke rituelen in de 
vorm van excuses bekend. De Landelijke Herdenking is wel genoemd als 
ritueel, maar niet geduid als politiek ritueel. Wat maakt dat de interviewees 
deze voorbeelden niet uit zichzelf noemen? Dit zou te verklaren zijn door de 
selectieprocedure van de experts. Daarnaast zou het goed kunnen dat als de 
interviews in de maand mei 2025 waren gehouden, er meer gesproken zou 
zijn over politiek bij rituelen. Dit naar aanleiding van de grote aandacht voor 
de Alternatieve Herdenking op 4 mei (zie appendix 2c) en de toenemende 
protestacties ten aanzien van de rol die de Nederlandse overheid inneemt in 
de oorlog tussen Israël en Gaza.  

 

Conclusie: 

Omdat de conclusie een vertaling is van de onderzoeker, wordt deze in de ik-
vorm geschreven. 

Op basis  van het meervoudige antwoord kom ik tot de conclusie dat 
allereerst en vooral aandacht voor de impact van collectief trauma in 
Nederland zeer relevant is. Uit ander onderzoek (o.a. Lerner 2022, Tóth 2025) 
is immers duidelijk geworden hoe deze impact van collectief trauma de 
politieke keuzes op regionaal, nationaal en internationaal niveau beïnvloedt. 
Het herkennen en erkennen van collectief trauma maakt de aanpak ervan 
iets minder moeilijk. De aanpak van collectief trauma vraagt om 
deskundigheid. Er wordt niet voor niks in de onderzoeksliteratuur 
terughoudend gesproken over het helen van trauma. Toch worden ook de 
woorden herstel en groei gebruikt als het om trauma gaat. De kennis en de 
ervaring van de interviewees in combinatie met de inzichten uit het 
theoretisch kader, laten zien dat rituelen zeker als optie overwogen moeten 
worden bij deze aanpak. Al van oudsher worden rituelen gebruikt om rampen 
af te wenden, om betekenis te geven aan de verschrikkelijke gevolgen, om 
een overgang te markeren naar een nieuwe fase. Ook in Nederland, een 
postseculier land met geringe collectiviteit (een symptoom van collectief 
trauma), is behoefte aan (nieuwe) rituelen.  

 

Sterke en zwakke kanten van dit onderzoek: 

Met dit onderzoek is een poging gedaan om het begrip collectief trauma in 
Nederland bekender te maken. Het voornaamste doel van het onderzoek was 
echter te verkennen of en op welke manier rituelen een rol spelen bij de 
aanpak van collectief trauma in Nederland. De selectie van de experts is 



62 
 

hierbij van wezenlijk belang en deze selectie kent zowel sterke als zwakke 
kanten. Meer diversiteit wat betreft achtergrond en cultuur van de 
interviewees had wellicht een rijker beeld gegeven. Het is ondanks 
verschillende pogingen niet gelukt om experts met ervaring met de Molukse 
gemeenschap en of de Papoea Nieuw-Guinea gemeenschap te vinden. 
Wellicht dat meer tijd voor de selectie en meer achtergrondkennis van deze 
specifieke trauma het mogelijk hadden gemaakt om deze experts wel te 
betrekken. Ook zijn geen experts met kennis van de Toeslagenaffaire en de 
Vluchtelingencrisis betrokken bij dit onderzoek.  Juist omdat er sprake kan 
zijn van schaamte bij collectief trauma was aandacht voor kwetsbare 
groepen op zijn plaats geweest.  

Een sterke kant van de selectie daarentegen is de vertegenwoordiging van 
experts uit uiteenlopende beroepsgroepen: geestelijk verzorger, predikant, 
onderzoeker, beleidsadviseur, coördinator. Ze hebben hun 
ervaringsdeskundigheid bij de Coronacrisis, de MH17 en de Landelijke 
Herdenking gedeeld. Daarnaast hebben ze inzichten gegeven over de 
concepten collectief trauma en rituelen in Nederland en schuwden ze niet 
om kritisch te zijn bij de vraagstelling. Zij brachten hierbij relevante 
Nederlandse contextfactoren naar voren.  

Bij veel expertinterviews wordt theorievorming beoogd als resultaat van de 
vaak individuele interpretaties van experts. De data worden inductief 
geanalyseerd. Bogner en Menz noemen dit een theory-generating expert 
interview (Döringer, 2021). In dit onderzoek is de interviewgids echter op 
basis van het theoretisch raamwerk ontwikkeld en werd gebruik gemaakt van 
een semigestructureerde vragenlijst. Er is sprake van zowel deductieve als 
inductieve data-analyse. Deze werkwijze past bij de methode van problem 
centred expert interview, zoals beschreven door Döringer (2021). Hoewel 
deze aanpak past bij de doelstelling van het onderzoek, bleek tijdens het 
onderzoek dat de interviewees de concepten collectief trauma en rituelen 
verschillend interpreteerden. Dit wordt hieronder toegelicht. Deze bevinding 
rechtvaardigt achteraf wellicht een meer inductieve benadering van 
bijvoorbeeld Bogner en Menz (in Döringer, 2021). 

Zowel het concept collectief trauma als het concept rituelen wordt niet 
eenduidig gebruikt, ook niet tijdens de interviews. Tijdens de interviews 
kwam regelmatig de vraag naar voren of een bepaalde handeling aangeduid 
kon worden als ritueel. Deze vraag kwam in mindere mate naar voren bij het 
concept collectief trauma, al is vaak het synoniem ramp of crisis gebruikt. Of 
deze woorden zomaar als synoniemen voor collectief trauma gebruikt mogen 
worden, verdient mogelijk meer aandacht dan in deze scriptie is gegeven. 



63 
 

Aan de andere kant heeft collectief trauma een politieke en sociale aard en 
dat maakt dat het geen statisch begrip is met een eenduidige definitie. 
Ditzelfde geldt voor het concept rituelen. Het effect van rituelen is moeilijk 
meetbaar, zo blijkt uit hoofdstuk twee. Dit zou een eenduidige omschrijving of 
afbakening van het begrip ritueel in de weg kunnen staan. Er is wel meer 
eenduidigheid over de functie van rituelen. In deze scriptie wordt op basis 
van de resultaten, voorgesteld om deze twee begrippen te benaderen door de 
bril uit hoofdstuk vijf. Deze bril met de lenzen ‘ervaren collectiviteit’ en 
‘context’ brengt focus aan de benadering van de begrippen rituelen en 
collectief trauma in Nederland.   

 

Aanvullende inzichten:  

De ambivalente houding van de interviewees ten aanzien van de behoefte 
van Nederlanders aan rituelen bij collectief trauma werpt meer licht op de 
uitdagende context van de Nederlandse samenleving. Hoewel de 
interviewees voorbeelden hebben gegeven waarin collectiviteit is ervaren, 
klinkt de zorg over juist het gebrek aan ervaren collectiviteit luider. De relatie 
tussen gebrek aan collectiviteit met collectief trauma is gelegd. Duidelijk is 
geworden dat er sprake is van collectief trauma, wat niet als dusdanig gezien 
wordt. Dit bemoeilijkt de aanpak. 

Door dit onderzoek is ook duidelijker geworden dat de politieke kant van 
collectief trauma in Nederland daarmee ook niet erkend wordt. Gezien 
recente ontwikkelingen als de Alternatieve Herdenking (4 mei 2025) en de 
protestacties ten aanzien van het Nederlandse overheidsbeleid (omtrent de 
oorlog tussen Israël en Gaza), lijkt meer ruimte maar ook meer noodzaak te 
ontstaan voor erkenning van de impact van dat collectief trauma.  

In het Handboek Moral Injury wordt de rol van Geestelijk Verzorgers bij de 
aanpak van Moral Injury genoemd, niet alleen bij de individuele aanpak, maar 
ook bij de collectieve aanpak, bijvoorbeeld in de vorm van moreel beraad. 
Van oudsher zijn geestelijk verzorgers bekwaam in het werken met rituelen. In 
dit handboek wordt een pleidooi gedaan om deze expertise ook in te zetten 
bij collectief trauma in Nederland. Dit komt verder aan bod bij de 
aanbevelingen.  

Waar in de handreiking Rampen-spirit 2011 (Impact, 2022) als ondertitel 
‘Zorg voor de geest’ staat, heeft de herziende versie van 2023 de titel 
‘Multidisciplinaire richtlijn Psychosociaal Crisismanagement’ (ARQ, 2023). 
Deze verandering in titels is representatief voor de verandering van de inhoud 
van deze handreiking/richtlijn. In de richtlijn uit 2023 staan de diverse 



64 
 

uitdagingen in de verschillende fasen bij een ramp zorgvuldig uitgewerkt. 
Deze uitdagingen worden voornamelijk vanuit psychosociaal en medisch 
perspectief benaderd en nauwelijks meer vanuit de levensbeschouwelijke 
hoek van bijvoorbeeld Geestelijke Verzorging zoals dit wel plaatsvindt in de 
handreiking uit 2011. Juist bij collectieve trauma met trage ontwrichting (van 
Bergen, 2023) is aandacht voor levensvragen onmisbaar en daarmee de inzet 
van geestelijk verzorgers.  

 

Aanbevelingen voor de aanpak van collectief trauma in Nederland, al dan 
niet met rituelen: 

1. Overweeg om meer aandacht te geven aan het lange termijn effect 
van collectief trauma door het concept collectief trauma naast het 
concept ramp te zetten. De huidige tijdsgeest met bijvoorbeeld Tv-
programma’s (o.a. “Oorlog is erfelijk” op NPO) en het toegankelijk 
maken van de oorlogsarchieven, lijkt hiervoor geschikt.  

2. Zorg voor kennis over collectieve trauma en de 
achtergrondgeschiedenis daarvan. In de zorgopleidingen lijkt meer 
aandacht te komen voor traumasensitiviteit. ARQ Nationaal 
Psychotrauma Centrum heeft bijvoorbeeld een e-learning over het 
oorlogstrauma van mensen uit voormalig Nederlands-Indië 
ontwikkeld (te vinden op: https://arq.org/projecten/begripvol-zorgen). 
Op de basisschool leren kinderen tegenwoordig over de keerzijde van 
ons koloniale verleden (bijvoorbeeld met de aangepaste Canon van 
Nederland VOC WIC). Deze aanbeveling komt overeen met 
aanbeveling vijf van het project Trauma, Peacebuilding and 
Development van INCORE (in Saul 2022, p14).  

3. Uit deze bron komt ook de aanbeveling om de focus op individueel 
trauma te vermijden en te werken aan sterke collectieve verbanden. 
Daarmee groeit de “community resilience” (Landau & Saul 2004, p8). 

4. Besteed meer aandacht aan ethische vorming van kinderen, jongeren, 
bestuurders, zodat waarden als compassie, verantwoordelijkheid, 
duurzaamheid, solidariteit en verbondenheid wat meer in de 
Nederlandse maatschappij zijn terug te zien. Hierdoor kunnen 
excuses ook echt aankomen bij de mensen aan wie ze gericht zijn. In 
de appendix (2d) is een voorbeeld van premier Keaton uit Australië 
(1992) opgenomen ter inspiratie.  

5. Aanvullend op het vorige punt: stimuleer het ontwikkelen van een 
collectief verhaal met ruimte voor ambivalentie. Voor het herstel van 
collectief trauma (als dit al mogelijk is) is herstel van vertrouwen in 



65 
 

sociale verbanden noodzakelijk. Naast de potentiële bijdrage van 
rituelen aan dit herstel van collectiviteit dragen verhalen waarin 
ambivalentie ruimte krijgt, hieraan bij. Het praten over daders en 
slachtoffers kan overgaan in gezamenlijk rouwen en gezamenlijk 
bouwen aan een nieuw collectief verhaal. Een voorbeeld hiervan is de 
bijdrage van Rajaa Natour in NRC met de titel “Vroeger zei ik alleen: ‘Zij 
zijn de moordenaars’. Maar wij doden ook Israëliërs” (Natour, 2024).  
 

Aanbevelingen voor vervolgonderzoek:  

1. In vervolgonderzoek zou nader ingezoomd kunnen worden op de 
verschillende fases bij een ramp of collectief trauma specifiek in 
Nederland. Met name naar de overgang van de desillusiefase naar de 
re-integratiefase en de mogelijke inzet van rituelen daarbij.  

2. De ideaaltypische traumalens van Lerner (2022) is geschreven voor 
het werkterrein van Internationale Relaties (IR). Multidisciplinair 
onderzoek vanuit IR, antropologie en religiewetenschappen kan 
wellicht leiden tot uitbreiding van het toepassingsgebied van deze 
traumalens. Uitbreiding van de disciplines die onderzoek doen naar 
collectief trauma zal bijdragen aan de bekendheid van het concept.  

3. Onderzoek naar aanleiding van de oproep van Wojtkowiak (2022) over 
welke collectieve rituelen en vieringen Nederland wil omarmen (met 
daarbij nadrukkelijk aandacht voor de stemmen die tot nu toe stil 
blijven) lijkt zeer relevant. Vervolgonderzoek met experts in specifieke 
doelgroepen (bijvoorbeeld jonge vluchtelingen) zou hieraan bij kunnen 
dragen.  

4. Een onderzoek naar het bestaan van collectieve verhalen in 
Nederland en de mogelijke inzet hiervan, zou een bijdrage kunnen 
leveren aan het versterken van collectieve verbanden in Nederland. 
Ook hier zou een multidisciplinaire aanpak (bijvoorbeeld 
Literatuurgeschiedenis met theaterproducties en social media 
studies) op zijn plek zijn. 
 

 

 

 

 

  



66 
 

Bibliografie: 

 

ARQ Nationaal Psychotrauma Centrum. (2023, juni). Multidisciplinaire 
richtlijn psychosociaal crisismanagement: Ondersteuning en zorg bij 
rampen en crises. Arq.org. Geraadpleegd op 18 juni 2025, 
https://arq.org/diensten/multidisciplinaire-richtlijn-psychosociaal-
crisismanagement 

Baljon, M. C. L., & Ganzevoort, R. R. (2011). Symbolen voor kracht. Psyche & 
Geloof, 22(3), 119–130. 

Bell, C. M. (1997). Ritual: Perspectives and dimensions. Oxford University 
Press. 

Braam, A. W. (2023). Epidemie en psychiatrie in vogelvlucht. In Veerkracht in 
tijden van collectieve crisis (pp. 21–38). KSGV. 

Braun, V., & Clarke, V. (2006). Using thematic analysis in psychology. 
Qualitative Research in Psychology, 3(2), 77–101. 
https://doi.org/10.1191/1478088706qp063oa 

Casanova, J. (2018). Exploring the postsecular: Three meanings of “the 
secular” and their possible transcendence. State, Religion and Church in 
Russia and Worldwide, 36(4), 143–174. https://doi.org/10.22394/2073-
7203-2018-36-4-143-174 

Celermajer, D. (2009). The sins of the nation and the ritual of apologies. 
Cambridge University Press. 

Demant, F., & Pans, L. (2020). Constant en in beweging: Vorm en betekenis 
van herdenkingsrituelen. Nationaal Comité 4 en 5 mei. 

Dienst Toeslagen Ministerie van Financiën. (z.d.). Tijdlijn problemen 
kinderopvangtoeslag. Herstel.toeslagen.nl. Geraadpleegd op 18 juni 2025, 
van https://herstel.toeslagen.nl/tijdlijn/#top 

Döringer, S. (2021). The problem-centred expert interview: Combining 
qualitative interviewing approaches for investigating implicit expert 
knowledge. International Journal of Social Research Methodology, 24(3), 
265–278. https://doi.org/10.1080/13645579.2020.1766777 

Erikson, K. T. (1976). Loss of communality at Buffalo Creek. The American 
Journal of Psychiatry, 133(3), 302–305. 

Felten, H., & Geerlings, J. (2022). Wat werkt bij sociaal contact tussen 
mensen met verschillende religies en culturele achtergronden? Movisie. 



67 
 

Geraadpleegd op 18 juni 2025, van 
https://www.movisie.nl/publicatie/wat-werkt-sociaal-contact-tussen-
mensen-verschillende-religies-culturele-achtergronden 

Ganzevoort, R. R., de Vries, M. W., & Caes, C. I. M. (2007). Cultuur en trauma. 
In P. Aarts & W. Visser (Eds.), Trauma (pp. 49–66). Van Loghum Slaterus. 

Ganzevoort, R. R. (2014). Coping met tragiek en kwaadaardigheid. In Trauma, 
geweld en religie (pp. 35–54). KSGV. 

Grimes, R. L. (2013). The craft of ritual studies. Oxford University Press. 
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195301427.003.0008 

Gons, B. (2025, 20 juni). De juiste woorden. NRC. 
https://www.nrc.nl/nieuws/2025/06/20/de-juiste-woorden-a4897584 

Hermans, F. (2010). Trauma en beschaving: Een historisch-sociologisch 
onderzoek naar de komst en verbreiding van de zorg voor slachtoffers van 
schokkende gebeurtenissen. Stichting ARQ / Boom Uitgeverij. 

Holsappel, J., & Raaijmakers, I. (2020). Knuffels op de Dam: Inzichten vanuit 
rituelen na rampen voor het betekenisvol houden van herdenkingen. 
Nationaal Comité 4 en 5 mei. Geraadpleegd op 18 juni 2025, van 
https://www.4en5mei.nl/onderzoek/onderzoeken/rituelenonderzoek-
constant-en-in-beweging/ 

Hoondert, M., Post, P., Klomp, M., & Barnard, M. (2021). Handbook of disaster 
ritual. https://doi.org/10.2307/j.ctv28bqm06 

Hutchison, E. (2016). Trauma and political community. In Affective 
communities in world politics: Collective emotions after trauma (pp. 33–
71). Cambridge University Press. 

Impact. (2022, juni). Rampenspirit: Handreiking voor geestelijk verzorgers bij 
begeleiding zingeving aan getroffenen 2011. Arq.org. Geraadpleegd op 18 
juni 2025, van https://arq.org/publicaties/rampenspirit 

IVF/Impact. (2022, april). Ondersteuning van getroffenen: Psychosociale 
impact bij ingrijpende gebeurtenissen. NIPV. Geraadpleegd op 18 juni 
2025, van https://nipv.nl/wp-content/uploads/2022/04/20181201-IFV-
Impact-Kennispublicatie-Ondersteuning-van-getroffenen.pdf 

Janoff-Bulman, R. (1992). Shattered assumptions: Towards a new psychology 
of trauma. Free Press. 

Körver, J. W. G., Olsman, E., & Rosie, X. J. S. (2021). Met lichaam en geest: De 
rituele competentie van geestelijk verzorgers. Eburon. 



68 
 

Landau, J., & Saul, J. (2004). Facilitating family and community resilience in 
response to major disaster. In Living beyond loss (pp. 285–309). 

Lerner, A. B. (2022). From the ashes of history. Oxford University Press. 
https://doi.org/10.1093/oso/9780197623589.001.0001 

Marsman, A. (2021). Beyond dis-ease and dis-order: Exploring the long-
lasting impact of childhood adversity in relation to mental health [Doctoral 
dissertation, Maastricht University]. Ridderprint. 
https://doi.org/10.26481/dis.20211103vm 

Marsman, A. (z.d.). Wat is trauma? Traumanet. Geraadpleegd op 18 juni 2025, 
van https://traumanet.nl/infotheek/trauma/wat-is-trauma/ 

Mathijssen, B. M. H. P. (2021). De rituele driehoek. In S. Körver, E. Olsman & 
S. Rosie (Red.), Met lichaam en geest: De rituele competentie van 
geestelijk verzorgers (pp. 135–146). Eburon. 

Molendijk, T., Eikenaar, T., Gilhuis, N., & van der Maarel, S. (2025). Handboek 
Moral Injury in context: Een wetenschappelijke gids over morele 
verwonding voor de praktijk. Boom. Geraadpleegd op 18 juni 2025, van 
https://www.boomportaal.nl/boek/9789047302490 

Morrison, N. M. V., & Morrison, B. W. (2024). Evaluating the evidence for 
interventions directed at healing collective trauma: A systematic review. 
Traumatology: An International Journal. 
https://doi.org/10.1037/trm0000523 

Muldoon, O. (2024). Social psychology of trauma: Connecting the personal 
and the political. Cambridge University Press. 

Natour, R. (2024, 12 januari). Vroeger zei ik alleen: ‘Zij zijn de moordenaars’. 
Maar wij doden ook Israëliërs. NRC. Geraadpleegd op 18 juni 2025, van 
https://www.nrc.nl/nieuws/2024/01/12/vroeger-zei-ik-alleen-zij-zijn-de-
moordenaars-maar-wij-doden-ook-israeliers-a4186814 

Norris, F. H., Stevens, S. P., Pfefferbaum, B., Wyche, K. F., & Pfefferbaum, R. L. 
(2008). Community resilience as metaphor, theory, set of capacities, and 
strategy for disaster readiness. American Journal of Community 
Psychology, 41, 127–150. https://doi.org/10.1007/s10464-007-9156-6 

Park, C. L. (2010). Making sense of the meaning literature: An integrative 
review of meaning making and its effects on adjustment to stressful life 
events. Psychological Bulletin, 136(2), 257–301. 



69 
 

Resende, E. S. A., & Budryte, D. (2013). Memory and trauma in international 
relations: Theories, cases and debates. Routledge. 
https://doi.org/10.4324/9781315882659 

Rijksinstituut voor Volksgezondheid en Milieu (RIVM). (2024). Ruim 3% van de 
volwassenen (26+) en 5% van de jongeren (12–25 jaar) heeft langdurig 
klachten na coronabesmetting. RIVM.Geraadpleegd op 18 juni 2025, van 
https://www.rivm.nl 

Rijksoverheid. (2021, 15 januari). Verklaring van minister-president Mark 
Rutte over het aftreden van het kabinet. Rijkoverheid. Geraadpleegd op 18 
juni 2025, van 
https://www.rijksoverheid.nl/documenten/publicaties/2021/01/15/verklar
ing-van-minister-president-mark-rutte-over-het-aftreden-van-het-kabinet 

Saul, J. (2022). Collective trauma, collective healing: Promoting community 
resilience in the aftermath of disaster (1e ed.). Routledge. 
http://site.ebrary.com/id/10736630 

Schirch, L. (2005). Ritual and symbol in peacebuilding. Kumarian Press. 

Smedes, T. (2016). God, iets of niets? De postseculiere maatschappij tussen 
'geloof' en 'ongeloof'. Amsterdam University Press. 

Smid, G. E., & Jacobs, G. (2022). Geestelijke verzorging in de 
psychotraumazorg: Een plaatsverkenning. Tijdschrift voor Psychiatrie, 
64(3), 160–165. 

Spohn, U. (2015). A difference in kind? Jürgen Habermas and Charles Taylor 
on post-secularism. The European Legacy, 20(2), 120–135. 

Tóth, E. F., Midor, K., & Darabos, E. (2025). Psychotherapy boosting future risk 
research: The role of radical masculinities in social polarisation from a 
trauma-informed perspective. European Journal of Futures Research, 
13(1). https://doi.org/10.1186/s40309-025-00247-7 

Van Bergen, M. (2023). Rampen en crises als trage ontwrichting: Perspectief 
voor professionals. In Veerkracht in tijden van collectieve crisis (pp. 63–
88). KSGV. 

Van der Lee, T. (z.d.). Parlementaire commissie aardgaswinning Groningen. 
Tweede Kamer. Geraadpleegd op 18 juni 2025, van 
https://www.tweedekamer.nl/kamerleden_en_commissies/commissies/v
oormalig/peag 

Verloop, H. B. (2023). Together in silence: Commemoration, rituals, and 
coping with war experiences and loss [Proefschrift, Universiteit Utrecht]. 



70 
 

Geraadpleegd op 18 juni 2025, van https://arq.org/publicaties/together-
silence 

Volkskrant. (z.d.). Dossier rellen in Amsterdam. Volkskrant. Geraadpleegd op 
18 juni 2025, van https://www.volkskrant.nl/dossier/rellen-in-amsterdam/ 

Wilson, E. K., & Bleiker, R. (2013). Performing political apologies. In E. 
Resende & D. Budryte (Eds.), Memory and trauma in international 
relations: Theories, cases and debates (pp. 42–56). Routledge. 
https://doi.org/10.4324/9781315882659 

Wojtkowiak, J. (2018). Towards a psychology of ritual: A theoretical framework 
of ritual transformation in a globalising world. Culture & Psychology, 24(4), 
460–476. https://doi.org/10.1177/1354067X18763797 

Wojtkowiak, J. (2021). Grief, trauma and meaning making after disaster. In 
Handbook of disaster ritual: Multidisciplinary perspectives, cases and 
themes (pp. 107–119). Peeters. 

Wojtkowiak, J. (2022). Towards a framework for professional ritual making in 
postsecular contexts. Yearbook for Ritual and Liturgical Studies, 38, 108–
123. https://doi.org/10.21827/YRLS.38.108-123 

Zaros, A. (2015). Interreligious ritual as a grassroots peacebuilding tool: A 
Mindanao case study. Journal for the Study of Peace and Conflict, 1–25. 

 



71 
 

Overzicht Appendix: 

 

Appendix 1: informatieblad 

Appendix 2: illustratie van genoemde rituelen 

Appendix 2a: Gedicht voorgedragen bij Landelijke bijeenkomst Stilstaan bij 
Corona 

Appendix 2b: Weergave lokaal ritueel 4  mei 2025 

Appendix 2c: De Alternatieve herdenking op 4 mei 2025 

Appendix 2d: Fragment speech premier van Australië Paul Keating, 1992 

Appendix 2e: Afbeelding monument The Hollow Man 

 

  



72 
 

Appendix 1: Informatieblad  

Informatieblad Onderzoeksproject Rituelen en collectief 
trauma 
 
Wat is het doel van dit onderzoek? 
 
Met dit onderzoek wil ik onderzoeken of en welke mogelijkheden er zijn voor rituelen 
bij het omgaan met collectief trauma, specifiek in Nederland. Zowel nationaal als 
internationaal richten experts op het gebied van vredesopbouw, spirituele 
verzorging en psychotrauma zich op het omgaan met trauma. Hoewel we in 
Nederland enige ervaring hebben met de inzet van rituelen bij collectief trauma, is 
meer inzicht wenselijk. Dit onderzoek, bestaande uit een literatuurstudie en 
interviews met ervaringsdeskundigen, probeert hieraan bij te dragen. 
 
Wie voert dit onderzoek uit? 
Onder leiding van professor E. Wilson voert Anne Uyttenboogaart, masterstudent 
Geestelijke Verzorging aan de Rijksuniversiteit Groningen, het onderzoek uit. 
 
Wie kan meedoen? 
 
De selectiecriteria voor deelname zijn: 

1. Deskundigheid in en met het gebruik van rituelen bij collectief trauma; 

2. Ervaring in Nederland en/of in het buitenland met diep verdeelde samenlevingen; 

3. Engels- of Nederlandstalig; 

4. Beschikbaar van maart tot half april 2025 ; 

 
Wat moet ik doen als ik deelneem aan het onderzoek? 
Je deelt je kennis en ervaring met de interviewer, die het interview opneemt en 
transcribeert. Het interview duurt ongeveer 1 uur. Het betreft ervaring en kennis op 
basis van een of meerdere bijeenkomsten of projecten waar je bij betrokken bent 
geweest, met het oog op collectief trauma. 
 
Geef toestemming om deel te nemen 
Naast dit informatieblad ontvangt u een informed consent-formulier. Hiermee kunt 
u expliciet toestemming geven om deel te nemen aan dit onderzoek. De 
onderzoeker wil dit formulier graag door u ondertekend ontvangen, voorafgaand aan 
het interview. 
 



73 
 

Hoe worden mijn persoonsgegevens beheerd en gebruikt? 
Uw persoonlijke gegevens die ik verzamel bestaan uit uw naam, functie en 
organisatie waar u eventueel bij bent aangesloten. Omdat u als deskundige wordt 
benaderd, is het vermelden van deze gegevens in het onderzoeksrapport relevant. 
 
Tijdpad 
De interviews vinden plaats in de periode maart-half april 2025. 
De analyse van de gegevens vindt plaats in april 2025. 
Deze analyse wordt in mei 2025 gekoppeld aan de literatuurstudie. 
Het onderzoeksrapport zal naar verwachting begin juli klaar zijn. 
 
Wat gebeurt er als ik besluit om mij terug te trekken? 
U kunt zich op elk moment terugtrekken. Deelname is vrijwillig. 
 
Wat zijn de mogelijke risico's van deelname? 
Ik voorzie geen enkel risico bij deelname. 
 
Wat zijn de mogelijke voordelen van deelname?  
U draagt bij aan het vergroten van het inzicht op het gebied van collectief trauma. 
 
Met wie kan ik contact opnemen als ik vragen of opmerkingen heb over 
dit onderzoek? 
U kunt contact opnemen met professor Erin Wilson (Engelstalig). 
Rijksuniversiteit Groningen 
Oude Boteringestraat 38, 9712 GK, Groningen 
E-mailadres: e.k.wilson@rug.nl  
 

  



74 
 

Onderzoeksproject Rituelen en collectief trauma 
Toestemmingsformulier 
Anne Uyttenboogaart 
 

 
Ik heb het 'Informatieblad Rituelen en collectief trauma' 
ontvangen en begrepen. 
 

Ja / Nee 

 
Ik heb de gelegenheid gekregen om vragen te stellen 
over het onderzoek 
 

Ja / Nee 

 
Ik ga akkoord met deelname aan het onderzoek 
 
 

Ja / Nee 

 
Als ik opmerkingen wil maken over het transcript, ga ik 
ermee akkoord dat ik dit binnen 2 weken na ontvangst 
van het transcript doe. 
 

Ja / Nee 

 
Ik ben me er van bewust dat informatie uit de interviews 
zoals weergegeven in de uiteindelijke resultaten 
herleidbaar kunnen zijn naar mij.  
 
 

Ja / Nee 

 

Naam: 

 

Handtekening: 

 

Datum: 

 

 

  



75 
 

Appendix 2a: Gedicht voorgedragen bij Landelijke bijeenkomst Stilstaan bij 
Corona 

Marinus van den Berg: Aan tafel  

(uit de bundel Woorden doen er toe, spreken en luisteren met je hart, 2023) 

 

Aan tafel 

 

Waar men niet meer luistert 

Waar deuren dichtslaan 

Waar mensen niet meer samen aan tafel  komen 

Waar overleg vastloopt 

Daar waar geweld zijn kans 

Daar beginnen kleine en grote oorlogen 

 

Waar men elkaar niet meer aankijkt 

Waar de een de ander overschreeuwt 

Waar een mens zichzelf overroept 

Waar de eigen waarheid dé waarheid wordt 

Daar krijgt geweld zijn kans 

Daar beginnen kleine en grote oorlogen 

 

Waar mensen samen aan tafel gaan 

Waar mensen elkaar weer aankijken 

Waar het aangedane lijden woorden krijgt 

Waar het spreken zoeken wordt 

Daar kunnen kleine en grote oorlogen stoppen. 

  



76 
 

Appendix 2b:  Weergave lokaal ritueel 4  mei 2025 

 

 

 

Foto’s Anne Uyttenboogaart 

 

  

Het herdenkingsritueel bestond uit een rondgang langs enkele graven van 
oorlogsslachtoffers waar letterlijk en figuurlijk werd stil gestaan door het 
publiek. Een lid van het comité vertelde kort iets over het leven en het 
overlijden van het slachtoffer waarna een boeket werd neergelegd door een 
schoolkind of een nabestaande. Het muziekkorps speelde tijdens het 
wandelen naar het volgende graf. Zo werden door jong en oud 15 
oorlogsslachtoffers herdacht. Aansluitend was de Stille Tocht naar een 
kerk.  

Haren, 4 mei 2025 



77 
 

Appendix 2c: De Alternatieve herdenking 

Wij willen iedereen die dit gevoel deelt als alternatief op 4 mei, een meer 
inclusieve en actuele herdenkingsceremonie bieden die, in nagedachtenis 
van de verschrikkingen van de Tweede Wereld- en koloniale oorlogen, eerlijk 
leert van het verleden, verantwoordelijkheid van Nederland erkent voor 
oorlogsleed toen én oorlogsleed nu, en solidariteit toont met het verdriet en 
de pijn van (levende) oorlogsslachtoffers. Dat zijn: 

1. alle mensen nú in Nederland die zijn gevlucht voor en/of zelf 
slachtoffer zijn/waren van oorlog, genocide, vervolging of 
onderdrukking; 

2. alle mensen nú in Nederland die familie of naasten hebben die 
momenteel gebukt gaan onder oorlog, genocide, vervolging of 
onderdrukking; 

3. alle mensen nú in andere landen die door toedoen of nalaten van de 
Nederlandse staat lijden onder oorlog, genocide, vervolging of 
onderdrukking; 

4. alle mensen in andere landen die door toedoen of nalaten van de 
Nederlandse staat zijn omgekomen door oorlog, genocide, 
vervolging of onderdrukking.  

In deze alternatieve herdenking zetten wij graag mensen centraal. 

In het kort: 

1. Den Haag, Koekamplaan, start om 19.00 uur; 

2. De herdenking is inclusief: we herdenken eenieder die slachtoffer is 
vanwege diens identiteit; 

3. De herdenking erkent slachtoffers toen én nu; 

4. De herdenking wil niemand uitsluiten, alle slachtoffers krijgen een 
plek; 

5. De herdenking geeft het podium aan individuele mensen; 

6. Neem een bloem mee als symbool om te herdenken; 

7. Geen vlaggen, borden of spandoeken mee. Wel kunnen foto's een plek 
krijgen. 

Comité Alternatieve Nationale Dodenherdenking 4 mei 

Bron: https://www.4meinclusief.nl/ 



78 
 

Appendix 2d:  Fragment speech premier van Australië Paul Keating, 1992 

 

 

 

  



79 
 

Appendix 2f: Afbeelding van de Hollow Man 

 

 

  

Foto van website  Buitenkunst Den Haag 

 



80 
 

Toelichting:  

Als je door iemand heen kijkt, wie is er dan leeg? Degene die je niet ziet of 
jijzelf? Dat is de gedachte die dit monument verbeeldt. Geïnspireerd door het 
gedicht ‘The Hollow Men’ van de Engelse dichter T.S. Eliot heeft beeldhouwer 
Linette Dijk een monument voor de vluchteling gemaakt. Ter nagedachtenis 
aan de duizenden migranten die tijdens hun vlucht naar Europa op zee of in 
de woestijn stierven. Het tweedelige monument is in de tuin geplaatst naast 
de rooms-katholieke Church of Our Saviour kerk aan de Koningin Marialaan. 

Het idee voor een monument voor de vluchteling is afkomstig van pastor 
Sjaak de Boer. Hij lanceerde het tijdens de jaarlijkse herdenking voor de 
omgekomen vluchteling op 10 december 2020. Hulporganisatie Cordaid 
bood financiering aan en deed tegelijkertijd een oproep aan kunstenaars om 
met een voorstel te komen. Ruim twintig gaven gehoor daaraan. Het ontwerp 
van Linette werd daaruit gekozen. 

Behalve dat zij portretten, figuren en landschappen schildert, maakt Linette 
ook bronzen beelden. In al haar werk gaat het om schoonheid, verstilling en 
bewustwording. Aan de houding en beweging van haar sculpturen valt af te 
lezen dat dans een belangrijke inspiratiebron is. Zij danst zelf ook. Alleen voor 
het monument voor de vluchteling lijkt ze uit een ander vaatje te tappen. 
Hoewel de huid van de figuur net zo ‘ruw’ is als bij haar andere beelden, is 
hier geen sprake van een luchtige houding. Hier zien we een volwassen man 
met een tas op de rug licht voorovergebogen over het kleine kind dat hij in zijn 
armen draagt. 

Gezien vanaf de Bezuidenhoutseweg, de drukke weg tussen Koninklijk Paleis 
en parlement, kijk je dwars door het eerste deel heen naar deze vaderfiguur 
met kind. Zo toont de kunstenaar ons dat we vaak dwars door vluchtelingen 
heen kijken. Alsof ze niet bestaan. 

 



81 
 

 


