
 

Bachelor Scriptie 

 

De Identiteit van Jezus Christus: De Proloog van 

het Johannesevangelie en het Scheppingsverhaal 

van Genesis 1-2 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Eerste begeleider:    dr. Kimberly A. Fowler 

Tweede beoordelaar:  dr. Liuwe Westra    

Student:    Noah J.C. Lahdo 

Deadline eerste versie:  Week 22 

Deadline laatste versie:  Week 25 

  Totaal aantal woorden:  8.000-10.000 

  Studielast:    10 ECTS 



N.J.C. Lahdo | S5384273 

1 
 

Inhoudsopgave 

 

 

1. Inleiding .............................................................................................................................. 2 

2. Jezus van Nazareth ............................................................................................................. 4 

3. Het Johannesevangelie ....................................................................................................... 5 

3.1. De Proloog van het Johannesevangelie...................................................................... 7 

3.1.1. De Logos ............................................................................................................. 9 

3.1.2. Het Licht van de wereld .................................................................................... 13 

4. Het scheppingsverhaal in Genesis 1-2.............................................................................. 16 

4.1. Licht en duisternis..................................................................................................... 21 

4.2. Laten ‘Wij’ mensen maken ....................................................................................... 24 

5. De Proloog van het Johannesevangelie in verhouding tot het scheppingsverhaal van 

Genesis 1-2 ............................................................................................................................... 27 

6. Conclusie .......................................................................................................................... 29 

Bibliografie................................................................................................................................ 31 

 

  



N.J.C. Lahdo | S5384273 

2 
 

1. Inleiding 

Sinds het ontstaan van de christelijke beweging hebben gelovigen Jezus niet alleen gezien als 

een historisch, herkenbaar mens, maar ook als de unieke vertegenwoordiging van God. Hoe-

wel de auteurs van het Nieuwe Testament dit op verschillende manieren onder woorden bren-

gen, delen zij allemaal deze overtuiging. Zo wordt in Mattheüs 1:231 Jezus als ‘Emmanuel’ be-

schreven – wat betekent: “God is met ons”. Het evangelie van Marcus opent met de medede-

ling dat zijn boek het goede nieuws verkondigt over Jezus, die ook ‘Christus’ wordt genoemd. 

Voor de schrijvers van het Nieuwe Testament was het simpelweg onmogelijk om over Jezus te 

spreken zonder Hem tegelijk als de Christus te erkennen.2 Het Johannesevangelie is de enige 

die Jezus expliciet omschrijft als God in menselijke vorm. De leer die Gods aanwezigheid in 

Jezus beschrijft, staat bekend als incarnatie, wat letterlijk ‘vleeswording’ betekent.3 De incar-

natie is de daad waardoor God, in Jezus, de kloof tussen het goddelijke en het menselijke over-

brugt. God komt de mensheid tegemoet zodat zij Hem werkelijk kunnen kennen en benaderen. 

Op deze manier wordt het eeuwige leven toegankelijk voor de mensheid.4 

Wetenschappers wijzen er al lange tijd op dat het begin van de Proloog van het Johan-

nesevangelie sterk doet denken aan de opening van het boek Genesis. De bekende vers uit 

Johannes 1:1: “In het begin was het Woord, (…),” weerspiegelt de eerste woorden van Genesis 

1:1-3a: “In het begin schiep God (…).” Johannes echter beschrijft Gods spreken als het werk 

van het Woord – aangeduid als de Logos – en geeft daarmee een meer abstracte en door-

dachte benadering van Gods scheppende kracht.5 Johannes bleek het scheppingsverhaal niet 

alleen goed te kennen, maar besloot het ook bewust te bewerken voor zijn eigen theologische 

doelstellingen.6 De overeenkomsten tussen de Proloog van Johannes en het begin van Genesis 

gaan verder dan slechts een eerste indruk doet vermoeden.7 Hoewel de openingszin van de 

Proloog naar dezelfde formulering in Genesis verwijst, draait het hier niet om Gods 

 
1 Dit betreft een eigen vertaling. Dit geldt voor de rest van de scriptie tenzij anders aangegeven.  
2 David L. Bartlett. Christology in the New Testament (United Methodist Publishing House: Abingdon Press, 2017), 
13, Smartcat. 
3 Bartlett, Christology in the New Testament, 133. 
4 Jason S. Sturdevant. The Adaptable Jezus of the Fourth Gospel: The Pedagogy of the Logos  (Boston: Brill, 2015), 
72, Smartcat. 
5 George H. van Kooten. The Creation of Heaven and Earth: Re-interpretations of Genesis 1 in the Context of Ju-
daism, Ancient Philosophy, Christianity, and Modern Physics  (Leiden: Boston: Brill, 2005), 149. 
6 Edwin M. Good. Genesis 1-11: Tales of the Earliest World (Palo Alto: Stanford University Press, 2011), 10, 
Smartcat. 
7 Van Kooten, The Creation of Heaven and Earth, 149. 



N.J.C. Lahdo | S5384273 

3 
 

scheppingswerk. De focus ligt juist op de pre-existente status van het gepersonifieerde Woord 

van God, nog voordat er iets tot stand kwam.8 

In deze scriptie is vastgelegd hoe de identiteit van Jezus Christus wordt gepresenteerd in de 

Proloog van het Johannesevangelie en hoe deze presentatie zich verhoudt tot het scheppings-

verhaal van Genesis 1-2. Het doel van dit onderzoek is om te ontdekken hoe deze twee teksten 

elkaar mogelijk aanvullen of verdiepen in hun visie op Jezus als de Logos en als schepper. Dit 

onderzoek richt zich op een tekstuele analyse van de primaire bronnen met betrekking tot de 

identiteit van Jezus: de proloog van het Johannesevangelie in het Grieks en het scheppingsver-

haal van Genesis 1-2 in het Hebreeuws en het Grieks. Door middel van een close-reading wor-

den structuur, thematiek en woordgebruik grondig geanalyseerd. Daarbij wordt een exegeti-

sche benadering gehanteerd, waarin de teksten met behulp van secundaire bronnen kritisch 

worden geïnterpreteerd binnen hun literaire en theologische context.  

Dit onderzoek toont aan hoe nauw verweven de theologische thema’s in het Johannesevan-

gelie zijn met het scheppingsverhaal in Genesis. Centraal daarin staat Jezus van Nazareth, die 

in de Proloog van Johannes wordt voorgesteld als de pre-existente Logos – het Woord dat bij 

God was en zelf God is. Deze identificatie verbindt Jezus direct met het scheppingswerk. De 

Logos wordt in de Proloog bovendien gepresenteerd als het ‘Licht van de wereld’, dat in de 

duisternis schijnt. Deze thematiek weerspiegelt de symboliek van licht en duisternis in Genesis 

1, waar licht de eerste scheppingsdaad van God is. Een ander opvallend parallellisme betreft 

de uitspraak in Genesis 1:26: “laten Wij mensen maken (…).” Binnen de context van het Johan-

nesevangelie krijgt deze zin een nieuwe wending. De christelijke theologie – onder invloed van 

de Triniteitsleer, die stelt dat God één wezen is in drie personen: de Vader, de Zoon en de 

Heilige Geest – beschouwt de meervoudsvorm als mogelijke voorafschaduwing van deze 

dogma, waarin de Logos als tweede persoon van de Drie-eenheid functioneert. De reflectie op 

deze teksten laat zien dat de Proloog van Johannes niet slechts een christelijke interpretatie 

van Jezus biedt, maar bewust teruggrijpt op de taal en thema’s van Genesis. Dit vormt een 

theologisch kader waarin Jezus niet alleen de vervulling van de Schrift is, maar ook de oor-

sprong van de schepping zelf. Na deze schets van het onderzoek en de centrale thematiek volgt 

een introductie op Jezus van Nazareth. Als historisch figuur en theologisch middelpunt van het 

 
8 John Paul Heil. The Gospel of John: Worship for Divine Life Eternal (Eugene: Wipf and Stock, 2015), 14, Smartcat. 



N.J.C. Lahdo | S5384273 

4 
 

christelijk geloof vormt Hij het uitgangspunt voor de verdere verkenning van het Johan-

nesevangelie. 

2. Jezus van Nazareth 

De hoeveelheid publicaties over Jezus van Nazareth is overweldigend en blijft toenemen. Niet 

alleen theologen en bijbelwetenschappers leveren hieraan een bijdrage, maar ook historici, 

journalisten en romanschrijvers mengen zich in het debat. Deze verscheidenheid aan perspec-

tieven leidt tot uiteenlopende pogingen om Jezus te duiden. Vragen die daarbij centraal staan, 

zijn onder meer: wie was Jezus tijdens Zijn historische leven? Wat werd er na Zijn dood over 

Hem geopenbaard of geloofd binnen bepaalde kringen? Welke betekenis heeft Hij gehad bin-

nen de geschiedenis? En hoe kunnen mensen vandaag de dag nog in Hem geloven of over Hem 

spreken?9 Steeds opnieuw wordt vanuit verschillende invalshoeken geprobeerd om Jezus te 

begrijpen – als historische persoon, als religieuze figuur en als blijvend object van geloof en 

reflectie. 

Om de identiteit van Jezus van Nazareth te benaderen, is het noodzakelijk een onderscheid 

te maken tussen twee benaderingswijzen: enerzijds de historische benadering, anderzijds de 

theologische benadering. De historische benadering richt zich op wat, na kritisch en methodo-

logisch verantwoord onderzoek, kan worden afgeleid uit het oudste beschikbare schriftelijke 

bronnenmateriaal over Jezus. Deze werkwijze beoogd een zo betrouwbaar mogelijk beeld te 

reconstrueren van de historische figuur Jezus. Het moet echter worden erkend dat hierover 

binnen de wetenschap geen consensus bestaat. De visies lopen sterk uiteen, variërend van 

diep scepticisme tot uitgesproken optimisme over wat er met zekerheid over Jezus gezegd kan 

worden. De theologische benadering daarentegen houdt zich bezig met de vraag naar de be-

tekenis van Jezus in relatie tot God. Deze benadering richt zich op de vraag naar de relatie 

tussen Jezus en God, en op wat binnen een geloofsperspectief over Hem kan worden gedacht 

en geloofd. Dit betreft niet alleen reflecties uit het verleden, maar reikt ook tot hedendaagse 

geloofsopvattingen en existentiële interpretaties.10 Beide benaderingen vullen elkaar niet 

noodzakelijkerwijs aan, maar werpen elk op hun eigen wijze licht op de complexe vraag naar 

wie Jezus was en is.  

 
9 Riemer Roukema. Jesus, Gnosis and Dogma (London; New York: T & T Clark, 2010), 1, Smartcat. 
10 Roukema, Jesus, Gnosis and Dogma, 3. 



N.J.C. Lahdo | S5384273 

5 
 

In deze scriptie is een theologische benadering gehanteerd, aangezien het Johannesevan-

gelie primair gericht is op een geloofsmatige interpretatie van Jezus, en niet op een historische 

reconstructie van Zijn leven. Jezus wordt hierin voorgesteld als de Zoon van God, in een unieke 

en intieme relatie tot de Vader, met als expliciet doel de lezer tot geloof te brengen (vgl. Joh. 

20:31). Vanuit deze insteek vormt het Johannesevangelie een rijke bron voor theologische re-

flectie op de identiteit en betekenis van Jezus binnen de context van het vroegchristelijk geloof. 

3. Het Johannesevangelie 

De christelijke theologie zou er heel anders uitzien zonder het Johannesevangelie, en in het 

bijzonder zonder de Proloog. Al kort na de totstandkoming werd dit evangelie aangeduid als 

‘het geestelijke evangelie’, en in de eeuwen daarna werd de auteur ervan bekend als ‘de the-

oloog’.11 Waar de synoptische evangeliën de identiteit van Jezus geleidelijk onthullen, presen-

teert het Evangelie van Johannes vanaf het begin een Christus die voortdurend de heerlijkheid 

van God zichtbaar maakt.12 De centrale thematiek in dit evangelie is dan ook de vraag naar de 

identiteit van Jezus. Het evangelie heeft als doel de lezer te overtuigen van fundamentele chris-

tologische uitspraken: dat Jezus het goddelijke Woord is, de Zoon van God, de opstanding en 

het leven, de Goede Herder, en meer.13 Dit evangelie wordt doorgaans gedateerd aan het einde 

van de eerste eeuw (ca. 90-100 n.Chr.), al zijn er ook geleerden die beweren dat het al in de 

jaren 60 van de eerste eeuw is geschreven.14 Verder wordt dit evangelie gekenmerkt door een 

‘hoge christologie’, aangezien het zijn uitgangspunt niet op aarde maar in de hemelse sfeer 

heeft – het begint letterlijk ‘van bovenaf’.15 Een van de expliciete uitwerkingen van het contrast 

tussen ‘boven’ en ‘beneden’ vindt plaats in het debat tussen Jezus en ‘de joden’ in Johannes 

8:12-59. In dit gedeelte verklaart Jezus: “Jullie zijn van beneden, Ik ben van boven; Jullie zijn 

van deze wereld, Ik ben niet van deze wereld” [ὑμεῖς ἐκ τῶν κάτω ἐστέ, ἐγὼ ἐκ τῶν ἀν́ω εἰμί· 

ὑμεῖς ἐκ τούτου τοῦ κόσμου ἐστέ, ἐγὼ οὐκ εἰμὶ ἐκ τοῦ κόσμου τούτου.] (Joh. 8:23). Hiermee 

maakt Hij een fundamenteel onderscheid tussen Zijn herkomst en die van Zijn toehoorders. 

 
11 John Behr. John the theologian and his Paschal Gospel: a prologue to theology (Oxford: Oxford University Press, 
2019), 1, Smartcat. 
12 Behr, John the theologian and his Paschal Gospel, 1. 
13 Sturdevant, The Adaptable Jezus of the Fourth Gospel, 1. 
14 Roukema, Jesus, Gnosis and Dogma, 39. 
15 Behr, John the theologian and his Paschal Gospel, 3. 



N.J.C. Lahdo | S5384273 

6 
 

Dit verticale onderscheid wordt verder versterkt door Jezus’ bewering dat Hij, en niemand an-

ders, uit de hemel is neergedaald (Joh. 3:13).16  

Juist deze theologische diepgang en mystieke toon maken het tot een van de meest invloed-

rijke geschriften van het Nieuwe Testament. Niet voor niets was het dan ook het eerste evan-

gelie dat al in de tweede eeuw van een commentaar werd voorzien. Sindsdien heeft het, door 

de eeuwen heen, aanleiding gegeven tot talloze interpretaties.17 Deze fascinatie voor de he-

melse oorsprong en mystieke toon van het Johannesevangelie heeft ook in moderne exegese 

geleid tot vernieuwende interpretaties. Een goed voorbeeld daarvan is John Ashton, die zich 

laat inspireren door recente studies naar apocalyptische tradities in het vroege jodendom en 

het vroege christendom. Vanuit dit perspectief biedt hij in zijn boek Understanding the Fourth 

Gospel een diepgaande en samenhangende interpretatie van het Johannesevangelie en de 

centrale thema’s daarin. Ashton laat zien dat het Johannesevangelie verwant is aan joods-apo-

calyptische teksten uit de Tweede Tempel-periode. Deze teksten gaan vaak over openbaring 

van verborgen, hemelse waarheden aan mensen, via visioenen of bemiddelaars. Volgens hem 

vervult Jezus deze rol: Hij daalt neer uit de hemel om openbaring te brengen. Ashton vat deze 

unieke christologische beweging kernachtig samen met de uitspraak: “the destiny of Jesus is 

the reverse of an apocalypse.”18 Hiermee bedoelt hij dat, terwijl apocalyptische literatuur 

doorgaans iets over de toekomst of over de hemel onthullen, het bij Jezus juist andersom is. 

Jezus is zelf de openbaring, die door Zijn woorden én daden de ware kennis van God brengt 

en de hemelse werkelijkheid op aarde onthult. Ashton wijst ook op het sterke contrast in het 

Johannesevangelie tussen licht en duisternis, boven en beneden, waarheid en leugen, leven 

en dood. Dit dualisme – wat betekent: twee van hetgeen benoemd wordt – helpt om Jezus’ 

unieke herkomst en missie te benadrukken. Na een algemene schets van het Johannesevan-

gelie volgt nu een gerichte aandacht voor de Proloog (Joh. 1:1-18), waarin de theologische 

kern van het evangelie op beknopte en gelaagde wijze wordt verwoord. 

 

 
16 Sturdevant, The Adaptable Jezus of the Fourth Gospel, 69. 
17 Behr, John the theologian and his Paschal Gospel, 4. 
18 John Ashton. Understanding the Fourth Gospel (Oxford; New York: Oxford University Press, 2007), 274, 
Smartcat. 



N.J.C. Lahdo | S5384273 

7 
 

3.1. De Proloog van het Johannesevangelie 

De openingsverzen van het Johannesevangelie verwoorden op eenvoudige, maar diepzinnige 

wijze de kern van de christelijke theologie. Het begint bij de Logos, dat vanaf het begin bij God 

was en zelf God is. Alles is door dit Woord ontstaan; het is het leven en het licht van alle men-

sen, dat schijnt in de duisternis, zonder door haar overwonnen te worden. Vervolgens wordt 

gezegd dat het Woord vlees is geworden, zodat mensen Zijn heerlijkheid konden aanschouwen 

– een heerlijkheid vol genade en waarheid. Deze korte maar krachtige passage, waarin de Lo-

gos zowel met God als God zelf wordt genoemd en waarin zijn menswording wordt verkondigd, 

vormt het theologisch fundament van de christelijke geloofsleer gedurende de daaropvol-

gende eeuwen.19 Na een beknopte samenvatting van de Proloog worden de Griekse tekst en 

de Nederlandse vertaling gepresenteerd, gevolgd door een tekstuele analyse waarin de iden-

titeit van Jezus centraal staat. Daarbij ligt de nadruk op de betekenis en functie van de begrip-

pen Logos en licht, die een sleutelrol spelen in de theologische opbouw van deze Proloog.  

 

ΚΑΤΑ ΙΩΑΝΝΗΝ 

 

1:1  Ἐν ἀρχῇ ῆ̓ν ὁ λόγος, καὶ ὁ λόγος ῆ̓ν πρὸς τὸν θεόν, καὶ θεὸς ῆ̓ν ὁ λόγος.20 2 οὗτος ῆ̓ν ἐν 

ἀρχῇ πρὸς τὸν θεόν. 3 πάντα δι’ αὐτοῦ ἐγένετο, καὶ χωρὶς αὐτοῦ ἐγένετο οὐδὲ ἑν́. ὁ ̀γέγονεν 4 

ἐν αὐτῷ ζωὴ ῆ̓ν, καὶ ἡ ζωὴ ῆ̓ν τὸ φῶς τῶν ἀνθρώπων· 5 καὶ τὸ φῶς ἐν τῇ σκοτίᾳ φαίνει, καὶ ἡ 

σκοτία αὐτὸ οὐ κατέλαβεν. 

 

1:6  Ἐγένετο ἀν́θρωπος, ἀπεσταλμένος παρὰ θεοῦ, ὀν́ομα αὐτῷ Ἰωάννης· 7 οὗτος ῆ̓λθεν εἰς 

μαρτυρίαν ἱν́α μαρτυρήσῃ περὶ τοῦ φωτός, ἱν́α πάντες πιστεύσωσιν δι’ αὐτοῦ. 8 οὐκ ῆ̓ν ἐκεῖνος 

τὸ φῶς, ἀλλ’ ἱν́α μαρτυρήσῃ περὶ τοῦ φωτός. 

 

1:9  Η͂̓ν τὸ φῶς τὸ ἀληθινόν, ὁ ̀φωτίζει πάντα ἀν́θρωπον, ἐρχόμενον εἰς τὸν κόσμον. 10 ἐν 

τῷ κόσμῳ ῆ̓ν, καὶ ὁ κόσμος δι’ αὐτοῦ ἐγένετο, καὶ ὁ κόσμος αὐτὸν οὐκ ἐγ́νω. 11 εἰς τὰ ἰδ́ια 

ῆ̓λθεν, καὶ οἱ ἰδ́ιοι αὐτὸν οὐ παρέλαβον. 12 ὁσ́οι δὲ ἐλ́αβον αὐτόν, ἐδ́ωκεν αὐτοῖς ἐξουσίαν 

 
19 Behr, John the theologian and his Paschal Gospel, 1. 
20 De Griekse tekst is overgenomen van de NA28 uit Accordance Bible-Software en vervolgens gecontroleerd op 
eventuele fouten aan de hand van de fysieke versie Novum Testamentum Greace (Nestle-Aland 28th revised edi-
tion), dit geldt overigens voor de hele scriptie. 



N.J.C. Lahdo | S5384273 

8 
 

τέκνα θεοῦ γενέσθαι, τοῖς πιστεύουσιν εἰς τὸ ὀν́ομα αὐτοῦ, 13 οἱ ̀ οὐκ ἐξ αἱμάτων οὐδὲ ἐκ 

θελήματος σαρκὸς οὐδὲ ἐκ θελήματος ἀνδρὸς ἀλλ’ ἐκ θεοῦ ἐγεννήθησαν. 

 

1:14  Καὶ ὁ λόγος σὰρξ ἐγένετο καὶ ἐσκήνωσεν ἐν ἡμῖν, καὶ ἐθεασάμεθα τὴν δόξαν αὐτοῦ, 

δόξαν ὡς μονογενοῦς παρὰ πατρός, πλήρης χάριτος καὶ ἀληθείας. 15 Ἰωάννης μαρτυρεῖ περὶ 

αὐτοῦ καὶ κέκραγεν λέγων· οὗτος ῆ̓ν ὁν̀ εῖ̓πον· ὁ ὀπίσω μου ἐρχόμενος ἐμ́προσθέν μου γέγονεν, 

ὁτ́ι πρῶτός μου ῆ̓ν. 16 ὁτ́ι ἐκ τοῦ πληρώματος αὐτοῦ ἡμεῖς πάντες ἐλάβομεν καὶ χάριν ἀντὶ 

χάριτος· 17 ὁτ́ι ὁ νόμος διὰ Μωϋσέως ἐδόθη, ἡ χάρις καὶ ἡ ἀλήθεια διὰ Ἰησοῦ Χριστοῦ ἐγένετο. 

18 Θεὸν οὐδεὶς ἑώρακεν πώποτε· μονογενὴς θεὸς ὁ ὠν̀ εἰς τὸν κόλπον τοῦ πατρὸς ἐκεῖνος 

ἐξηγήσατο. 

 

De Proloog van het Johannesevangelie: Nederlandse vertaling 

 

1:1 In het begin was het Woord, en het Woord was met God, en het Woord was God.21 2 

Hij was in het begin met God. 3 Alles is door Hem gemaakt, en zonder Hem is niets gemaakt. 

Wat gemaakt is 4 in Hem was het leven, en het leven was het licht voor de mensen: 5 en het 

licht schijnt in de duisternis, en de duisternis heeft het niet in haar macht gekregen. 

 

1:6 Er was een man, door God gezonden, zijn naam is Johannes: 7 hij kwam als een getui-

genis om van het licht te getuigen, opdat allen door hem zouden geloven. 8 Hij was niet het 

licht, maar hij kwam om van het licht te getuigen. 

 

1:9 Het ware licht, welke verlichting geeft aan alle mensen, was in de wereld gekomen. 10 

Hij was in de wereld, en de wereld is door Hem gemaakt, en de wereld heeft Hem niet gekend. 

11 Hij kwam naar Zijn eigendom, en Zijn eigendom heeft Hem niet geaccepteerd. 12 Maar 

allen die Hem geaccepteerd hebben, heeft Hij macht gegeven om kinderen van God te worden, 

namelijk degenen die in Zijn Naam geloven; 13 welke niet uit bloed noch uit de wil van vlees 

noch uit de begeerte van een man maar uit God geboren zijn. 

 

 
21 Dit betreft een eigen vertaling van de Griekse tekst NA28 naar het Nederlands, dit geldt overigens voor de hele 
scriptie. 



N.J.C. Lahdo | S5384273 

9 
 

1:14 En het Woord is vlees geworden en heeft bij ons gewoond, en wij hebben Zijn glorie 

gezien, een glorie als de eniggeboren Zoon van de Vader, vol van genade en waarheid. 15 Jo-

hannes getuigt over Hem en riep en zei: “Hij was het over wie ik zei: Welke na mij komt, is voor 

mij geboren, want Hij was er eerder dan ik. 16 Uit Zijn volheid hebben wij allemaal ontvangen 

en genade boven genade: 17 want de wet is door Mozes gegeven, de genade en de waarheid 

zijn door Jezus Christus gekomen. 18 Niemand heeft ooit God gezien: de eniggeboren Zoon 

van God die aan de zijde van de Vader is heeft Hem ons bekend gemaakt. 

 

3.1.1. De Logos 

Johannes begint zijn evangelie met een verwijzing naar de Logos die van het begin af aan bij 

God was. Hij baseert zich daarbij op het scheppingsverhaal uit Genesis, waarin God de wereld 

tot stand brengt door te spreken. Woorden vormen het instrument van de schepping: “En God 

zei: “Laat er licht zijn! En er was licht.” [ ויהי־אור  אור  יהי  אלהים  ויאמר ] (Gen. 1:3). Johannes 

ziet in dit verhaal hoe God door de kracht van het Woord alles tot leven roept.22 In de verzen 

1-2 van de Proloog verwijst Johannes expliciet naar Genesis 1:1, maar zijn focus ligt niet op de 

schepping zelf, maar op de werkelijkheid die daaraan voorafgaat. Door te spreken over het 

Woord dat al ‘in het begin’ [Ἐν ἀρχῇ] er was, benadrukt hij het pre-existente karakter van de 

Logos.23 Slechts twee teksten in het Nieuwe Testament verwijzen naar Jezus Christus als ‘het 

Woord’ [ὁ λόγος] – Johannes 1:1 en Openbaring 1:2 en 19:13. In Openbaring wordt Hij echter 

‘het Woord van God’ [τὸν λόγον τοῦ θεοῦ / ὁ λόγος τοῦ θεοῦ] genoemd, een formulering die 

opvallend genoeg in het Johannesevangelie zelf niet voorkomt.24 In Johannes 1:14 staat dat 

het Woord vlees is geworden, waarmee wordt bedoeld dat dit goddelijke Woord een sterfelijk 

mens is geworden. Een nietsvermoedende lezer zou zich op dat moment kunnen afvragen wie 

of wat dit Woord precies is. In Johannes 1:17 wordt duidelijk gemaakt dat het hier gaat om 

Jezus Christus in zijn pre-existentie.25 Het lijkt erop dat Jezus volgens de evangelist wordt voor-

gesteld als het vleesgeworden Woord en als de Zoon van God, die vanaf het begin van de 

schepping bij God de Vader is en zelf eveneens God is.26 Hoewel de evangelist niet expliciet 

 
22 Bartlett, Christology in the New Testament, 56 
23 John Barton and John Muddiman. The Oxford Bible Commentary (Oxford: Oxford University Press, 2007), 962, 
Smartcat. 
24 Behr, John the theologian and his Paschal Gospel, 74. 
25 Roukema, Jesus, Gnosis and Dogma, 39. 
26 Roukema, Jesus, Gnosis and Dogma, 40. 



N.J.C. Lahdo | S5384273 

10 
 

stelt dat de Logos al tijdens Zijn pre-existentie de naam Jezus droeg, laat hij op verschillende 

momenten zien dat Jezus zelf verwijst naar Zijn oorsprong van vóór zijn aardse bestaan.  In 

meerdere passages laat Johannes zien dat Jezus zelf de levende belichaming is van de woorden 

van de Schrift, waarin Gods openbaring concreet gestalte krijgt.  Een voorbeeld daarvan is de 

uitspraak: “Voor Abraham geboren was, ben Ik.” [πρὶν Ἀβραὰμ γενέσθαι ἐγὼ εἰμί.] (Joh. 8:58). 

Ook uit de uitspraak in Johannes 5:46-47 blijkt het pre-existentiële bestaan van Jezus: “Indien 

jullie Mozes geloofden, zouden jullie ook Mij geloven; want hij heeft over Mij geschreven. Maar 

als jullie zijn schriften niet geloven, hoe zullen jullie Mijn woorden geloven?” [εἰ γὰρ ἐπιστεύετε 

Μωϋσεῖ, ἐπιστεύετε ἀν̀ ἐμοί· περὶ γὰρ ἐμοῦ ἐκεῖνος ἐγ́ραψεν. εἰ δὲ τοῖς ἐκείνου γράμμασιν οὐ 

πιστεύετε, πῶς τοῖς ἐμοῖς ῥήμασιν πιστεύσετε]. In tegenstelling tot de synoptische evangeliën, 

waarin slechts op indirecte en verhulde wijze wordt gezinspeeld op de pre-existentie van Jezus, 

spreekt het Johannesevangelie hierover met opmerkelijke openheid en duidelijkheid.27 Vanuit 

dit perspectief ligt het voor de hand dat Johannes Jezus niet alleen als het Woord beschouwt 

in verband met gebeurtenissen uit het Oude Testament, maar ook binnen zijn historische le-

ven. Het Woord is daarmee niet slechts een werkzaamheid uit het verleden, maar blijft door-

werken in het heden waarin de gebeurtenissen van het evangelie zich afspelen.28 

De openingszin van het Johannesevangelie – ‘In het begin was het Woord’ [Ἐν ἀρχῇ ῆ̓ν ὁ 

λόγος] – laat geen ruimte voor wat daaraan voorafgaat. De Proloog biedt een tijdloos perspec-

tief: het verwijst terug naar een oorsprong vóór de schepping. De Logos wordt zo gepresen-

teerd als eeuwig bestaand, buiten de grenzen van tijd en ruimte. Deze voorstelling doet denken 

aan de Joodse Wijsheidstraditie, waarin de Wijsheid [ הכמח ]  wordt beschreven als Gods ‘lie-

veling’ [ עשעש  ] en ‘vreugde’ [שחק], die Hem bijstaat bij de schepping van de wereld en ‘voort-

durend voor Zijn aangezicht speelt’ [משחקת לפניו בכל¯עת] (Spreuken 8:30).29 Zoals John 

Barton opmerkt, wordt in Spreuken 8:22 de Wijsheid voorgesteld als het eerste van Gods wer-

ken [יהוה קנני ראשית], en dus als een geschapen werkelijkheid. De evangelist Johannes daar-

entegen benadrukt juist dat het Woord niet geschapen is, maar van eeuwige oorsprong is. In 

zijn eigen woorden stelt Barton: “God’s Wisdom is created at the beginning (Prov. 8:22), but 

 
27 Roukema, Jesus, Gnosis and Dogma, 40. 
28 Calum M. Carmichael. The Story of Creation: Its Origin and Its Interpretation in Philo and the Fourth Gospel  
(Ithaca, NY: Cornell University Press, 2019), 34, Smartcat. 
29 Ashton, Understanding the Fourth Gospel, 503. 



N.J.C. Lahdo | S5384273 

11 
 

John tells us about the uncreated Word.”30 Het argument van Barton is echter open voor dis-

cussie, aangezien het Hebreeuwse woord קנה zowel ‘scheppen’ als ‘bezitten’ kan betekenen. 

Deze meerduidige betekenis komt tot uiting in de uiteenlopende vertalingen van Spreuken 

8:22a: de NBV21 kiest voor “De Heer heeft mij vóór al het andere geschapen, (…)”, terwijl de 

HSV vertaalt met: “De HEERE bezat Mij aan het begin van Zijn weg, (…).” De lezing van de HSV 

is taalkundig en theologisch overtuigender, mede op basis van het argument van Bernd Schip-

per. Volgens hem is het niet de Wijsheid die als handelend subject optreedt, maar God zelf: 

“Yahweh is the one who acts, not wisdom.”31 Wijsheid en kennis zijn geen autonome wezens, 

maar “attributes of Yahweh, subordinated to Yahweh.”32 Schipper wijst in dit verband op 

Spreuken 3:19-20, waar wordt gezegd dat God door Wijsheid de aarde heeft gegrondvest en 

door inzicht de hemel heeft bevestigd. Hij concludeert dat, “Through the connection of the 

primordial depths, heavens and the earth to Yhwh (…) wisdom no longer appears as an inde-

pendent, entity but as cosmotheistic knowledge that is subordinated to the creator.”33 Vanuit 

deze interpretatie kan worden gesteld dat Wijsheid – net als het Woord in Johannes – niet 

zozeer een geschapen entiteit is, maar een eeuwig en intrinsiek aspect is van Gods wezen, 

vanaf het begin met Hem verbonden. 

Een juiste lezing van de Proloog laat zien dat het misleidend is om deze uitsluitend te inter-

preteren als een beschrijving van de schepping die eindigt in de incarnatie. Hoewel de schep-

ping een belangrijk thema is, staat niet de schepping, maar de openbaring centraal. De Proloog 

is bovenal een hymne op de openbaring die zijn hoogtepunt bereikt in de menswording van 

de openbarende Logos.34 Het is een misvatting om de Proloog te lezen alsof Johannes zou zeg-

gen: “In het begin was Jezus, en Jezus was met God, en Jezus was God.” De tekst spreekt niet 

direct over de historische Jezus, maar over het Woord, dat pas in de geboorte van Jezus tot 

menselijk leven komt.35 Schepping en openbaring worden samengebracht binnen het bredere 

kader van Gods voorzienigheid. Deze voorzienigheid strekt zich uit van het begin tot het einde 

van de geschiedenis – of nauwkeuriger: tot het beslissende moment waarop Gods plan tot 

vervulling komt. Dat plan komt tot vervulling wanneer de Logos afdaalt naar de aarde, mens 

 
30 Barton, The Oxford Bible Commentary, 962. 
31 Bernd U. Schipper. Proverbs 1-15, Hermeneia (Minneapolis: Fortress, 2019), 139. 
32 Schipper, Proverbs 1-15, 138-139. 
33 Schipper, Proverbs 1-15, 139. 
34 Ashton, Understanding the Fourth Gospel, 504. 
35 Bartlett, Christology in the New Testament, 56. 



N.J.C. Lahdo | S5384273 

12 
 

wordt, en onder de mensen verblijft, in een kleine gemeenschap die als enige bereid was Hem 

te ontvangen.36 De Proloog van het Johannesevangelie begint dan ook in de hemelse sfeer en 

verkondigt dat Gods openbaringsplan voor de wereld gestalte heeft gekregen in een concrete 

persoon: Jezus Christus. Het vervolg van het evangelie verschuift het perspectief naar de aarde 

en stelt dat deze Jezus, als mens, in een unieke relatie tot God stond. Zo nauw zelfs, dat wie 

hem zag, in zekere zin God zelf ontmoette.37 Johannes presenteert het Woord in de schepping 

als hetzij een instrument waardoor God de wereld tot stand bracht, hetzij een bron waaruit de 

schepping mogelijk werd. De gehele schepping draagt het merkteken van Gods Woord en ver-

wijst daarmee naar God zelf. Dit staat in scherp contrast met latere gnostische opvattingen, 

waarin de materiële wereld het werk zou zijn van een lagere, kwaadaardige demiurg en daar-

mee losgemaakt wordt van de hoogste God.38 

Om terug te komen op de kernargumenten over de identiteit van Jezus in deze paragraaf: 

de Proloog van het Johannesevangelie presenteert Jezus niet direct als historisch figuur, maar 

als de pre-existente Logos, die vanaf het begin bij God was en zelf God is. Johannes grijpt be-

wust terug op het scheppingsverslag in Genesis, waar God door te spreken de wereld tot stand 

brengt. Dit Woord wordt volgens Johannes vlees in de persoon van Jezus Christus (Joh. 1:14), 

waarmee het eeuwige en goddelijke Woord mens wordt en onder de mensen woont. De logos 

is dus geen geschapen wezen, maar eeuwig van aard en nauw verbonden met Gods wezen. 

Johannes maakt verder duidelijk dat Jezus in Zijn aardse bestaan bewust verwijst naar Zi jn pre-

existentie, zoals blijkt uit uitspraken als “Voor Abraham geboren was, ben Ik” (Joh. 8:58). Be-

langrijk is dat de Proloog niet slechts als een beschrijving van de schepping gelezen moet wor-

den, maar vooral als een hymne op Gods openbaring. De incarnatie van de Logos wordt hierin 

gezien als het hoogtepunt van Gods openbaringswerk. Het Woord krijgt gestalte in Jezus van 

Nazareth, die vanaf het begin met God verbonden is en nu zichtbaar wordt binnen de geschie-

denis. Na het bespreken van het Logos-thema richt de aandacht zich nu op het licht-motief in 

het Johannesevangelie, dat nauw verbonden is met de identiteit van Jezus en de symboliek 

van openbaring en leven. 

 

 
36 Ashton, Understanding the Fourth Gospel, 504. 
37 Ashton, Understanding the Fourth Gospel, 475. 
38 Barton, The Oxford Bible Commentary, 962. 



N.J.C. Lahdo | S5384273 

13 
 

3.1.2. Het Licht van de wereld 

De werking van de Logos wordt gekenmerkt door het licht, die correspondeert met het cen-

trale aspect van Gods handelen: het onthullen van goddelijk licht. Deze aspect wordt samen-

gevat in vers 4 van de Proloog: “het leven was het licht voor de mensen” [ἡ ζωὴ ἦν τὸ φῶς τῶν 

ἀνθρώπων].39 In het Oude Testament wordt God herhaaldelijk geassocieerd met licht, als uit-

drukking van Zijn heiligheid, leiding en openbaring (vgl. Ex. 13:21-22; Ps. 27:1; Jes. 60:1, 19).40 

De mensen voor wie dit licht bestemd is – de gehele mensheid, en in het bijzonder Israël, dat 

een unieke plaats neemt in Gods plan – hebben zich vaak van dat licht afgewend. Wat deze 

Proloog zo indrukwekkend maakt, is het besef dat Gods openbaring, die eerder slechts frag-

mentarisch werd doorgegeven via profeten en een Wet die nauwelijks werd nageleefd, nu wer-

kelijk vlees is geworden. God zelf is onder de mensen komen wonen – niet abstract of op af-

stand, maar zichtbaar en tastbaar, in een gemeenschap waarvan de schrijver persoonlijk ge-

tuigt in vers 14: “wij hebben Zijn glorie gezien” [ἐθεασάμεθα τὴν δόξαν αὐτοῦ].41 

De krachtige uitspraak in Johannes 1:5 – “het licht schijnt in de duisternis, en de duisternis 

heeft het niet in haar macht gekregen” [τὸ φῶς ἐν τῇ σκοτίᾳ φαίνει, καὶ ἡ σκοτία αὐτὸ οὐ 

κατέλαβεν] – zet vanaf het begin de fundamentele tegenstelling neer die het hele evangelie 

doortrekt: het conflict tussen openbaring en verwerping, tussen licht en duisternis. Het licht 

verschijnt midden in de wereld, maar wordt direct omgeven door duisternis. Dit licht is geen 

abstract symbool of losstaande kracht, het is het licht van de openbaring zelf – onafscheidelijk 

verbonden met de Logos, ook wanneer deze vlees geworden is. De Logos brengt licht niet als 

iets buiten zichzelf, maar is het licht. In dit perspectief wordt ook de woordkeuze voor de te-

genwoordige tijd in vers 5 ‘schijnt’ [φαίνει], veelzeggend.42 In contrast met andere werkwoord-

groepen in de Proloog, die meestal in de verleden tijd staan, valt deze formulering op. De Pro-

loog richt zich namelijk bijna volledig op gebeurtenissen uit het verleden, zoals de schepping, 

de incarnatie en het aardse werk van Jezus. Daarom vormt deze specifieke verbuiging een op-

vallende uitzondering.43 Volgens Ashton is de reden voor deze woordkeuze dat het niet gaat 

om een eenmalige gebeurtenis of een nieuw begin, maar om een blijvende, doorgaande wer-

kelijkheid: een voortdurende verlichting van de mensheid door het goddelijke licht. De 

 
39 Ashton, Understanding the Fourth Gospel, 504. 
40 Roukema, Jesus, Gnosis and Dogma, 43. 
41 Ashton, Understanding the Fourth Gospel, 504-505. 
42 Ashton, Understanding the Fourth Gospel, 389. 
43 Van Kooten, The Creation of Heaven and Earth, 150. 



N.J.C. Lahdo | S5384273 

14 
 

incarnatie van de Logos is niet het begin van het licht, maar de volheid ervan – het moment 

waarop het licht zichtbaar en tastbaar wordt in de wereld.44 Een aanvulling die Van Kooten 

aanbrengt op deze woordkeuze, is dat het licht vanaf het begin van de tijden in de duisternis 

schijnt, zoals het vanaf de schepping van de wereld gedaan heeft. Nu, net als toen, straalt het 

ware licht over iedereen. Dit gebeurde al vóór de incarnatie, maar met een wezenlijk verschil: 

bij de incarnatie bleef het licht niet langer enkel een externe aanwezigheid, maar trad het 

daadwerkelijk de wereld binnen en daalde neer. Zelfs na de opstijging van Jezus naar de hemel 

blijft Hij het ware licht dat iedereen verlicht.45 

Hoewel Johannes’ wereldbeeld vaak negatief en zelfs pessimistisch genoemd wordt, is zijn 

dualisme tussen licht en duisternis niet absoluut.46 Er is weliswaar sprake van strijd tussen licht 

en duisternis, maar niet van totale scheiding. Het licht blijft schijnen en mensen kunnen ervoor 

kiezen zich eraan te hechten. Want met de komst van het licht in de wereld wordt de duisternis 

ten minste gedeeltelijk teruggedrongen. Wie zich tot de bron van dat licht keert, verbindt zich 

ermee, laat het groeien en verspreidt het, waardoor de macht van de duisternis steeds verder 

wordt teruggedrongen. Jezus roept zijn volgelingen dan ook op: “zolang jullie het licht hebben, 

geloof in het licht, zodat jullie kinderen van het licht worden” [ὡς τὸ φῶς ἔχετε, πιστεύετε εἰς 

τὸ φῶς, ἵνα υἱοὶ φωτὸς γένησθε] (Joh. 12:36). De gemeenschap rondom Jezus wordt zich er 

geleidelijk van bewust dat zij, door Zijn zending voort te zetten – zoals Hij zelf in de wereld 

gezonden was – ook Zijn lijden en verantwoordelijkheid op zich neemt.47 De roeping om ‘kin-

deren van het licht’ te zijn, houdt niet alleen een belofte in, maar ook opdracht: om het licht 

zichtbaar te houden in een wereld die er voortdurend weerstand aan biedt.  

De beknopte stijl van de Proloog kan soms misleidend zijn, doordat belangrijke details wor-

den weggelaten of slechts indirect worden genoemd. Dit blijkt bijvoorbeeld uit de woorden: 

“Zijn eigendom heeft Hem niet geaccepteerd (…). Maar allen die Hem geaccepteerd hebben 

(…)” [οἱ ἴδιοι αὐτὸν οὐ παρέλαβον (…) ὅσοι δὲ ἔλαβον αὐτόν (…)] (Joh. 1:11-12). Wat op het 

eerste gezicht lijkt op een kosmologisch dualisme, dat vaak in verband wordt gebracht met het 

gnosticisme, is volgens Ashton in werkelijkheid een moreel dualisme. Het goede, dat wil zeg-

gen degenen die de openbaring van Jezus accepteren, tegenover het kwade, degenen die deze 

 
44 Ashton, Understanding the Fourth Gospel, 389. 
45 Van Kooten, The Creation of Heaven and Earth, 150-151. 
46 Ashton, Understanding the Fourth Gospel, 390. 
47 Ashton, Understanding the Fourth Gospel, 390. 



N.J.C. Lahdo | S5384273 

15 
 

openbaring verwerpen – aangeduid als ‘de Joden’. Deze vorm van polarisatie, die regelmatig 

wordt versterkt door de symboliek van licht en duisternis, was heel gebruikelijk in de sektari-

sche literatuur uit die periode.48 Een ander voorbeeld van hoe de beknopte stijl van de Proloog 

tot misvatting kan leiden, is de interpretatie van sommige exegeten dat de verzen 9-11 verwij-

zen naar de aanwezigheid van het Woord binnen Israël tijdens de periode van het Oude Testa-

ment. Vers 12 wordt in dat geval verbonden met het gelovige overblijfsel binnen het volk. Ech-

ter, ligt op basis van het thematische verband binnen de Proloog het meer voor de hand dat 

de verzen 9-11 eerder betrekking hebben op de tijd van Jezus’ openbare optreden. Deze ver-

zen corresponderen thematisch en literair met vers 14, waarin expliciet wordt gesproken over 

het Woord dat vlees is geworden.49 Op dit punt maakt de Proloog duidelijk dat het Woord 

identiek is aan jezus, de Messias.50 Ten slotte vormt vers 18 het theologische hoogtepunt van 

de proloog en stelt dat, in tegenstelling tot Mozes die God niet kon zien zonder te sterven (Ex. 

33:20), Jezus zich aan de ‘zijde’ [κόλπον] van de Vader bevindt en zelf God is. Vanuit die unieke 

relatie is Hij bij uitstek degene die God kan openbaren. Degenen die zich aan Hem hechten, 

kunnen op hun beurt toegang krijgen tot het zien van God (vgl. Joh. 14:8-9). 

Om terug te komen op de kernargumenten over de identiteit van Jezus in deze paragraaf: 

in de Proloog van het Johannesevangelie wordt Jezus geassocieerd met het thema van het 

licht, dat symbool staat voor Gods openbaring, heiligheid en leiding. Dit licht, verbonden met 

het leven, is bedoeld voor de mensheid, maar wordt vaak verworpen. Het Woord, of de Logos, 

brengt dit licht als een blijvende en actieve werkelijkheid in de wereld, zichtbaar geworden in 

de menswording van Jezus van Nazareth. Hij wordt voorgesteld als het ware licht dat niet al-

leen in het verleden scheen, maar ook nu blijft schijnen en mensen uitnodigt om kinderen van 

het licht te worden (Joh. 12:36). Hoewel de Proloog soms dualistisch lijkt, is het onderscheid 

tussen licht en duisternis vooral moreel van aard: degenen die Jezus accepteren worden als 

goed gezien, terwijl de verwerping van het Woord samenhangt met het kwaad. Tenslotte 

wordt Jezus gepresenteerd als degene die God van dichtbij ziet en openbaart, doordat Hij als 

enige in een unieke relatie met de Vader staat. Dit bevestigt Zijn goddelijke identiteit en Zijn 

rol als openbaring van God aan de mensheid. 

 
48 Ashton, Understanding the Fourth Gospel, 390. 
49 Barton, The Oxford Bible Commentary, 962. 
50 Barton, The Oxford Bible Commentary, 963. 



N.J.C. Lahdo | S5384273 

16 
 

Al met al, de opvattingen over Jezus betreffen primair theologische interpretaties van Zijn 

identiteit. Deze interpretaties onderscheiden zich van historische conclusies, aangezien het 

niet mogelijk is om historisch vast te stellen dat Jezus de pre-existente Zoon van God was, noch 

dat Hij als de manifestatie of incarnatie van God moet worden gezien.51 Iedereen die het 

Nieuwe Testament leest, heeft de vrijheid om te oordelen of deze verheven voorstelling van 

Jezus geloofwaardig is.52 Na een diepgaande verkenning van de theologische thema’s in de 

Proloog van het Johannesevangelie, met name rond de identiteit van Jezus als de Logos en het 

licht, richt de aandacht zich nu op het scheppingsverhaal uit Genesis 1-2. Dit verhaal vormt de 

Bijbelse grondslag van het ontstaan van de wereld en de mensheid en biedt een essentieel 

kader om de verbanden tussen schepping, openbaring en het menselijk bestaan nader te on-

derzoeken. Door het scheppingsverhaal te bestuderen, kan beter begrepen worden hoe 

thema’s als licht en duisternis, evenals het concept van het ‘Wij’ in het maken van de mens, 

aansluiten bij de inzichten die het Johannesevangelie over Jezus presenteert.  

4. Het scheppingsverhaal in Genesis 1-2 

In de Joodse traditie staat het boek Genesis bekend als בראשית, wat ‘In het begin’ betekent. 

Deze benaming is het resultaat van een traditionele gewoonte om boeken te noemen naar hun 

eerste woord of openingszin. De naam ‘Genesis’ daarentegen is afgeleid van de Septuagint 

(LXX), de Griekse vertaling van het Oude Testament.53 Hoewel hedendaagse onderzoekers de 

vertaling van de Septuagint over het algemeen niet meer als miraculeus beschouwen, wordt 

deze vertaling – mede door haar invloed op de vroegchristelijke Schriftlezing – nog altijd aan-

gemerkt als een uitzonderlijke verwezenlijking.54 Dit geldt in het bijzonder voor het Johan-

nesevangelie, dat in opvallende mate teruggrijpt op de tekstvorm en terminologie van de 

LXX.55 De oudste bekende manuscripten van het boek Genesis zijn teruggevonden onder de 

Dode-Zee rollen, een van de belangrijkste archeologische vondsten met betrekking tot de He-

breeuwse Bijbel. Binnen deze verzameling zijn ongeveer vijfentwintig fragmentarische 

 
51 Roukema, Jesus, Gnosis and Dogma, 45. 
52 Roukema, Jesus, Gnosis and Dogma, 45. 
53 Robert Davidson. The Cambridge Bible Commentary: On the New English Bible (Cambridge: Cambridge Univer-
sity Press, 1973), 2. 
54 Susan Ann Brayford. Genesis (Leiden; Boston: Brill, 2007), 3, Smartcat. 
55 *In het kader van deze scriptie wordt de LXX dan ook naast de Hebreeuwse tekst gebruikt, met specifieke 
aandacht voor opvallende verschillen in woordkeuze, betekenisnuance en mogelijke theologische implicaties.  



N.J.C. Lahdo | S5384273 

17 
 

exemplaren van Genesis aangetroffen. Deze manuscripten dateren uit een periode die zich 

uitstrekt van de tweede eeuw v.Chr. tot de tweede eeuw na Chr. Wat het materiaal en schrift 

betreft, zijn de teksten geschreven op perkamentrollen. Het merendeel is opgetekend in het 

zogenaamde kwadraatschrift, terwijl drie exemplaren gebruikmaken van het paleo-He-

breeuwse schrift.56 

Het scheppingsverhaal in Genesis 1:1-2:4a, waarin de wereld tot stand komt door het 

Woord van God, behoort tot de meest bekende en intensief bestudeerde passages van de He-

breeuwse Bijbel. Toch blijven er nog steeds veel onbeantwoorde vragen bestaan.57 Het schep-

pingsverhaal presenteert zich als een hoog gestructureerde en formele vertelling, opgebouwd 

rond een zevendaagse indeling. Binnen deze literaire structuur hanteert de tekst een systema-

tische en repetitieve stijl, die de plechtigheid en het ritme van de scheppingshandeling bena-

drukt. De goddelijke spreker, aangeduid met de naam אלהים, initieert elke scheppingsdaad 

met een handelende uitspraak die onmiddellijk werkelijkheid tot stand brengt.58 Naarmate de 

week vordert, worden de beschrijvingen uitgebreider en worden de handelingen van God in-

houdelijk rijker. Het narratief eindigt in een toepassing die gericht is op het leven van Israël, 

waarin de zevendaagse structuur van de schepping een fundament vormt voor de instelling 

van de sabbat (zie Gen. 2:1-3).59 Na een inleiding van het scheppingsverhaal in Genesis worden 

de Hebreeuwse tekst en de Nederlandse vertaling gepresenteerd. Aansluitend volgt een tek-

stuele analyse met bijzondere aandacht voor de thematiek van licht en duisternis in Genesis 1 

en het opvallende gebruik van het meervoud “laten Wij mensen maken” in Genesis 1:26. Beide 

elementen worden in paragraaf 5 in verband gebracht met de christologische interpretaties 

zoals die in het Johannesevangelie tot uitdrukking komen. 

 

Het scheppingsverhaal van Genesis 1-2: Hebreeuwse tekst 

 

Gen. 1:1  ית ִׁ֖ רֵאש  א  aבְּ ָ֣ רָּ ים  בָּ ִ֑ ת  אֱלֹה  ם  אֵֵ֥ י  מִַׁ֖ ת  הַשָּ אֵֵ֥ רֶץ׃  וְּ ָֽ אָּ רֶץ  2  60הָּ אָָּ֗ הָּ ה  וְּ ֵ֥ תָּ יְּ הו    הָּ הו  ת ֹ֨ שֶךְ  וָּב ֹ֔ ח ִׁ֖   וְּ

נֵָ֣י וֹם עַל־פְּ הִ֑ וחַ   תְּ רָ֣ ים  וְּ פֶת אֱלֹה ֹ֔ רַחִֶׁ֖ נֵֵ֥י  מְּ ם׃  עַל־פְּ י  ָֽ אמֶר  3 הַמָּ ים  וַי ֵ֥ ִׁ֖ י  אֱלֹה  ָ֣ ה  וֹר  יְּ וֹר׃  אִ֑ י־אָֽ ה  ַֽיְּ  4  וַָֽ
 

56 Ronald S. Hendel. Genesis 1-11: A New Translation with Introduction and Commentary  (New Haven; London: 
Yale University Press, 2024), 1, Smartcat. 
57 Van Kooten, The Creation of Heaven and Earth, 3. 
58 Good, Genesis 1-11, 7. 
59 Good, Genesis 1-11, 7. 
60 De Hebreeuwse tekst is overgenomen van de BHS uit Accordance Bible-Software en vervolgens gecontroleerd 
op eventuele fouten aan de hand van de fysieke versie Biblia Hebraica Stuttgartensia (1997), dit geldt overigens 
voor de hele scriptie. 



N.J.C. Lahdo | S5384273 

18 
 

א ים  וַיַ ַֽרְּ ִ֛ וֹר אֱלֹה  אִׁ֖ וֹב  אֶת־הָּ י־טִ֑ ל כ  דֵָ֣ ים  וַיבְַּ ין  אֱלֹה ֹ֔ וֹר  בֵֵ֥ אִׁ֖ ין הָּ שֶךְ׃  ובֵֵ֥ א  5  הַח ָֽ רָֹּ֨ קְּ ים וַי  ִ֤  ׀ אֱלֹה 
וֹם לָּאוֹר   שֶךְ יֹ֔ לַח ִׁ֖ א וְּ רָּ ָ֣ לָּה קָּ ִ֑יְּ י־עֵֶ֥רֶב לָּ ה  ַֽיְּ קֶר וַָֽ י־ב ִׁ֖ ה  ַֽיְּ וֹם וַָֽ ד׃ יֵ֥ ָֽ  פ אֶחָּ

 
אמֶר  6 ים וַי ָ֣ י  אֱלֹה ֹ֔ ֵ֥ ה  יעַ   יְּ ִׁ֖ ק  וֹךְ רָּ תָ֣ ם בְּ י  ִ֑ י הַמָּ ָ֣ יה  יל  ו  ד ֹ֔ ין מַבְּ ם  בֵֵ֥ י  ם  מִַׁ֖ י  ָֽ ים    וַיַָ֣עַש   7  ׃aלָּמָּ אֶת־   אֱלֹה 

יעַ   ק  רָּ ל הָּ דֵָ֗ ין  וַיבְַּ ם    בִֵ֤ י  חַת  אֲשֶר   הַמַ  תַָ֣ יעַ  מ  ק ֹ֔ רָּ ין לָּ ם  ובֵָ֣ י  ר  הַמַֹ֔ יעַ  מֵעַָ֣ל  אֲשִֶׁ֖ ִ֑ ק  רָּ ןa   לָּ י־כֵָֽ ה  ַֽיְּ  8  ׃aוַָֽ

א רָּ  קְּ ים וַי  ִ֛ יעַ  אֱלֹה  ִׁ֖ ק  רָּ ָֽ ם לָּ י  ִ֑ מָּ י־עֵֶ֥רֶב שָּ ה  ַֽיְּ קֶר וַָֽ י־ב ִׁ֖ ה  ַֽיְּ וֹם וַָֽ י׃ יֵ֥ ָֽ  פ שֵנ 

 
אמֶר  9 ים  וַי ָ֣ ו  אֱלֹה ָ֗ וֹ֨ קָּ ם  י  י  חַת הַמַַּ֜ תִַ֤ ם    מ  י  מַ  וֹם הַשָּ קָ֣ ד  a  אֶל־מָּ ה  אֶחָֹּ֔ אִֶׁ֖ תֵרָּ ה  וְּ ִ֑ שָּ ן  הַיבַָּ י־כֵָֽ ה  ַֽיְּ  10  ׃bוַָֽ

א רָֹּ֨ קְּ ים וַי  ִ֤ ה    ׀ אֱלֹה  שָּ רֶץ  לַיבַָּ וֵֵ֥ה  אֶֹ֔ קְּ מ  ם  ולְּ י  א  הַמִַׁ֖ ָ֣ רָּ ים  קָּ ִ֑ א  ימַ  ים  וַיֵַַֽ֥רְּ ִׁ֖ וֹב׃ אֱלֹה  י־טָֽ אמֶר  11 כ    וַי ָ֣

ים א  אֱלֹה ָ֗ שִֵ֤ דְּ רֶץ    תַָֽ אָּ  שֶאa  הָּ שֶב  דֶֹ֔ יעַ  a עֵֵ֚ ָ֣ ר  רַע  מַזְּ י b עֵָ֣ץ  זֶֹ֔ ִ֞ ר  שֶה  פְּ י    ע ִ֤ ר  וֹ  פְּ ינֹ֔ מ  ר c  לְּ וֹ  אֲשֵֶ֥ עוֹ־בִׁ֖   זַרְּ
רֶץ ִ֑ אָּ ן׃  עַל־הָּ י־כֵָֽ ה  ַֽיְּ א  12  וַָֽ רֶץ  וַתוֹצֵֹ֨ אַָּּ֜ שֶא הָּ יעַ   עֵָ֣שֶב  דֶֶּ֠ ִ֤ ר  רַע   מַזְּ הו  זֶ  ינֵֹ֔ מ  עֵ ץ לְּ שֶה וְּ י  ע ֵ֥ ִ֛ ר  ר פְּ  אֲשֵֶ֥

וֹ עוֹ־בִׁ֖ ינִֵ֑הו זַרְּ מ  א לְּ ים וַיֵַַֽ֥רְּ ִׁ֖ וֹב׃ אֱלֹה  י־טָֽ י־עֵֶ֥רֶב 13 כ  ה  ַֽיְּ קֶר וַָֽ י־ב ִׁ֖ ה  ַֽיְּ וֹם וַָֽ י׃ יֵ֥ ָֽ יש  ל   פ שְּ

 
אמֶר  14 ים וַי ָ֣ י  אֱלֹה ָ֗ ִ֤ ה  ת    יְּ ר  א  יעַ   מְּ ָ֣ ק  רְּ ם  ב  י  מַֹ֔ יל  הַשָּ ד ִּ֕ הַבְּ ין  לְּ וֹם  בֵֵ֥ ין  הַיִׁ֖ לָּה  ובֵָ֣ ִ֑יְּ ו  הַלָּ יִ֤ הָּ ת    וְּ ת  א    לְּ

ים וֹעדֲ ֹ֔ מָ֣ ים  ולְּ ִׁ֖ יָּמ  ים׃  ולְּ ָֽ נ  שָּ ו  15  וְּ יִ֤ הָּ ת    וְּ אוֹר  מְּ יעַ   ל  ָ֣ ק  רְּ ם ב  י  מַֹ֔ יר  הַשָּ ִׁ֖ א  הָּ רֶץ  לְּ ִ֑ אָּ ן׃  עַל־הָּ י־כֵָֽ ה  ַֽיְּ  16  וַָֽ

ים  וַיַָ֣עַש  נֵֵ֥י  אֱלֹה ֹ֔ ת  אֶת־שְּ ר ִׁ֖ א  ים  הַמְּ ִ֑ ל  ד  וֹר  הַגְּ אִ֤ ל   אֶת־הַמָּ לֶת  הַגָּד  שֶָ֣ מֶמְּ וֹם  לְּ וֹר  הַיֹ֔ אִ֤ אֶת־הַמָּ ן    וְּ ט    הַקָּ
לֶת שֶָ֣ מֶמְּ לָּה לְּ יְּ ת  הַלַֹ֔ אִֵׁ֖ ים׃  וְּ ָֽ ב  ן  17  הַכוֹכָּ תֵֵ֥ ם וַי  ִ֛ תָּ ים  א  ִׁ֖ יעַ  אֱלֹה  ָ֣ ק  רְּ ם ב  י  ִ֑ מָּ יר  הַשָּ ִׁ֖ א  הָּ רֶץ׃  לְּ ָֽ אָּ   עַל־הָּ

ל   18 ש  מְּ ל  וֹם  וְּ לָּה  בַיָ֣ יְּ יל  ובַלַֹ֔ ד ֹ֔ לֲהַבְּ ין  וָֽ וֹר  בֵֵ֥ אִׁ֖ ין  הָּ שֶךְ  ובֵָ֣ א  הַח ִ֑ ים  וַיֵַַֽ֥רְּ ִׁ֖ וֹב׃  אֱלֹה  י־טָֽ י־עֵֶ֥רֶב  19  כ  ה  ַֽיְּ   וַָֽ

קֶר י־ב ִׁ֖ ה  ַֽיְּ וֹם וַָֽ י׃ יֵ֥ ָֽ יע  ב   פ רְּ
 

אמֶר  20 ים  וַי ָ֣ ו  אֱלֹה ֹ֔ צָ֣ רְּ שְּ ם  י  י  רֶץ  הַמַֹ֔ ִ֑ה  נֶָ֣פֶש   שִֶׁ֖ עוֹף    חַיָּ עוֹפֵָ֣ף  וְּ רֶץ  יְּ אָֹּ֔ נִֵׁ֖י  עַל־הָּ יעַ   עַל־פְּ ֵ֥ ק   רְּ

ם י  ָֽ מָּ א 21  ׃aהַשָּ ָ֣ רָּ בְּ ים  וַי  ִׁ֖ם  אֱלֹה ֹ֔ ינ  ים  אֶת־הַתַנ  ִ֑ ל  ד  ת  הַגְּ אֵָ֣ ל־נֶָ֣פֶש   וְּ ָ֣ה  כָּ חַיָּ שֶת ׀  הַָֽ מֶֶ֡ ר  ָֽ ו  אֲשֶר    הָּ צֹ֨ רְּ  שָּ
ם י  ם  הַמַַּ֜ ינֵהֶָ֗ ָֽ מ  ת  a לְּ אֵֹ֨ וֹף וְּ ל־עִ֤ נָּף   כָּ הו  כָּ ינֵֹ֔ מ  א לְּ ים  וַיֵַַֽ֥רְּ ִׁ֖ וֹב׃ אֱלֹה  י־טָֽ רֶךְ  22 כ  בָּ  ם וַיְּ ִ֛ תָּ ים א  ִׁ֖   אֱלֹה 

ר ו לֵאמ ִ֑ רָ֣ ו  פְּ בָ֗ ו ורְּ אִ֤ לְּ ם    ומ  י  ים  אֶת־הַמַ  וֹף בַימַ ֹ֔ עִׁ֖ הָּ ֵ֥רֶב וְּ רֶץ׃  י  ָֽ אָּ י־עֵֶ֥רֶב  23  בָּ ה  ַֽיְּ קֶר וַָֽ י־ב ִׁ֖ ה  ַֽיְּ וֹם  וַָֽ   יֵ֥

י׃ ָֽ יש   פ חֲמ 
 

אמֶר  24 ים  וַי ָ֣ א אֱלֹה ָ֗ רֶץ  תוֹצֵֹ֨ אַָּּ֜ הּ חַיָּה    נִֶ֤פֶש   הָּ ינָֹּ֔ מ  ה לְּ ֵ֥ הֵמָּ מֶש  בְּ רִֶ֛ רֶץ  וָּ תוֹ־אִֶׁ֖ יְּ חַָֽ ִ֑הּ  וְּ ינָּ מ  ן׃ לְּ י־כֵָֽ ה  ַֽיְּ   וַָֽ
ים   וַיַָ֣עַש  25 ת  אֱלֹה  רֶץ  אֶת־חַיַֹ֨ אַָּּ֜ הּ  הָּ ינָָּ֗ מ  ה    לְּ הֵמָּ אֶת־הַבְּ הּ  וְּ ינָֹּ֔ מ  ת לְּ אִֵ֛ מֶש   וְּ ל־רֵֶ֥ ה  כָּ ִׁ֖ מָּ אֲדָּ ָֽ ינִֵ֑הו  הָּ מ    לְּ

א ים וַיֵַַֽ֥רְּ ִׁ֖ וֹב׃ אֱלֹה  י־טָֽ אמֶר  26  כ  ים  וַי ָ֣ ה אֱלֹה ֹ֔ ם  נַָֽעֲשֵֶ֥ ִ֛ דָּ נו  אָּ מִֵׁ֖ צַלְּ נו בְּ מותִֵ֑ דְּ דו    a  כ  רְּ י  ת וְּ גַֹ֨ דְּ ם  ב    הַיַָּּ֜

וֹף עָ֣ ם ובְּ י  מַָ֗ ה    הַשָּ הֵמָּ ל ובַבְּ כָּ רֶץbובְּ אָֹּ֔ מֶש   ־הָּ רִֶׁ֖ ל־הָּ כָּ ש   ובְּ מֵֵ֥ ר  ָֽ רֶץ׃  הָּ ָֽ אָּ א  27  עַל־הָּ רָֹּ֨ בְּ ים  וַי  ִ֤  ׀  אֱלֹה 

ם   דָּ אָּ ָֽ וֹ  אֶת־הָּ מֹ֔ צַלְּ לֶם a  בְּ צֵֶ֥ ים  בְּ ִׁ֖ א  אֱלֹה  ָ֣ רָּ וֹ  בָּ תִ֑ ֵ֥ר  א  ה  זָּכָּ ִׁ֖ קֵבָּ א  ונְּ ֵ֥ רָּ ם׃  בָּ ָֽ תָּ רֶךְ 28  א  ָ֣ בָּ ם    וַיְּ תָּ ים    א    אֱלֹה 
אמֶר ם  וַי ֹ֨ הֶַּ֜ ים לָּ ו  אֱלֹה ָ֗ רֵ֥ ו  פְּ בִ֛ ו  ורְּ אֵ֥ לְּ רֶץ  ומ  ִׁ֖ אָּ הָּ   אֶת־הָּ ִ֑ ש  בְּ כ  ו וְּ דִ֞ גִַ֤ת  ורְּ דְּ וֹף הַיָּם   ב  עָ֣ ם ובְּ י  מַֹ֔  a הַשָּ

ִׁ֖ה ל־חַיָּ כָּ שֶת b  ובְּ מֵֶ֥ ר  ָֽ רֶץ׃  הָּ ָֽ אָּ אמֶר 29  עַל־הָּ ים  וַי ָ֣ נֵה    אֱלֹה ָ֗ י  ה  ת  תַֹ֨ ם  נָּ כֶַּ֜ ל־עֵָ֣שֶב  לָּ עַ   ׀  אֶת־כָּ רֵָ֣ רַע  ז   זֶָ֗

נֵָ֣י  אֲשֶר   רֶץ  עַל־פְּ אָֹּ֔ ל־הָּ עִֵ֛ץ  כָּ ל־הָּ אֶת־כָּ וֹ  וְּ י־עִֵׁ֖ץ אֲשֶר־בֵ֥ ר  עַ   פְּ רֵָ֣ ִַֽ֑רַע ז  כֵֶ֥ם  זָּ יִֶׁ֖ה לָּ הְּ ָֽ ה׃  י  ָֽ לָּ כְּ אָּ  30  לְּ
ל־חַיַָ֣ת כָּ לְּ רֶץ  וָֽ אָּ וֹף  הֶָּּ֠ ל־עֹ֨ כָּ ם  ולְּ י  מַַּ֜ ל הַשָּ כ ָ֣ ש  ׀  ולְּ רֶץ  רוֹמֵָ֣ אָָּ֗ ה נֶָ֣פֶש   אֲשֶר־בוֹ    עַל־הָּ ־כָּל־ aאֶת חַיָֹּ֔

ִ֑ה עִֵׁ֖שֶב יֵֶַֽ֥רֶק לָּ כְּ אָּ ן׃  לְּ י־כֵָֽ ה  ַֽיְּ א  31  וַָֽ ים    וַיִַַֽ֤רְּ ר  אֱלֹה  ל־אֲשֶָ֣ ה  אֶת־כָּ שָֹּ֔ וֹב  עָּ נֵה־טִׁ֖ ה  ד  וְּ א ִ֑ י־עֵֶ֥רֶב מְּ ה  ַֽיְּ   וַָֽ

קֶר י־ב ִׁ֖ ה  ַֽיְּ וֹם וַָֽ י׃ יֵ֥ ָֽ ש   פ הַש 
 



N.J.C. Lahdo | S5384273 

19 
 

ו  2:1 כ לִ֛ ם  וַיְּ י  מֵַ֥ רֶץ  הַשָּ ִׁ֖ אָּ הָּ ם׃  וְּ ָֽ אָּ בָּ ל־צְּ כָּ כִַ֤ל  2  וְּ ים    וַיְּ וֹם  אֱלֹה  י בַיָ֣ יע ֹ֔ ב  וֹ  a הַשְּ תִׁ֖ לַאכְּ ר  מְּ ה  אֲשֶָ֣ ִ֑ שָּ  עָּ
ת   ב  שְּ וֹם וַי  י בַיָ֣ יע ֹ֔ ב  וֹ  הַשְּ תִׁ֖ לַאכְּ ל־מְּ כָּ ר  מ  ה׃ אֲשֵֶ֥ ָֽ שָּ רֶךְ  3  עָּ ִ֤ בָּ ים   וַיְּ וֹם  אֱלֹה  י  אֶת־יָ֣ יע ֹ֔ ב  ש   הַשְּ קַדִֵׁ֖  וַיְּ

וֹ תִ֑ י  א  ָ֣ וֹ  כ  בַת    בִ֤ וֹ  שָּ תֹ֔ לַאכְּ ל־מְּ כָּ א  מ  ֵ֥ רָּ ים  אֲשֶר־בָּ ִׁ֖ וֹת׃  אֱלֹה  לֶה  4  פ לַעֲשָֽ וֹת   a  אֵָ֣ ד  ם  תוֹלְּ י  מִַ֛  הַשָּ

רֶץ ִׁ֖ אָּ הָּ ם וְּ ִ֑ אָּ רְּ ָֽ בָּ ה    בְּ
 

 

Het scheppingsverhaal van Genesis 1-2: Nederlandse vertaling 

 

1:1 In het begin schiep God de hemelen en de aarde. 2 De aarde was vormloos en leeg, en 

duisternis was over het aangezicht van de diepte; en de Geest van God zweefde over het aan-

gezicht van de wateren. 3 En God zei: “Laat er licht zijn! En er was licht.” 4 God zag dat het licht 

goed was, en God maakte een scheiding tussen het licht en tussen de duisternis. 5 En God 

noemde het licht, dag en de duisternis noemde Hij nacht, toen was het avond geweest en het 

was morgen geweest; de eerste dag. 

 

1:6 En God zei: “Laat er een uitspansel zijn in het midden van het water, en laat het een 

scheiding maken tussen wateren en wateren!” 7 En God maakte dat uitspansel en maakte een 

scheiding tussen de wateren dat onder het uitspansel is, en tussen de wateren dat boven het 

uitspansel is. En het was zo. 8 En God noemde het uitspansel, hemelen; toen was het avond 

geweest en het was morgen geweest; de tweede dag. 

 

1:9 En God zei: “laat de wateren dat onder de hemelen is, naar één plaats samenkomen en 

laat het droge tevoorschijn komen!” En het was zo. 10 En God noemde het droge, aarde en 

het samengekomen wateren noemde Hij zeeën; en God zag dat het goed was. 11 En God zei: 

“laat de aarde gewassen opbloeien: zaaddragende planten en vruchtbomen, die elk naar hun 

soort vrucht dragen, waarin hun zaad is op de aarde!” En het was zo. 12 En de aarde bracht 

gewassen voort: zaaddragend gewassen naar zijn soort en bomen die vrucht dragen waarin 

hun zaad is naar hun soort; en God zag dat het goed was. 13 Toen was het avond geweest en 

het was morgen geweest; de derde dag. 

 

1:14 En God zei: “laat er lichten zijn aan het uitspansel van de hemelen om scheiding te 

maken tussen de dag en tussen de nacht; en laten zij zijn tot tekenen, en tot aanduiding van 



N.J.C. Lahdo | S5384273 

20 
 

seizoenen en van dagen en jaren! 15 En laten zij tot lichten zijn aan het uitspansel van de 

hemelen om licht te geven op de aarde!” En het was zo. 16 En God maakte twee grote lichten: 

het grote licht om de dag te besturen en het kleine licht om de nacht te besturen, en de ster-

ren. 17 En God zette deze aan het uitspansel van de hemelen om licht te geven op de aarde; 

18 om de dag en de nacht te besturen en om scheiding te maken tussen het licht en tussen de 

duisternis; en God zag dat het goed was. 19 Toen was het avond geweest en het was morgen 

geweest; de vierde dag. 

 

1:20 En God zei: “laat de wateren wemelen van wemelende levende creaties en vogels over 

de aarde vliegen, langs het oppervlakte van het uitspansel van de hemelen!” 21 En God schiep 

de grote zeedieren en alle wemelende levende creaties waarvan het water wemelt, naar hun 

soort, en alle gevleugelde vogels naar hun soort; en God zag dat het goed was. 22 En God 

zegende deze en zei: “wees vruchtbaar en vermenigvuldig, en vul de wateren van de zeeën; 

en laat de vogels vermenigvuldigd worden op de aarde! 23 Toen was het avond geweest en 

het was morgen geweest; de vijfde dag. 

 

1:24 En God zei: “laat de aarde levende creaties van alle soorten voortbrengen: vee, krui-

pende dieren en wilde dieren van de aarde, naar zijn soort!” En het was zo. 25 En God maakte 

de wilde dieren van de aarde naar zijn soort, het vee naar zijn soort, en alle kruipende dieren 

van de aardbodem naar zijn soort; en God zag dat het goed was. 26 En God zei: “laten Wij 

mensen maken naar Ons beeld, naar Onze gelijkenis en laten zij heerschappij hebben over de 

vissen van de zee en over de vogels in de hemelen, over het vee, over heel de aarde en over 

al de kruipende dieren die over de aarde kruipen!” 27 En God schiep de mens naar Zijn beeld, 

naar het beeld van God schiep Hij hen, mannelijk en vrouwelijk schiep Hij hen. 28 En God 

zegende hen en God zei tegen hen: “wees vruchtbaar en vermenigvuldig, vul de aarde en on-

derwerp haar, en heers over de vissen van de zee, over de vogels in de hemelen en over al de 

dieren die over de aarde kruipen!” 29 En God zei: “zie Ik geef jullie al het zaaddragende gewas 

dat op het oppervlakte van de aarde is en alle bomen waaraan zaaddragende vruchtbomen 

zijn, dat zal jullie tot voedsel zijn. 30 Maar aan al de dieren van de aarde en aan alle vogels in 

de hemelen, aan alles wat over de aarde kruipt, waarin leven is, heb Ik al het groene gewas als 

voedsel gegeven.” En het was zo. 31 En God zag alles wat Hij gemaakt had, en zie, het was heel 

goed. Toen was het avond geweest en het was morgen geweest; de zesde dag. 



N.J.C. Lahdo | S5384273 

21 
 

2:1 Zo zijn de hemelen en de aarde voltooid, en al hun legermacht. 2 Toen God op de ze-

vende dag Zijn werk dat Hij gemaakt had, voltooid had, rustte Hij op de zevende dag van al Zijn 

werk dat Hij gemaakt had. 3 En God zegende de zevende dag en heiligde die, want daarop 

rustte Hij van al Zijn werk, dat God maakte in de schepping. 4a Dit zijn de generaties van de 

hemelen en de aarde toen zij geschapen werden. 

 

4.1. Licht en duisternis 

Het verslag van Gods scheppingsdaden wordt gepresenteerd volgens een vast en gestructu-

reerd patroon. Zo begint elke scheppingsdag met Gods uitspraak: “Laat (…)” [יהי], gevolgd 

door de vervulling ervan met de zin “En het was zo” [ויהי־כן], soms aangevuld met een uitge-

breidere verklaring (verzen 3, 16, 21, 27). Deze herhaling benadrukt zowel Gods absolute heer-

schappij over de schepping als het feit dat de gehele schepping Zijn doeleinden weerspiegelt.61 

Op de eerste dag wordt de heersende ‘duisternis’ [חשך] doorbroken (Gen. 1:1-3), niet door 

het ‘licht’ [אור] van hemellichamen – die verschijnen pas later in het scheppingsverhaal (vgl. 

Gen. 1:14-19) – maar door een licht dat rechtstreeks van God komt. Dit goddelijke licht verdrijft 

de ‘chaos’ [ ובהו  תהו ] en vormt zo de eerste stap in het scheppen van een geordend univer-

sum.62 Hoewel het licht nu als tegenhanger van de duisternis bestaat, wordt de duisternis niet 

weggenomen. Integendeel, beide elementen blijven naast elkaar bestaan. God brengt een 

scheiding aan tussen licht en duisternis, waarmee Hij een fundamentele ordening van de wer-

kelijkheid tot stand brengt. Door deze scheiding benoemt Hij het licht tot ‘dag’ [יום] en de 

duisternis tot ‘nacht’ [לילה]. Op deze wijze wordt niet alleen orde aangebracht in de kosmi-

sche chaos, maar wordt ook het begin van het tijdsverloop gemarkeerd.63 In samenhang daar-

mee brengen Gods eerste woorden licht voort om de duisternis te verdrijven die over de aarde 

lag. Daarmee presenteert de tekst God niet alleen als een ordelijke schepper, maar belangrij-

ker nog, als een machtige schepper waarvan de woorden op zichzelf al daden tot stand bren-

gen.64 Wat tot werkelijkheid komt, is precies wat God in Zijn spreken heeft aangekondigd. Toch 

 
61 Davidson, The Cambridge Bible Commentary, 17. 
62 Davidson, The Cambridge Bible Commentary, 17. 
63 Brayford, Genesis, 210. 
64 Brayford, Genesis, 210. 



N.J.C. Lahdo | S5384273 

22 
 

blijft het in sommige gevallen niet alleen bij Zijn scheppend spreken. In tegenstelling tot het 

licht, dat ogenblikkelijk ontstond als gevolg van Gods bevel, lijkt het ‘uitspansel’ [רקיע] in vers 

6 aanvullende scheppingsactiviteit te vereisen. Van dit element wordt voor het eerst expliciet 

vermeld dat God het ‘maakte’ [עשה] (Gen. 1:7), waarmee het uitspansel het eerste concrete 

object is dat niet slechts door spreken tot stand komt, maar ook door een handeling. 65 

In Gen. 1:14-19 richt God opnieuw Zijn aandacht op de hemel en spreekt de hemelse ‘licht-

bronnen’ [ מארת] tot bestaan. Deze hemellichamen krijgen verschillende functies toegewezen. 

Zo dienen zij als instrumenten voor het vaststellen van tijdseenheden. In aansluiting op Gods 

eerdere scheiding van licht en duisternis – respectievelijk dag en nacht – zijn de lichtdragers 

bedoeld om dit dagelijkse ritme voort te zetten én uit te breiden naar langere of meer specifiek 

afgebakende tijdsperiodes. Daarnaast hebben zij als functie om licht te geven aan de hemel, 

dat vervolgens op de aarde schijnt.66 Toch blijft, zoals door vele commentatoren is opgemerkt, 

Gods soevereiniteit onverminderd aanwezig. De hemellichamen – in veel omringende culturen 

vereerd als godheden – functioneren in Genesis 1 niet als zelfstandige machten, maar als on-

dergeschikte elementen die nauwgezet Gods bevelen uitvoeren. Om hun afhankelijkheid en 

onderworpenheid aan God verder te benadrukken, vermeldt de tekst expliciet dat God deze 

lichtbronnen maakt. Hun bestaan is dus uitsluitend het resultaat van Zijn goddelijke uitspraak. 

Binnen deze uitvoering concretiseert God Zijn scheppingsopdracht door twee ‘grote lichten’ 

[ הגדלים  המארת ] te vormen: het ‘grotere licht’ [ הגדל  המאור ] om te heersen over de dag, en 

het ‘kleinere licht’ [ הקטן  המאור ] om te heersen over de nacht. Door deze hiërarchische toe-

wijzing krijgen de lichtdragers niet alleen een functionele rol binnen de kosmische orde, maar 

ook wordt hun volledige afhankelijkheid van de Schepper bevestigd.67 Ondanks hun essentiële 

rol binnen de kosmische orde, worden deze hemellichamen door God niet bij naam ge-

noemd.68 De afwezigheid van naamgeving draagt mogelijk bij aan de theologische intentie van 

de tekst: het benadrukken van Gods absolute soevereiniteit, zelfs over die hemellichamen die 

elders als goddelijk werden gezien. 

 
65 Brayford, Genesis, 211. 
66 Brayford, Genesis, 216. 
67 Brayford, Genesis, 216. 
68 Brayford, Genesis, 217. 



N.J.C. Lahdo | S5384273 

23 
 

Elke passage in het scheppingsverslag wordt afgesloten met de terugkerende zin: “Toen 

was het avond geweest en het was morgen geweest; de (…) dag” [   יום  ויהי־בקר  ויהי־ערב

(…)]. Volgens Robert Davidson zou de volgorde – eerst de avond, daarna de morgen – kunnen 

verwijzen naar de vroege religieuze kalender uit het Oude Testament, waarin een nieuwe dag 

begint bij zonsondergang (zie Lev. 23:32). Davidson wijst er echter ook op dat deze formulering 

mogelijk de natuurlijke opeenvolging van licht en duisternis weerspiegelt: na de schepping van 

het licht markeert de avond het einde van de eerste helft van de dag, en de ochtend het begin 

van de tweede helft, waarin het nieuwe licht aanbreekt.69 Beide perspectieven zijn goed on-

derbouwd en sluiten elkaar niet uit. Integendeel, deze versterken elkaar juist. De tekst kan 

gelezen worden als een liturgische georiënteerde vertelling die tegelijkertijd een kosmische 

orde en tijdsstructuur vestigt. In die zin is Davidsons gecombineerde benadering overtuigend 

en goed voor een diepere exegese van Genesis 1. 

Na de meeste scheppingsdaden wordt het oordeel ‘goed’ [טוב] uitgesproken. Dit oordeel 

ontbreekt echter na de schepping van het ‘uitspansel’ [רקיע] van de hemelen (vers 7) en de 

‘mens’ [אדם] (vers 27). Toch valt de gehele schepping uiteindelijk onder het terugblikkende 

oordeel van vers 31: “En God zag alles wat Hij gemaakt had, en zie, het was heel goed” [   וירא

מאד  והנה־טוב  עשה  את־כל־אשר  אלהים ]. Genesis 1:1-2:4 maakt zo duidelijk dat de wereld 

en alles wat daarin is gelijkgesteld kan worden aan God, en het wijst ook de tegenovergestelde 

opvatting af dat de geschapen wereld op enige wijze kwaad is of een vijand van God. Hoewel 

Oudtestamentische schrijvers de harde realiteit van kwaad en tragedie in de wereld erkennen, 

vermijdt de scheppingsverhaal expliciet een dualistische verklaring voor het bestaan van 

kwaad.70 

Om terug te komen op de kernargumenten uit deze paragraaf over licht en duisternis: Ge-

nesis 1 presenteert licht als de eerste fundamentele daad van Gods scheppend handelen, 

waarmee de duisternis wordt doorbroken. Dit licht komt niet van natuurlijke lichtbronnen, 

maar direct van God, wat Zijn goddelijke oorsprong en centrale rol in de scheppingsorde be-

nadrukt. Licht en duisternis worden niet als strijdige machten voorgesteld, maar als comple-

mentaire elementen binnen Gods geordende schepping. De voortdurende afwisseling van licht 

 
69 Davidson, The Cambridge Bible Commentary, 17-18. 
70 Davidson, The Cambridge Bible Commentary, 17. 



N.J.C. Lahdo | S5384273 

24 
 

en duisternis vormt bovendien de basis voor het tijdsverloop en weerspiegelt een diep theo-

logisch en liturgisch ritme. Daarmee wijst het scheppingsverhaal elk kosmisch dualisme af en 

bevestigt het de goedheid van de gehele geschapen werkelijkheid, waarin licht en duisternis 

beide een plaats hebben binnen Gods bedoelingen. Na de bespreking van het thema licht en 

duisternis verschuift de aandacht nu op het meervoudige ‘Wij’-motief in het scheppingsver-

haal. Deze opvallende meervoudsvorm roept vragen op over de aard van Gods spreken en 

heeft aanleiding gegeven tot uiteenlopende interpretaties, zoals het idee van de Drie-eenheid 

of de aanwezigheid van een hemelse raad die betrokken is bij het goddelijke handelen. 

 

4.2. Laten ‘Wij’ mensen maken 

Op de zesde dag van de schepping vinden twee belangrijke creatieve daden plaats (Gen. 1:24-

31. Allereerst worden de ‘levende wezens’ [ חיה  נפש  ] geschapen die op het land leven (Gen. 

1:24-25). Deze worden onderverdeeld in drie groepen: wilde dieren, vee en kruipende dieren 

– alle schepsels die zich over de aarde voortbrengen [ למינה  וחיתו־ארץ  ורמש   בהמה ]. Toch 

ligt de nadruk niet op deze dieren, maar op een bijzonder landwezen dat het hoogtepunt vormt 

van de schepping: de mens. In het Hebreeuws aangeduid met אדם, een term die niet alleen 

naar het individuele menselijke wezen verwijst, maar ook collectief naar de menselijke soort 

als geheel.71 

Wat over de mens wordt gezegd in Genesis 1:26 is opvallend, vooral omdat de stijl van de 

scheppingsuitspraken ineens verandert. Waar eerder sprake was van een onpersoonlijke for-

mulering als: “Laat er licht zijn!” [ אור  יהי ] (Gen. 1:3), klinkt bij de schepping van de mens 

ineens: “laten Wij mensen maken naar Ons beeld, naar Onze gelijkenis (…)” [   אדם  נעשה

כדמותנו  בצלמנו ]. Deze overgang naar de eerste persoon meervoud heeft veel vragen opge-

roepen onder wetenschappers.72 Voor zover de Septuagint de Masoretische Tekst volgt, lijkt 

de vertaler geen theologisch bezwaar te hebben gehad tegen de meervoudige aansporing “la-

ten Wij mensen maken” [Ποιήσωμεν ἄνθρωπον].73 Vroege christelijke schrijvers zagen hierin 

 
71 Davidson, The Cambridge Bible Commentary, 23. 
72 Davidson, The Cambridge Bible Commentary, 24. 
73 Brayford, Genesis, 220. 



N.J.C. Lahdo | S5384273 

25 
 

een verwijzing naar de Drie-eenheid.74 In dat geval wordt de uitdrukking רוח  אלהים in Gene-

sis 1:2, evenals de Griekse tegenhanger πνεῦμα θεοῦ, door christelijke apologeten doorgaans 

geïnterpreteerd als een verwijzing naar ‘Gods Geest’. Zowel πνεῦμα als רוח zijn echter taal-

kundig veelzijdige begrippen, die afhankelijk van de context kunnen worden vertaald als ‘wind’, 

‘adem’ of ‘geest’.75 Volgens Davidson is het echter onwaarschijnlijk dat de tekst oorspronkelijk 

bedoeld was als een expliciete verwijzing naar de Heilige Geest. Een dergelijke uitleg projec-

teert een latere theologische ontwikkeling terug op een oudtestamentische tekst, terwijl deze 

manier van meervoudig spreken over God slechts zelden voorkomt in het Oude Testament.76 

In feite komt het gebruik van het meervoud in verband met God slechts op een paar andere 

plaatsen voor: Genesis 3:22, 11:7 en Jesaja 6:8. In al deze gevallen lijkt er een echo te klinken 

van het oude, mythologische beeld van het hemelse raad – een goddelijke hofhouding waarin 

de hoogste god overlegt bij belangrijke beslissingen. Vergelijk bijvoorbeeld Psalm 82:1, waar 

sprake is van God die rechtspreekt te midden van de goden. Deze setting verleent extra plech-

tigheid en gewicht aan de schepping van de mens. Toch laat het scheppingsverhaal zelf er geen 

twijfel over bestaan: het is de ene, unieke God van Israël die de mens schept. Dat blijkt duide-

lijk uit vers 27, waar de werkwoorden weer in het enkelvoud staan: “En God schiep (…) God 

schiep hen (…) Hij schiep hen.” Binnen het kader van zijn stevige monotheïstische overtuiging 

aarzelt de auteur van Genesis 1 niet om bestaande mythologische vormen en taal te gebruiken 

– maar wel op een manier die zijn geloof in de ene God volledig intact laat.77 

De termen beeld [צלמ] en gelijkenis [דמות] in Genesis 1:26 moeten waarschijnlijk niet van 

elkaar worden onderscheiden. De combinatie van beide termen zouden eerder begrepen moe-

ten worden als een stilistische verdubbeling om nadruk te geven. De tekst benadrukt daarmee 

dat de mens op een unieke wijze op God lijkt – een eigenschap die hem onderscheidt van de 

dieren (vgl. Gen. 1:28; Ps. 8:3-8). Wat die gelijkenis precies inhoudt, wordt in de tekst zelf niet 

uitgelegd. Daarom zijn er door de eeuwen heen verschillende interpretaties voorgesteld. Eén 

benadering stelt dat de gelijkenis betrekking zou hebben op Gods lichamelijke vorm. Deze hy-

pothese vindt steun in bepaalde passages uit het Oude Testament waarin God wordt beschre-

ven met menselijke kenmerken zoals handen, ogen en voeten. Toch is het waarschijnlijker dat 

 
74 Davidson, The Cambridge Bible Commentary, 24. 
75 Brayford, Genesis, 208. 
76 Davidson, The Cambridge Bible Commentary, 24. 
77 Davidson, The Cambridge Bible Commentary, 24. 



N.J.C. Lahdo | S5384273 

26 
 

de gelijkenis met God niet lichamelijk bedoeld is. Het is aannemelijker dat de gelijkenis betrek-

king heeft op eigenschappen die de mens onderscheiden van de dieren, zoals het vermogen 

tot rationele communicatie, moreel bewustzijn of spirituele relatie met God. In deze lijn wordt 

de mens niet slechts als een schepsel van God voorgesteld, maar als Zijn vertegenwoordiger 

op aarde. Deze bijzondere positie blijkt ook uit de opdracht die de mens krijgt: heerschappij 

voeren over dieren (Gen. 1:26, 28).78 De Septuagint wijkt in deze verzen nauwelijks af van de 

Hebreeuwse tekst; de verschillen zijn minimaal en dragen niet bij aan een diepere interpretatie 

van de passage.79 Deze tekstuele overeenkomst betekent echter niet noodzakelijk dat de ver-

taler de schepping van de mens op dezelfde wijze begreep als de auteur van de Hebreeuwse 

tekst. Werkzaam binnen een culturele en filosofische context die sterk werd beïnvloed door 

het platonische dualisme tussen materiële en spirituele werkelijkheden, was de vertaler zich 

waarschijnlijk bewust van de mogelijkheid dat het geschapen zijn naar Gods ‘beeld’ [εἰκων] en 

‘gelijkenis’ [ὁμοίωσις,] kon worden opgevat als een verwijzing naar spirituele kwaliteiten, zoals 

heiligheid, rechtvaardigheid en wijsheid.80 

Er schuilt een bijzonderheid in de aanduiding van אלהים, de benaming van de godheid in 

het scheppingsverhaal. Het betreft een mannelijk meervoudig zelfstandig naamwoord, waar-

van het enkelvoud vermoedelijk הואל  is – een vorm die frequent voorkomt in het boek Job – 

of, wellicht bekender, אל, dat elders in de Hebreeuwse Bijbel vaak wordt aangetroffen, evenals 

in verwante omringende culturen. Opmerkelijk is dat dit meervoudig zelfstandig naamwoord, 

zowel in het scheppingsverhaal als op andere plaatsen in de Hebreeuwse Bijbel, doorgaans 

een werkwoord in het enkelvoud krijgt. Dit wijkt af van de gebruikelijke Hebreeuwse gramma-

tica, waarbij meervoudige zelfstandige naamwoorden meestal samengaan met werkwoorden 

in het meervoud. Verschillende bijbelwetenschappers suggereren dat deze meervoudsvorm 

een manier is om uitdrukking te geven aan het idee van God als volmaakte en ultieme godheid. 

Toch is er in het Hebreeuws geen andere overtuigende aanwijzing dat meervoudsvormen stan-

daard worden gebruikt om perfectie aan te duiden. De precieze betekenis blijft onzeker, even-

als de vraag of deze uitleg overeenkomt met de oorspronkelijke intentie van de tekst. Wat in 

 
78 Barton, The Oxford Bible Commentary, 43. 
79 Brayford, Genesis, 221. 
80 Brayford, Genesis, 221-222. 



N.J.C. Lahdo | S5384273 

27 
 

elk geval duidelijk is, is dat deze godheid als de enige erkend werd tot wie Israël zich in toewij-

ding en trouw moest richten.81 

Om terug te komen op de kernargumenten uit deze paragraaf over het meervoudige ‘Wij’-

motief in het scheppingsverhaal: God spreekt in het meervoud “laten Wij mensen maken naar 

Ons beeld, naar Onze gelijkenis (…)” (Gen. 1:26), wat aanleiding geeft tot verschillende inter-

pretaties. Vroege christenen zagen hierin een aanwijzing voor de Drie-eenheid, terwijl anderen 

denken aan een verwijzing naar een hemelse raad of goddelijke hofhouding waarmee God 

overleg pleegt. Ondanks deze meervoudige aanduiding blijft het scheppingsverhaal duidelijk 

monotheïstisch: er is één unieke God die de mens schept. De termen ‘beeld’ en ‘gelijkenis’ 

benadrukken de bijzondere aard van de mens als wezen dat op God lijkt, vooral in intellectuele, 

morele en spirituele eigenschappen. De meervoudsvorm van het woord voor God [ אלהים] 

gecombineerd met enkelvoudige werkwoorden is grammaticaal opvallend en kan een uitdruk-

king zijn van Gods volmaaktheid, maar de precieze bedoeling blijft onduidelijk. Na een uitvoe-

rige bespreking van de thema’s Logos en licht in de Proloog van het Johannesevangelie, het 

thema licht en duisternis, en het meervoudige ‘Wij’-motief in het scheppingsverhaal van Ge-

nesis 1-2, worden deze teksten met hun belangrijkste inzichten met elkaar vergeleken. Deze 

intertekstuele benadering maakt de onderlinge verbanden tussen beide teksten duidelijk, wat 

bijdraagt aan een dieper inzicht in de identiteit van Jezus als de Logos, de schepper en het licht 

dat leven geeft. 

5. De Proloog van het Johannesevangelie in verhouding tot het scheppings-

verhaal van Genesis 1-2 

De Proloog van het Johannesevangelie vertoont thematische verwantschap met het schep-

pingsverhaal in Genesis. De openingszin “In het begin was het Woord” weerspiegelt direct de 

eerste zin van Genesis en roept daarmee het begin van de schepping in herinnering. Ook het 

motief van het licht dat in de duisternis schijnt, herinnert aan de scheiding van licht en duis-

ternis in het scheppingsverhaal. Ondanks deze duidelijke verwijzingen blijft de manier waarop 

de Proloog zich verhoudt tot de tekst van Genesis niet bijzonder transparant. Volgens Calum 

Carmichael heeft deze ondoorzichtigheid voor een belangrijk deel te maken met de complexe 

wijze waarop Johannes zijn theologische materiaal vormgeeft. Zijn denken kenmerkt zich door 

 
81 Good, Genesis 1-11, 10. 



N.J.C. Lahdo | S5384273 

28 
 

een hecht verweven netwerk van beelden, thema’s en ideeën, wat de interpretatie van de 

tekst moeilijk maakt. Dat deze gelaagdheid een uitdaging vormt voor de exegese, is binnen de 

Bijbelwetenschap dan ook een bekend gegeven.82 Hoewel de interpretatie van het Johannes’ 

Proloog uitdagingen met zich meebrengt, blijft het essentieel om de relatie met het schep-

pingsverhaal in Genesis kritisch te blijven onderzoeken. 

De Proloog van het Johannesevangelie bevat talrijke verwijzingen naar het scheppingsver-

haal in Genesis 1-2. Deze paralellen zijn geen toeval, maar een bewuste theologische keuze 

waarmee Johannes de identiteit van Jezus binnen het kosmische kader van de schepping po-

sitioneert. In het Johannesevangelie wordt Jezus voorgesteld als het eeuwig bestaande Woord, 

dat vanaf het begin bij God was en zelf God is (Joh. 1:1). Deze pre-existentie wordt direct ver-

bonden aan het scheppingsmoment door de herneming van de opening uit Genesis: “In het 

begin.” Hiermee plaatst Johannes de Logos niet alleen naast God als een kracht of instrument, 

maar in God zelf – als wezenlijk deel van het goddelijk wezen. Waar Genesis de schepping 

toeschrijft aan Gods sprekende woord (“Laat er licht zijn”), vult Johannes deze dynamiek aan 

door te stellen dat dit Woord uiteindelijk vlees is geworden in Jezus Christus. Zo krijgt het 

Woord in Johannes een persoonlijke gestalte die in Genesis nog onbenoemd blijft. Beide tek-

sten erkennen het spreken van God als scheppende daad. In Genesis roept God door Zijn 

woord de werkelijkheid tot leven – een daad die ordent, scheidt en benoemt. Johannes lijkt 

deze scheppende kracht niet los te zien van openbaring: de schepping is niet slechts het be-

ginpunt van de wereld, maar ook van een goddelijk plan dat zich gaandeweg ontvouwt en 

uiteindelijk zichtbaar wordt in de incarnatie van het Woord. 

Een belangrijke thematische overeenkomst tussen het Johannesevangelie en het schep-

pingsverhaal is de rol van het licht. In Genesis verschijnt het licht vóór de hemellichamen, als 

eerste daad van orde en tegenkracht van de duisternis. Het is een licht dat rechtstreeks van 

God komt. Ook bij Johannes is licht het eerste kenmerk van het goddelijke Woord: “het licht 

schijnt in de duisternis, (…)” (Joh. 1:5). Johannes ziet in Jezus – de geïncarneerde Logos – dit 

ware licht dat de wereld verlicht. Hiermee treedt Jezus niet alleen op als lichtdrager, maar als 

het licht zelf, dat sinds de schepping al aanwezig is en nu tot volle zichtbaarheid is gekomen. 

Zo biedt Johannes een theologische verdieping van het scheppingslicht: wat in Genesis 

 
82 Carmichael, The Story of Creation, 32-33. 



N.J.C. Lahdo | S5384273 

29 
 

functioneel en kosmisch begint, wordt bij Johannes existentieel en relationeel. Het licht is niet 

slecht een scheppingsprincipe, maar een persoon. 

Verder zijn er opmerkelijke parellellen rond de identiteit van God en de mens. In Genesis 

1:26 staat: “laten Wij mensen maken naar Ons beeld, naar Onze gelijkenis (…).” Binnen de 

christelijke traditie is deze meervoudsvorm herhaaldelijk geïnterpreteerd als een mogelijke 

verwijzing naar de Triniteit. Hoewel het historisch gezien onwaarschijnlijk is dat de auteur van 

Genesis met deze meervoudsvorm een Triniteitsconcept voor ogen had, wordt deze binnen de 

christelijke traditie vaak gelezen als in overeenstemming met het Johannesevangelie, waarin 

Jezus als het Woord vanaf het begin met God verbonden is. De schepping van de mens naar 

Gods beeld kan in deze visie gelezen worden als een theologische voorbereiding op, en typo-

logische voorafschaduwing van, de komst van Christus in menselijke vorm. In dat geval kan de 

gelijkvormigheid van de mens aan God op twee manieren begrepen worden: enerzijds als een 

vroege verwijzing naar Gods toekomstige lichamelijke verschijning in Christus, en anderzijds 

als aanduiding van eigenschappen die de mens onderscheiden van de rest van de schepping – 

zoals het vermogen tot rationeel denken, moreel besef en een spirituele relatie met God. 

Een andere opvallende verband betreft de manier waarop beide teksten het Woord koppe-

len aan de structurele kracht in de wereld. Genesis benadrukt dat God via Zijn woord scheidt 

en ordent – licht van duisternis, water van land, dag van nacht. Johannes laat zien hoe het 

Woord opnieuw scheidt, maar nu op een spirituele wijze: licht van duisternis (respectievelijk 

verwijzend naar goed en kwaad), waarheid van leugen, geloof van ongeloof. Het scheppende 

handelen is dus niet alleen beperkt tot het scheppen van de materiële werkelijkheid – zoals 

aarde, hemel, dieren en mensen – maar strekt zich uit tot het morele bewustzijn van de mens 

(goed en kwaad kunnen onderscheiden) en het existentiële domein (vragen over zin, bestem-

ming, identiteit en relatie tot God). Dit suggereert een continuïteit tussen de scheppingsorde 

en de verlossingsorde: beide zijn het werk van hetzelfde Woord, namelijk Jezus Christus. 

6. Conclusie 

In deze scriptie is vastgelegd hoe de identiteit van Jezus Christus wordt gepresenteerd in de 

Proloog van het Johannesevangelie en hoe deze presentatie zich verhoudt tot het scheppings-

verhaal van Genesis 1-2.  

De Proloog van het Johannesevangelie presenteert Jezus Christus als het eeuwige Woord 

(Logos), dat vanaf het begin bij God was, zelf God is, en als fundament dient voor zowel de 



N.J.C. Lahdo | S5384273 

30 
 

schepping als de verlossing. Door de keuze voor de openingswoorden “In het begin” (Joh. 1:1), 

grijpt Johannes bewust terug op Genesis 1:1, en plaatst hij Jezus als de geïncarneerde Logos 

binnen het kader van de oorspronkelijke schepping. Deze intertekstuele verbinding is niet 

slechts stilistisch, maar theologisch geladen: het Woord dat bij de schepping spreekt en 

scheidt, wordt bij Johannes vlees in de persoon van Jezus Christus. Daarmee wordt Jezus ge-

presenteerd als de persoonlijke manifestatie van Gods scheppende kracht. 

Een belangrijk inhoudelijk aanknopingspunt tussen Genesis en Johannes is het thema van 

licht en duisternis. In Genesis is het licht de eerste scheppingsdaad van God, waarmee de cha-

otische duisternis wordt doorbroken en orde wordt gevestigd. Dit licht komt niet van de zon 

of andere hemellichamen, maar direct van God zelf. Johannes herneemt dit motief en identi-

ficeert Jezus als “het ware licht” dat in de duisternis schijnt. Waar het licht in Genesis vooral 

kosmisch en functioneel is, krijgt het bij Johannes een existentiële en spirituele dimensie. Het 

licht staat nu voor het leven dat Jezus brengt, en de strijd tussen geloof en ongeloof, waarheid 

en leugen. 

Ook het opvallende gebruik van het meervoud “laten Wij mensen maken” (Gen. 1:26), 

speelt een rol in deze vergelijking. Hoewel dit meervoud in de context van Genesis mogelijk 

verwijst naar een hemelse raad, heeft de christelijke traditie het gelezen als een vroege ver-

wijzing naar de Drie-eenheid. Binnen de theologie van Johannes, waarin het Woord zowel bij 

God is als God zelf is, past deze interpretatie. De meervoudsvorm uit Genesis wordt zo typolo-

gisch verbonden aan de Logos als tweede Persoon binnen de goddelijke eenheid. Jezus Chris-

tus wordt dus niet alleen voorgesteld als degene door wie de schepping tot stand kwam, maar 

ook als degene voor wie alles uiteindelijk bedoeld is en in wie alles zijn vervulling vindt.  

Ten slotte toont de analyse aan dat zowel Genesis als Johannes het Woord verbinden aan 

het scheppende onderscheid: scheiding tussen licht en duisternis, tussen chaos en orde, tus-

sen goed en kwaad. In Genesis ligt de nadruk op de materiële en kosmische schepping, terwijl 

Johannes deze beweging doortrekt naar het morele en geestelijke domein. Het Woord schept 

dus niet alleen, maar openbaart ook, en brengt verlossing door opnieuw orde te scheppen – 

ditmaal in het hart van de mens.  



N.J.C. Lahdo | S5384273 

31 
 

Bibliografie 

 

Aland, Barbara and Kurt Aland, eds. Novum Testamentum Greace (Nestle-Aland). Stuttgart:  

Deutsche Bibelgesellschaft/German Bible Society, 2017. 

 

Ashton, John. Understanding the Fourth Gospel. Oxford; New York: Oxford University Press,   

2007. Smartcat.  

 

Bartlett, L. David. Christology in the New Testament. United Methodist Publishing House:   

Abingdon Press, 2017. Smartcat.  

 

Barton, John and John Muddiman. The Oxford Bible Commentary. Oxford: Oxford University  

Press, 2007. Smartcat. 

 

Behr, John. John the theologian and his Paschal Gospel: a prologue to theology. Oxford:  

Oxford University Press, 2019. Smartcat.  

 

Brayford, Susan Ann. Genesis. Leiden; Boston: Brill, 2007. Smartcat. 

 

Carmichael, M. Calum. The Story of Creation: Its Origin and Its Interpretation in Philo and the   

Fourth Gospel. Ithaca, NY: Cornell University Press, 2019. Smartcat.  

 

Davidson, Robert. The Cambridge Bible Commentary: On the New English Bible . Cambridge:   

Cambridge University Press, 1973.  

 

Elliger, Karl and Wilhelm Rudolph. Biblia Hebraica Stuttgartensia. Editio quinta emendata.  

Stuttgart: Deutsche Bibelgesellschaft, 1997.  

 

Good, M. Edwin. Genesis 1-11: Tales of the Earliest World. Palo Alto: Stanford University  

Press, 2011. Smartcat. 

 



N.J.C. Lahdo | S5384273 

32 
 

Heil, John Paul. The Gospel of John: Worship for Divine Life Eternal. Eugene: Wipf and Stock,  

2015. Smartcat.  

 

Hendel, S. Ronald. Genesis 1-11: A New Translation with Introduction and Commentary.  

New Haven; London: Yale University Press, 2024. Smartcat. 

 

Roukema, Riemer. Jesus, Gnosis and Dogma. London; New York: T & T Clark, 2010. Smartcat. 

 

Schipper, U. Bernd. Proverbs 1-15, Hermeneia. Minneapolis: Fortress, 2019. 

 

Sturdevant, S. Jason. The Adaptable Jezus of the Fourth Gospel: The Pedagogy of the Logos.  

Boston: Brill, 2015. Smartcat. 

 

Van Kooten, H. George. The Creation of Heaven and Earth: Re-interpretations of Genesis 1 in  

the Context of Judaism, Ancient Philosophy, Christianity, and Modern Physics. Leiden:   

Boston: Brill, 2005.  


