
Veraarden: een keus voor de toekomst 
 

Onderzoek naar persoonlijke motivatie, maatschappelijke factoren en betekenisgeving bij 

de keuze voor veraarden als vorm van lichaamsbestemming 

 

 

 
  Foto afkomstig van website Recompose.life 

 

 

Masterscriptie Geestelijke Verzorging 

Rijksuniversiteit Groningen 

Faculteit Religie, Cultuur en Maatschappij 

 

Begeleider: Mw. Dr. B.M.H.P. Mathijssen 

Tweede beoordelaar: Mw. Dr. K.E. Knibbe 

 

Oda Kerkvliet (s4195043) 

Augustus 2025 



2 
 

     

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Death is not opposite of life. 

For the simple reason it is part of life. 

Birth and death are two points 

in the same cycle of life” 

 

-Vandana Shiva- 

 

  



3 
 

Samenvatting 

In deze scriptie staat de vraag centraal waarom mensen kiezen voor veraarden, een 

duurzame vorm van lichaamsbestemming waarbij het lichaam gecomposteerd wordt tot 

vruchtbare aarde. Doel is om inzicht te krijgen in persoonlijke motivaties, maatschappelijke 

factoren en de betekenisgeving die mensen tot deze keuze brengt. 

 Het kwalitatief onderzoek is verricht aan de hand van vijftien semi-gestructureerde 

interviews en uitgevoerd met behulp van thematische analyse, gebaseerd op een 

conceptueel model van betekenisgeving. 

 De resultaten laten zien dat persoonlijke motivaties vooral gebaseerd zijn op  

ethische en ecologische verantwoordelijkheid voor de bestemming van het lichaam na de 

dood. Daarbij spelen het verlangen om iets terug te doen voor de aarde, schuldgevoel over 

het belasten van het milieu en de wens om zelf te kunnen bepalen wat er met het lichaam 

gebeurt een rol. Maatschappelijke factoren van invloed zijn onder meer individualisering,  

kritiek op bestaande uitvaartpraktijken en secularisatie.  

 Veraarden wordt door deelnemers ervaren als een moreel juiste, esthetisch 

troostrijke en existentieel betekenisvolle keuze die past bij hun waarden en levenshouding. 

 Aanbevolen wordt om deze motieven mee te nemen in beleidsvorming rond zowel 

nieuwe als bestaande vormen van lichaamsbestemming. 

 

  



4 
 

Voorwoord 

Deze scriptie markeert een bijzonder moment: tegelijk met het afronden van mijn studie ga 

ik met pensioen als verloskundige/docent. De ‘circle of (working) life’ is daarmee rond. 

De keuze voor dit onderwerp sluit hier mooi op aan: elk begin kent een einde en 

samen vormen ze de kringloop van het leven. Als verloskundige stond ik aan het begin van 

het leven; met veraarden richt ik me op het einde. Wat mij opvalt, is het verschil in 

benadering: zwangerschap en geboorte worden zorgvuldig voorbereid, het stervensproces 

blijft vaak onbesproken. Toch zijn het beide existentiële overgangen, momenten die raken 

aan vragen over betekenis, verbondenheid en vergankelijkheid. Ze markeren een grens 

tussen onbekende werelden: wat er vóór onze geboorte was, weten we niet en wat er na de 

dood komt, evenmin. In die zin spiegelen ze elkaar, met een gedeelde behoefte aan zorg, 

aandacht en geborgenheid. 

Deze scriptie kon ik alleen schrijven dankzij de openheid van de deelnemers, die 

bereid waren hun persoonlijke gedachten en gevoelens te delen. Tijdens de interviews was 

voelbaar hoezeer mensen behoefte hadden om over dit onderwerp in gesprek te gaan. 

Mijn dank gaat uit naar Brenda Mathijssen voor haar prettige en zorgvuldige 

begeleiding. Haar scherpe blik en opbouwende feedback hebben mij verder geholpen met 

schrijven. Dank ook aan Kim Knibbe voor haar rol als tweede begeleider. 

Mijn dank gaat ook uit naar Catja die als een ‘vroedvrouw’ naast me stond in dit 

proces. Op een liefdevolle wijze heeft ze mij gestimuleerd om deze ‘bevalling’ tot een goed 

einde te brengen. Elsa en Geert wil ik bedanken voor hun waardevolle bijdragen. Elsa, zelf 

ervaringsdeskundige op het gebied van het schrijven van een masterscriptie, las mee en 

voorzag mij steeds weer van bruikbare adviezen. Geert vertaalde mijn conceptuele model 

moeiteloos naar een heldere grafische weergave. Wat een rijkdom om zulke betrokken, 

creatieve en kundige kinderen te hebben.  

Dank aan mijn studiegenoten voor de steun en het delen van lief en leed de 

afgelopen jaren.  

En vooral veel dank aan Nico voor zijn hulp bij het transcriberen, zijn kritische blik op 

de eindversie en zijn steun tijdens dit proces. Nu komt er eindelijk tijd voor andere plannen.   



5 
 

Inhoudsopgave 

Samenvatting ............................................................................................................... 3 

Voorwoord .................................................................................................................... 4 

1. Introductie ........................................................................................................... 7 

2. Theoretisch kader ............................................................................................... 11 

2.1 Zingeving en betekenis ....................................................................................... 11 

2.2 Betekenisgeving ................................................................................................. 14 

2.3 Maatschappelijke ontwikkelingen ........................................................................ 20 

2.4 Het lichaam als bron van betekenis ..................................................................... 23 

2.5 Vergroening uitvaartpraktijken ............................................................................. 24 

2.6 Traditioneel toegestane uitvaartpraktijken ............................................................ 28 

2.7 Samenvatting en conclusie ................................................................................. 28 

3. Methodologie ..................................................................................................... 30 

4. Resultaten en analyse ........................................................................................ 41 

4.1 Waarden en betekenisgeving rond veraarden ........................................................ 41 

4.1.1 Ethische waarden ........................................................................................ 42 

4.1.2 Esthetische waarden .................................................................................... 44 

4.1.3 Existentiële waarden .................................................................................... 46 

4.1.4 Conclusie .................................................................................................... 48 

4.2 Persoonlijke, sociale en ecologische motieven ..................................................... 49 

4.2.1 Persoonlijke context ..................................................................................... 49 

4.2.2 Sociale context ............................................................................................ 52 

4.2.3 Ecologische context ..................................................................................... 56 

4.2.4 Conclusie .................................................................................................... 59 

4.3 Betekenisgeving rondom sterfelijkheid, afscheid en rouw ...................................... 60 

4.3.1 Sterfelijkheid ............................................................................................... 60 

4.3.2 Afscheid ...................................................................................................... 62 

4.3.3 Rouw .......................................................................................................... 63 

4.4 Conclusie en discussie ....................................................................................... 65 



6 
 

5. Conclusie, discussie en aanbevelingen .............................................................. 66 

5.1 Antwoorden op de deelvragen ............................................................................. 66 

5.2 Reflectie op het theoretisch kader ....................................................................... 68 

5.3 Nieuwe inzichten ............................................................................................... 69 

5.4  Sterke en zwakke punten van het onderzoek ........................................................ 70 

5.5 Implicaties voor theorie, praktijk en beleid ........................................................... 71 

5.6 Conclusie .......................................................................................................... 73 

Bibliografie ................................................................................................................ 74 

Bijlagen ..................................................................................................................... 81 

Bijlage 1 Topiclijst ................................................................................................... 81 

Bijlage 2 Oproep LinkedIn ........................................................................................ 82 

Bijlage 3 Informatieblad Onderzoek Veraarden .......................................................... 83 

Bijlage 4 Demografische gegevens geïnterviewden (onder pseudoniem) ..................... 86 

Bijlage 5 Benoemde aspecten van veraarden met daaraan gekoppelde waarden ......... 87 

Bijlage 6 Motieven voor veraarden ............................................................................ 89 

Bijlage 7 Template Data Management Plan ................................................................ 90 

Bijlage 8 Human Subject Research ........................................................................... 94 

  



7 
 

1. Introductie  
 

Context en achtergrond 

De manier waarop samenlevingen omgaan met de dood is niet alleen een culturele en 

religieuze kwestie, maar heeft ook ecologische en ethische aspecten in zich die meer en 

meer aandacht krijgen. In een tijd waarin de klimaatcrisis steeds urgenter wordt gevoeld en 

duurzaamheid een integraal onderdeel is van maatschappelijke discussies, zoeken 

mensen naar alternatieve methoden van lichaamsbestemming die beter aansluiten bij hun 

waarden en overtuigingen (Robertson, 2022; Mathijssen, 2025). Veraarden is zo’n methode 

waarbij het lichaam van de overledene op een gecontroleerde manier gecomposteerd 

wordt naar vruchtbare aarde (Do, 2024). 

Traditionele methoden van lichaamsbestemming hebben een aantoonbare impact 

op het milieu (Coöperatie DELA, 2024). Volgens de Gezondheidsraad (2020) leidt cremeren 

tot de uitstoot van broeikasgassen en fijnstof wat het milieu extra belast. Bij een 

traditionele begrafenis is met name het importeren en vervolgens vormgeven van 

grafstenen belastend (Coöperatie DELA, 2024). 

De noodzaak tot maatschappelijke ecologische transitie wordt breed onderbouwd 

in wetenschappelijke literatuur. In het rapport World Scientist’ Warning of a Climate 

Emergency’ , ondertekend door duizenden wetenschappers, wordt gewezen op de 

gevolgen van klimaatverandering en de noodzaak om veranderingen aan te brengen in het 

huidige systeem om verdere ecologische schade zoveel mogelijk te beperken (Ripple et al., 

2020). De auteurs benadrukken dat vermindering van broeikasemissies, het behoud van 

ecosystemen en de transitie naar een circulaire economie cruciale stappen zijn om de 

aarde leefbaar te houden. Dit vraagt niet alleen om verandering in consumptiepatronen en 

energieverbruik, maar ook om herziening van sectoren zoals de afvalverwerking en de 

uitvaartbranche. Een belangrijke aanbeveling uit dit rapport is om over te stappen op 

technieken die minder afhankelijk zijn van eindige grondstoffen.  

Dit sluit aan bij de beoordelingscriteria van de Gezondheidsraad (2020), die stelt dat 

nieuwe vormen van lichaamsbestemming moeten voldoen aan de volgende drie criteria: 



8 
 

duurzaamheid, veiligheid en waardigheid. Veraarden lijkt binnen deze kaders te passen en 

sluit aan bij de principes van circulaire economie. De menselijke compost kan bijdragen 

aan bodemvruchtbaarheid en biodiversiteit, terwijl het een minimale belasting voor het 

milieu zou opleveren. In de Verenigde Staten en in verschillende Duitse deelstaten is deze 

methode al toegestaan. 

Ondanks de potentiële voordelen is veraarden in Nederland nog niet officieel erkend 

als toegestane vorm van lichaamsbestemming. De Gezondheidsraad erkende wel in 2020 

dat de waardigheid van de overledene geborgd wordt en dat veraarden waarschijnlijk 

milieuvriendelijker is dan de traditionele methoden. Verder stelde de Gezondheidsraad 

(2020) dat er meer informatie nodig was over de exacte milieueffecten en de mogelijke 

risico’s van pathogenen en medicijnresten in de bodem. Inmiddels zijn er nieuwe 

wetenschappelijke onderzoeken uitgevoerd in Duitsland en de Gezondheidsraad 

heroverweegt momenteel de toelating van veraarden als duurzaam alternatief van 

lichaamsbestemming. In 2025 stelt zij op verzoek van de minister een commissie in om de 

toelaatbaarheid van veraarden opnieuw te evalueren (Veraarden, z.d.). 

 

Relevantie en doelstelling 

De discussie over duurzame lichaamsbestemming is van toenemend belang, mede gezien 

de verwachte stijging van het aantal sterfgevallen als gevolg van de vergrijzing van de 

naoorlogse geboortegolf en de daarmee gepaard gaande milieubelasting 

(Sterfte/Volksgezondheid en Zorg, z.d.).  

Dit onderzoek draagt bij aan zowel de wetenschappelijke als de maatschappelijke 

discussie. Op maatschappelijk niveau biedt het inzicht in de motivaties achter de keuze 

voor veraarden, wat kan bijdragen aan het publieke debat en de actuele beleidsvorming 

rondom de mogelijke toelating en regulering van deze methode in Nederland. Op 

wetenschappelijk vlak levert het een eerste, verkennende en verdiepende bijdrage aan de 

kennis en betekenisgeving rondom veraarden en de invloed van persoonlijke en 

maatschappelijke waarden op deze keuze.  



9 
 

Waar de Gezondheidsraad zich richt op de praktische, technische en juridische 

haalbaarheid van veraarden, ontbreekt nog een diepgaand inzicht in de motivaties van 

mensen die deze methode overwegen. Dit onderzoek richt zich daarom op de vraag welke 

overwegingen een rol spelen bij mensen die kiezen voor veraarden als vorm van 

lichaamsbestemming. Hierbij wordt niet uitsluitend gekeken naar duurzaamheid, maar ook 

naar factoren zoals persoonlijke overtuigingen, spirituele aspecten en de wens om op een 

bepaalde manier herinnerd te worden. Deze bredere benadering erkent dat 

lichaamsbestemming niet alleen een technisch proces betreft, maar ook impact heeft op 

het welzijn van de stervende en diens naasten. 

 

Onderzoeksvraag en deelvragen 

Om inzicht te krijgen in de keuze voor veraarden richt dit onderzoek zich op de volgende 

hoofdvraag: 

 

Welke persoonlijke motivaties en maatschappelijke factoren beïnvloeden de keuze 

voor veraarden als vorm van lichaamsbestemming, en welke betekenis geven 

mensen aan deze keuze? 

 

Om antwoord te kunnen geven op de hoofdvraag zijn de volgende deelvragen opgesteld: 

1. Hoe wordt betekenisgeving omschreven in de literatuur? 

2. Welke ethische, esthetische en existentiële waarden vinden mensen belangrijk bij 

veraarden? 

3. Welke persoonlijke, sociale en ecologische motieven spelen een rol bij de keuze 

voor veraarden? 

4. Hoe helpt de keuze voor veraarden mensen bij het omgaan met sterfelijkheid, 

afscheid en rouw? 

 

 

 



10 
 

Onderzoeksopzet 

Om inzicht te krijgen in de beweegredenen achter de keuze voor veraarden, is een 

kwalitatief onderzoek uitgevoerd bestaande uit literatuurstudie en vijftien 

semi-gestructureerde interviews. In de interviews is onderzocht welke factoren van invloed 

zijn op deze keuze. Wordt de keuze voornamelijk gemaakt vanuit milieuoverwegingen, of 

zijn er ook andere waarden en emoties die hierin meespelen? Hoe verhoudt de persoonlijke 

keuze zich tot bredere maatschappelijke debatten over duurzaamheid?  

 

Leeswijzer 

De scriptie is opgebouwd uit vijf hoofdstukken waarvan dit hoofdstuk (Introductie) het 

eerste is. In hoofdstuk twee is een theoretisch kader geschreven. Hierbij is op basis van 

literatuuronderzoek het concept betekenisgeving onderzocht, zijn de belangrijkste 

theorieën en modellen opgenomen die relevant zijn voor dit onderzoek en is beschreven 

wat er onder veraarden wordt verstaan. De eerste deelvraag wordt hiermee beantwoord. 

Hoofdstuk drie beschrijft de methodologie. Hierin staat meer informatie over de 

deelnemers, hoe de data zijn verzameld en de analyse is uitgevoerd. Hoofdstuk vier ordent 

de verzamelde data, geeft een beschrijving van de resultaten van het onderzoek en 

beantwoordt de deelvragen twee, drie en vier. In hoofdstuk vijf volgt de conclusie, discussie 

en aanbevelingen.  

  



11 
 

2. Theoretisch kader 
 

In deze studie staat de vraag centraal welke persoonlijke motivaties en maatschappelijke 

factoren van invloed zijn op de wijze waarop mensen betekenis geven aan veraarden. Dit 

theoretisch kader begint dan ook met een definitie en conceptualisering van 

betekenisgeving. Vervolgens worden de maatschappelijke factoren besproken die van 

invloed kunnen zijn op de acceptatie en betekenisgeving van het proces van veraarden. 

Daarna wordt aandacht besteed aan de wijze waarop het lichaam na de dood van 

betekenis kan zijn binnen rituele en ecologische kaders. Ten slotte wordt ingegaan op de 

vergroening van de uitvaartpraktijk. Het proces van veraarden wordt daarbij toegelicht, 

evenals in het kort de wettelijk toegestane vormen van lichaamsbestemming. De 

persoonlijke motivaties rondom veraarden zijn verder onderzocht door middel van 

interviews. Dit theoretisch kader biedt daarmee de nodige achtergrond om de 

onderzoeksresultaten beter te begrijpen. 

2.1 Zingeving en betekenis 

Dit onderzoek richt zich op de wijze waarop mensen betekenis geven aan veraarden als 

vorm van lichaamsbestemming. Het is daarom van belang om toe te lichten wat onder 

betekenisgeving wordt verstaan en hoe dit zich verhoudt tot het verwante begrip zingeving. 

Eerst kijk ik naar het dagelijks gebruik van deze woorden en vervolgens naar de wijze 

waarop deze termen in de literatuur worden gebruikt. Daarbij is gekozen om zingeving te 

benaderen vanuit drie invalshoeken: de beroepstandaard voor geestelijk verzorgers 

(Beroepsstandaard Geestelijk Verzorger, 2019) , de visie van Alma (2020), en de definitie 

binnen de palliatieve zorg die gebruik maakt van de consensusdefinitie zoals beschreven 

door Puchalski et al. (2014). De beroepsstandaard is opgenomen omdat deze aansluit bij 

mij als student van de masteropleiding Geestelijke verzorging. De andere twee 

invalshoeken zijn gekozen omdat zij vormen van zingeving omschrijven met aandacht voor 

verbondenheid met de natuur, wat ook bij veraarden een belangrijk element is. 

In de meest algemene en dagelijkse betekenis van de woorden ‘zingeving’ en 

‘betekenis’, verwijst betekenis naar het toekennen van waarde aan iets, terwijl zingeving 



12 
 

gaat over het zoeken naar die betekenis (van Dale, z.d.). Vanuit dat perspectief is zingeving 

dus de zoektocht van hoe wij als mensen betekenis geven aan wat ons omringt. 

In het wetenschappelijk onderzoek echter bestaat er niet één duidelijke definitie over 

zingeving en betekenisgeving. Betekenisgeving, zingeving maar ook spiritualiteit en religie 

zijn begrippen die afhankelijk van discipline, culturele context en onderzoekskader anders 

worden ingevuld. In de Engelstalige literatuur wordt de term ‘zingeving’ vaak aangegeven 

met de begrippen ‘religion’ en/of ‘spirituality’. Deze begrippen komen grotendeels overeen 

met het Nederlandse begrip zingeving, dat doorgaans ook spiritualiteit en religie omvat. In 

de beroepstandaard voor geestelijk verzorger (VGVZ, 2015) is gekozen voor zingeving als 

overkoepelende term, waaronder ook religie en spiritualiteit vallen.  

In die beroepsstandaard wordt de relatie tussen zingeving en betekenisgeving duidelijk 

omschreven. De VGVZ (2015) omschrijft zingeving als “het actieve, informele en individuele 

aspect van het proces waarmee mensen hun leven ordenen en betekenis geven”. Zingeving 

is de persoonlijke ervaring of zoektocht naar wat ertoe doet. Betekenisgeving wordt 

omschreven als het proces van duiden, interpreteren en structureren van ervaringen 

binnen een bredere levensoriëntatie (VGVZ, 2015). Hier wordt de tweedeling tussen 

zingeving als een zoektocht naar betekenisgeving goed zichtbaar.  

Volgens Alma (2020) zorgen de begrippen zingeving en betekenisgeving regelmatig voor 

verwarring. Enerzijds worden ze vaak als synoniem gebruikt: al ons handelen heeft 

betekenis en geeft daardoor zin. Anderzijds wordt zingeving soms in enge zin gebruikt als 

synoniem van spiritualiteit, en daarmee als een onderdeel van betekenisgeving. Alma 

(2020) spreekt om die reden liever over het verlangen naar zin en het opdoen van 

zinervaring. Dit verlangen naar zin beschouwt zij als een menselijke drijfveer om betekenis 

te geven aan het leven, aan ervaringen, relaties en de wereld om ons heen. Zin ontstaat in 

relatie met anderen en met de wereld, en is een dynamisch proces. 

Die verbondenheid kan zich op verschillende manieren uiten: in contact met andere 

mensen, maar ook in relatie tot de natuur, kunst of het transcendente. Alma (2020) 

onderscheidt drie dimensies in het verlangen naar zin: existentieel, ethisch en esthetisch. 

De existentiële dimensie betreft het gevoel van verbondenheid met anderen, de natuur en 



13 
 

het universum als geheel. Het gaat om de zoektocht naar en het ervaren van diepere 

betekenis en transcendentie. De ethische dimensie betreft de morele waarden en keuzes 

die mensen maken in hun leven. Het gaat om het handelen volgens ethische principes en 

het bijdragen aan het welzijn van anderen en de wereld. De esthetische dimensie behelst 

het streven naar schoonheid, bijvoorbeeld in kunst of natuur, en verwondering als bron van 

zinervaring. Verbeelding speelt hierbij een rol in het zoeken naar zin. Verbeelding helpt om 

het leven op nieuwe manieren te begrijpen en om alternatieve betekenissen te ontdekken 

(Alma, 2020). Kortom, voor Alma is het verlangen naar zin een manier die mensen aanzet 

om betekenisvolle verbindingen aan te gaan met zichzelf, anderen en de wereld met behulp 

van de kracht van verbeelding. De drie genoemde dimensies tonen de gelaagdheid van het 

menselijk verlangen naar zin. 

Dat de natuur een bron van zinervaring is, blijkt uit de manier waarop mensen de natuur 

ervaren als een plek van rust, verbondenheid en openheid. Van Trigt et al. (2003) laten zien 

dat zulke ervaringen vaak elementen bevatten die met spiritualiteit worden geassocieerd, 

zoals het gevoel deel uit te maken van een groter geheel. 

Waar religie vroeger een belangrijke bron van spiritualiteit/zingeving was, is dit door de 

secularisatie afgenomen (Davies, 2015). Religieuze tradities en rituelen rond de dood 

worden niet langer door iedereen gedeeld, maar worden vaker aangepast aan persoonlijke 

voorkeuren en leefstijl van betrokkenen (Davies, 2015). In de context van de palliatieve zorg 

ontstond tegen deze achtergrond de behoefte om spiritualiteit breder te definiëren. In de 

palliatieve fase worden patienten en hun naasten geconfronteerd met sterfelijkheid en  

verlies, wat existentiële vragen oproept (PZNL, 2018). 

Om tot een werkbare en inclusieve definitie van spiritualiteit te komen binnen de 

zorgcontext, werd in 2009 een internationale consensusbijeenkomst gehouden (Puchalski 

et al., 2014). Deelnemers waren professionals uit zorg, ethiek en beleid. De focus lag 

aanvankelijk op de palliatieve zorg, maar de ontwikkelde definitie bleek zodanig breed 

toepasbaar dat deze sindsdien ook wordt gebruikt in andere domeinen van zorg, onderwijs 

en beleid. De onderstaande definitie is voortgekomen uit deze consensusbijeenkomst 

(Puchalski et al., 2014, p.644): 



14 
 

 

“Spirituality is the dynamic dimension of human life that relates to the way persons 

(individual and community) experience, express and/or seek meaning, purpose and 

transcendence, and the way they connect to the moment, to self, to others, to 

nature, to the significant, and/or the sacred.” 

 

In deze scriptie sluit ik aan bij deze consensusdefinitie van spiritualiteit van Puchalski et 

al. (2014) als ook bij de dimensies van zinervaring van Alma (2020). Puchalski vat zingeving 

op als een dynamische dimensie van het menselijk bestaan, gericht op het ervaren, 

uitdrukken en zoeken naar betekenis, doel en verbondenheid. De drie dimensies van 

zinervaring van Alma sluiten hier goed op aan. De ethische dimensie komt overeen met de 

relationele aspecten van spiritualiteit bij het zoeken naar betekenis en doel. De esthetische 

dimensie past bij het verbonden zijn met het moment en de natuur. De existentiële 

dimensie sluit aan bij het streven naar betekenis, transcendentie en het heilige. De 

verbondenheid met de natuur binnen deze definitie sluit nauw aan bij het concept 

veraarden, waarbij het gecomposteerde lichaam weer onderdeel kan worden in de 

kringloop van de natuur. 

Samenvattend zijn zingeving en betekenisgeving nauw verbonden zijn, maar worden 

verschillend ingevuld afhankelijk van context en discipline. Zingeving verwijst naar een 

dynamisch proces in een zoektocht naar wat ertoe doet, terwijl betekenisgeving meer duidt 

op het interpreteren en ordenen van ervaringen. Binnen de VGVZ (2015) fungeert zingeving  

als overkoepelend begrip. Alma (2020) kiest voor het begrip ‘verlangen naar zin’ als 

menselijke drijfveer en benadert dit vanuit een existentiële, ethische en esthetische 

dimensie. Deze dimensies, die de gelaagdheid tonen van het verlangen naar zin, zie ik als 

een aanvulling op de consensustheorie van Puchalski (2014).  

2.2 Betekenisgeving 

Betekenisgeving speelt een cruciale rol in hoe mensen hun wereld ervaren en begrijpen. 

Het helpt niet alleen om gebeurtenissen te verklaren, maar ook om onszelf en onze relaties 

te begrijpen.  



15 
 

Betekenisgeving als relationeel proces 

Baumeister definieert betekenisgeving als ‘a mental representation of possible 

relationships among things, events, and relationships’. Het gaat hier vooral over verbinding: 

betekenis verbindt ervaringen en elementen van het leven met elkaar (Baumeister, 1991). 

Smit (2015) voegt toe dat betekenisgeving een vorm van duiding is: het interpreteren van 

relaties tussen mensen, dingen of gebeurtenissen. Dit benadrukt het interpretatieve 

karakter van betekenisgeving, zoals ook blijkt uit onderzoek van Van Elk en Aleman (2016), 

die aantonen dat mensen voortdurend proberen samenhang te creëren tussen hun 

waarnemingen en bestaande overtuigingen. Volgens Alma en Smaling (2010) vindt 

betekenisgeving vaak onbewust plaats, vooral wanneer het leven als vanzelfsprekend 

wordt ervaren. 

Park (2010, 2017) maakt een onderscheid tussen twee vormen van betekenisgeving: 

globale betekenis en situationele betekenis. Globale betekenis heeft betrekking op bredere 

overtuigingen en waarden over het leven: een wereldbeeld waarin men ideeën heeft over 

zichzelf, anderen en de wereld als geheel. Situationele betekenis daarentegen heeft 

betrekking op hoe mensen specifieke gebeurtenissen interpreteren. Wanneer een 

gebeurtenis past binnen het globale betekenissysteem, ervaart men doorgaans 

samenhang, verbinding en psychisch welzijn (Park, 2017). Maar wanneer een ervaring 

haaks staat op iemands wereldbeeld, bijvoorbeeld als iets als onbegrijpelijk, 

onrechtvaardig of zinloos wordt ervaren, ontstaat er innerlijke spanning. Die spanning zet 

het betekenisgevingssysteem in werking: men probeert dan actief de situatie te 

herinterpreteren of men past de globale betekenis aan (Park, 2010). 

Hoewel betekenisgeving vaak zichtbaar wordt in tijden van verlies of crisis, is het 

een altijd aanwezig  proces (Park, 2010). Wanneer verbinding met een groter geheel 

ontbreekt, kan zinloosheid worden ervaren (Smit, 2015). Susen (2019) benadrukt echter dat 

negatieve ervaringen ook productief kunnen zijn; zij vormen niet alleen een verlies, maar 

kunnen juist aanzetten tot heroriëntatie en nieuwe vormen van betekenisgeving. Alma 

(2023) sluit hierop aan door te stellen dat betekenisgeving relationeel ontstaat, mits 

mensen zich openstellen en wederkerigheid ondervinden.  



16 
 

Betekenisgeving, resonantie en wederkerigheid 

Volgens Rosa (2019) ontstaat verbondenheid via resonantie: een wederkerige relatie waarin 

mens en wereld elkaar raken, beïnvloeden en transformeren. 

Rosa beschrijft in zijn resonantietheorie hoe de moderne focus op versnelling, 

efficiëntie en controle is komen te liggen. Mensen raken daardoor steeds vaker vervreemd 

van hun omgeving omdat ze zich niet meer verbonden voelen met wat ze doen of 

meemaken, bijvoorbeeld in bureaucratisch werk of door het leven in een constante stroom 

van verplichtingen (Rosa, 2018). 

Het tegenovergestelde van vervreemding is resonantie. Resonantie, waarbij mensen 

diep verbonden zijn met hun omgeving, is essentieel voor betekenisgeving (Rosa, 2018). 

Het gaat om een wederzijdse relatie waarin mens en wereld elkaar raken, op elkaar 

reageren en daardoor veranderen. Dit is een proces dat zich niet laat plannen of 

controleren maar zich kenmerkt door openheid en onvoorspelbaarheid (Walter, 2025).  

Rosa gaat uit van drie soorten resonerende relaties (ook wel assen genoemd) tussen 

een persoon en de wereld. Horizontale resonantie (mens tot mens) heeft betrekking op de 

relaties tussen mensen. Liefde, vriendschappen, familieverbanden, burgerschap en zelfs 

politieke verhoudingen zijn voorbeelden van sociale resonanties. Diagonale resonantie 

(mens tot systeem) heeft betrekking op de relatie met institutionele en maatschappelijke 

groepen en structuren in bijvoorbeeld werk, onderwijs, sport en zorg. Deze as verwijst ook 

naar hoe mensen zich verhouden tot zaken als technologie, gebouwen, 

gebruiksvoorwerpen of kunst, voor zover deze deel uitmaken van zulke systemen. Verticale 

resonantie (mens tot natuur/transcendente) verwijst naar de verbinding met existentiële 

dimensies, zoals kunst, natuur of spiritualiteit (Rosa 2019). Het transcendente vat ik hierbij 

op zoals Smit (2015) het heeft beschreven, namelijk als iets overstijgends waarbij er sprake 

is van ‘meer dan’ (het menselijke, het tijdelijke of het wereldlijke) zoals zichtbaar wordt in 

ervaringen rond vergankelijkheid en kringloop. 

Om de betekenislagen rondom veraarden systematisch te analyseren, is gekozen 

voor een conceptueel model dat Alma’s driedeling van zinervaring en Rosa’s 

resonantietheorie combineert. Dit heb ik samengebracht in een cirkelvormig conceptueel 



17 
 

model voor betekenisgeving rondom veraarden (zie figuur 1) dat richting geeft aan de 

analyse van de interviews. 

Veraarden raakt op verschillende manieren aan de ethische, esthetische en 

existentiële dimensies van zinervaring van Alma en aan de drie resonantie-relaties van 

Rosa: sociaal, materieel en existentieel. In het model worden deze theoretische kaders 

samengevoegd.  

 

Figuur 1: Conceptueel model voor betekenisgeving rondom veraarden

 

Het model bestaat uit drie onderling verbonden cirkels die elke een domein van 

betekenisgeving rondom veraarden vertegenwoordigen: het persoonlijke, het sociale en het 

ecologische domein. Deze domeinen corresponderen met respectievelijk het individu, de 

samenleving en de natuur. De resonantie-relaties lopen door alle drie de domeinen heen, 

maar resoneren niet in elk domein even sterk. De horizontale resonantie (mens tot mens) 

komt overeen met de persoonlijke cirkel. De diagonale resonantie (mens tot systeem) komt  

tot uiting binnen het sociale domein, maar beïnvloedt ook het persoonlijke en ecologische 

domein. Verticale resonantie (mens tot natuur of het transcendente) is met name aanwezig 

in het ecologische domein. Om de cirkels heen zijn Alma’s drie dimensies van zingeving 

(ethisch, esthetisch en existentieel) aangegeven.  



18 
 

Om deze benadering verder te concretiseren, is het model ook uitgewerkt in een 

matrix (tabel 1). Hierin worden de drie zingevingsdimensies gecombineerd met de drie 

domeinen, wat resulteert in negen betekenisvelden. Elk veld vertegenwoordigt een 

invalshoek op hoe mensen betekenis geven aan veraarden. Deze velden kennen echter 

geen scherpe scheidslijn. 

 

Tabel 1: conceptueel model voor betekenisgeving in matrixvorm 

  Persoonlijk 

(mens-mens) 

Sociaal 

(mens-systeem) 

Ecologisch 

(mens-natuur/spiritualiteit) 

Ethisch 

(afweging goed-

kwaad, acties en 

keuzes die moreel 

juist zijn) 

Morele overwegingen in 

persoonlijke relaties, 

gericht op verbondenheid 

en verantwoordelijkheid 

Verantwoordelijkheid 

binnen maatschappelijke 

structuren en systemen 

Morele plicht ten aanzien 

van natuur, toekomstige 

generaties en ecologisch 

evenwicht 

Esthetisch 

(ervaren van 

schoonheid in 

kunst, cultuur en 

natuur) 

Ervaring van schoonheid 

en troost in relaties en 

symbolische nabijheid 

(herinneringsobjecten) 

Ervaring van schoonheid 

in rituelen, kunst, 

vormgeving van afscheid 

Schoonheid, harmonie en 

symboliek in de natuur en 

kringloop van het leven 

Existentieel 

(zoeken naar de 

betekenis van het 

bestaan: wat 

betekent het om te 

leven, hoe gaan we 

om met de dood) 

Persoonlijke zingeving  en 

levensvragen waarbij 

betekenisgeving en 

verbondenheid in relatie 

tot anderen 

Betekenis via het 

narratief, rituelen en 

collectieve herinnering 

Opgaan in het grotere 

geheel, reflectie op leven 

en sterven vanuit een 

gevoel van verbondenheid 

met de natuur 



19 
 

Dit conceptueel model biedt handvatten om de verschillende manieren waarop 

mensen betekenis geven aan veraarden te verkennen. Tegelijkertijd vraagt dit model om 

een kritische reflectie. Het gaat uit van een bepaalde invalshoek om betekenisgeving te 

benaderen waardoor andere perspectieven mogelijk buiten beeld blijven. 

 

Kritische reflectie op het conceptueel model van betekenisgeving rondom veraarden 

Rosa’s resonantietheorie biedt een waardevol kader om betekenisgeving als relationeel 

proces te begrijpen, maar er zijn ook kanttekeningen bij te maken. 

Socioloog Susen (2019) wijst op het gebrek aan aandacht voor sociale ongelijkheid 

en machtsverhoudingen. Hoewel resonantie zich niet laat afdwingen, zijn de voorwaarden 

waaronder zij kan ontstaan ongelijk verdeeld. Niet iedereen heeft in gelijke mate toegang 

tot praktijken van betekenisgeving, omdat culturele normen, juridische kaders en sociale 

posities bepalen wat als legitiem of waardig wordt gezien. 

Cheng (2023) bouwt hierop voort door te wijzen op het antropocentrische karakter 

van Rosa’s benadering. Vooral in de diagonale as (relatie mens-systeem) blijft Rosa vaag. 

Alleen relaties die als positief en resonerend worden ervaren, gelden als betekenisvol, 

terwijl andere vormen van wederzijdse beïnvloeding nauwelijks erkend worden. Zo laat 

Cheng zien dat ook overweldigende ervaringen, zoals natuurrampen, betekenisvol kunnen 

zijn, ondanks dat ze in Rosa’s model snel als vervreemdend worden afgedaan. Ook 

McDonnell et al. (2017) benadrukken dat conflicten met dominante waarden juist 

aanleiding kunnen zijn tot nieuwe vormen van betekenisgeving. 

Alma’s model kent ook beperkingen. Haar driedeling helpt om verschillende lagen 

van betekenisgeving te structureren, maar het legt impliciet de nadruk op verbondenheid 

als voorwaarde voor zingeving. Zo tonen Frankl (1978) en Park (2010) aan dat ervaringen 

van verlies, crisis of zinloosheid vaak een aanleiding vormen tot nieuwe betekenisgeving. 

Daarnaast ligt de focus in Alma’s werk sterk op de individuele beleving. Dit sluit aan bij een 

geïndividualiseerde samenleving waar zingeving meer als een persoonlijke opdracht wordt 

gezien (Taylor, 1989). De sociale en collectieve dimensies van betekenisgeving blijven 

echter onderbelicht. 



20 
 

Ondanks de beperkingen zijn beide modellen goed toepasbaar binnen dit 

onderzoek. De deelnemers verhouden zich immers positief tot veraarden, waardoor een 

benadering vanuit resonantie en relationele betekenisgeving goed aansluit. Tegelijkertijd 

vullen de modellen elkaar aan: waar Alma’s model sterk is in het verhelderen van 

persoonlijke beleving, biedt Rosa een breder relationeel perspectief. 

2.3 Maatschappelijke ontwikkelingen 

Wie leeft, laat een ecologische voetafdruk na. Dit begint al voordat we geboren worden en 

strekt zich uit tot lang na onze dood. Gedurende ons leven verbruiken we water, voedsel, 

brandstof en talloze goederen waar energie en grondstoffen voor nodig zijn. Ook na onze 

dood laten we een voetafdruk na, bijvoorbeeld door het gebruik van een doodskist, de 

uitstoot van gassen bij een crematie, of het hebben van een grafmomument. Onze impact 

op de aarde is dus een levenslang proces en het vraagt om bewuste keuzes als we onze 

voetafdruk willen verkleinen.  

In deze paragraaf onderzoek ik hoe maatschappelijke ontwikkelingen invloed 

hebben op de manier waarop betekenisgeving rondom veraarden wordt geduid. 

 

Ecologische bewustwording 

Het huidige tijdperk wordt door een aantal wetenschappers wel aangeduid met het begrip 

‘antropoceen’: het tijdperk van toenemende invloed van de mensheid op aarde waar het 

klimaat de gevolgen van ondervindt (Ripple et al, 2020). Er is sprake van een ecologische 

crisis waarbij menselijke activiteiten onlosmakelijk verbonden zijn met de ecologische 

veranderingen (Olson 2024). Deze ecologische crisis vraagt om een herbezinning op onze 

relatie met de natuur en ook op de manier waarop we omgaan met het dode lichaam.  

Binnen westerse, christelijke tradities wordt de mens vaak beschouwd als superieur 

aan de natuur, waarbij de wereld vooral wordt gezien als iets dat gebruikt en beheerst kan 

worden (Merchant, 2020). Olson (2024) wijst erop dat deze instrumentele houding 

vervreemding veroorzaakt: de natuur wordt gereduceerd tot object. Alma pleit daarom voor 

een meer open, ontvankelijke houding waarin wederkerigheid en verbondenheid centraal 



21 
 

staan. Pas als we de wereld ervaren als een betekenisvolle ander, kunnen we zorgzamer en 

respectvoller handelen (Alma, 2020). 

Rosa (2019) sluit daarbij aan met zijn resonantietheorie. In plaats van de wereld te 

beheersen, moeten we ons er mee verbinden. De ecologische crisis is volgens hem mede 

een gevolg van een verlies aan resonantie; een tekort aan echte relaties met mensen, 

dieren, planten en materie. Resonantie kan leiden tot meer betrokkenheid en betekenis.  

Olson (2024) stelt dat het menselijk lichaam niet als eindpunt van de voedselketen 

moet worden gezien, maar als onderdeel van de kringloop van het leven. Dit doorbreekt het 

idee van menselijke superioriteit en sluit aan bij de groeiende wens om op een ecologisch 

verantwoorde manier afscheid te nemen (Mathijssen, 2025). Davies en Rumble (2012) laten 

in hun onderzoek naar natuurbegraven in het Verenigd Koninkrijk zien dat dergelijke keuzes 

niet alleen ecologische, maar ook morele en existentiële motieven omvatten.  

 

Maatschappelijke ontwikkelingen Nederland 

Mathijssen (2025) heeft maatschappelijke aspecten geïdentificeerd in haar onderzoek naar 

natuurbegraven in Nederland. Omdat natuurbegraven in een aantal opzichten verwant is 

aan veraarden biedt haar onderzoek waardevolle inzichten die ook op veraarden 

toepasbaar zijn.  

Een van de belangrijkste ontwikkelingen is de eerder genoemde groeiende aandacht 

voor duurzaamheid en ecologische verantwoordelijkheid. In een tijd waarin 

klimaatverandering centraal staat in politiek, beleid en persoonlijke levenskeuzes, zoeken 

mensen ook voor hun uitvaart naar manieren om een zo klein mogelijke ecologische 

voetafdruk achter te laten (Mathijssen, 2025). Lichaamsbestemming moet in lijn zijn met 

de leefstijl en waarden van de overledene (Davies & Rumble, 2012). De keuze voor een 

vorm van lichaamsbestemming die zo min mogelijk belastend is voor het milieu wordt 

daarbij niet alleen als ecologisch, maar ook als symbolisch ervaren: teruggeven aan de 

aarde. Het idee van ‘de circle of life’ komt hierin sterk naar voren: de overledene wordt 

letterlijk weer onderdeel van de natuur. Dit creëert niet alleen een gevoel van continuïteit 



22 
 

van leven, maar biedt nabestaanden ook een plek voor herinnering (Davies & Rumble, 

2012).  

Ook spelen secularisatie en individualisering een belangrijke rol. Naarmate  

traditionele religieuze kaders vervagen, ontstaat ruimte voor persoonlijke rituelen die beter 

aansluiten bij de individuele levensvisie. Steeds vaker wordt afscheid genomen buiten 

kerkelijke contexten, waarbij de nadruk ligt op autonomie en persoonlijke expressie. Deze 

ontwikkeling weerspiegelt een bredere maatschappelijke verschuiving waarin mensen niet 

alleen hun leven, maar ook hun dood willen vormgeven op een manier die past bij hun 

identiteit en overtuigingen (Mathijssen, 2025). 

In deze context krijgen begrippen als ‘natuurlijk’ en ‘natuur’ een ethische lading. Het 

zijn geen neutrale termen, maar verwijzen naar een moreel verlangen om in harmonie met 

de aarde te leven en te sterven. Dit sluit aan bij het concept van symbolische 

onsterfelijkheid, zoals beschreven door Lifton (1973): het idee dat mensen willen 

voortleven in herinnering van anderen, in verbondenheid met de natuur, verleden en 

toekomstige generaties (Davies & Rumble, 2012). Ook het denken van Mauss (1974) over 

‘de gift’ is hier relevant. Volgens Mauss is een gift nooit geheel belangeloos; het creëert 

sociale verbondenheid. Toegepast op veraarden betekent dit dat het lichaam niet wordt 

‘weggegeven’, maar wordt teruggegeven aan de aarde als een symbolisch geschenk; een 

uitdrukking van wederkerigheid en dankbaarheid. Die terugkeer is daarmee niet alleen 

ecologisch van betekenis, maar ook sociaal en moreel geladen (Davies & Rumble, 2012). 

Daarnaast speelt de culturele diversiteit in Nederland een rol. Door pluralisering en 

globalisering ontstaan er uiteenlopende wensen rondom afscheid, herdenking en 

lichaamsbestemming (Mathijssen, 2025). Internationale invloeden, zoals het werk van 

Katrina Spade (2013) in de Verenigde Staten, brengen nieuwe vormen van 

lichaamsbestemming naar Nederland.  

Ook technologische ontwikkelingen beïnvloeden de manier waarop mensen met de 

dood omgaan. Mathijssen (2025) beschrijft hoe bij natuurbegraven middelen zoals GPS 

wordt ingezet om de toegankelijkheid te vergroten. Veraarden is een gecontroleerd proces 

waarbij de temperatuur continu wordt gemonitord. Op basis daarvan wordt het proces 



23 
 

bijgestuurd, bijvoorbeeld door het toevoegen van zuurstof (Recompose, z.d.). Zulke 

toepassingen laten zien dat technologie en natuur niet tegenover elkaar hoeven te staan. 

Een andere ontwikkeling is de commercialisering in de uitvaartsector. Uitvaarten 

worden steeds vaker als producten gepresenteerd, via marketing en maatwerk  

(Mathijssen, 2025). Tegelijkertijd groeit een tegenbeweging waarin mensen op zoek gaan 

naar echtheid, eenvoud en verbondenheid met de natuur. Voor sommigen is deze terugkeer 

naar de aarde een morele daad: een manier om de aarde iets terug te geven na een leven 

van consumptie (Davies & Rumble, 2012). 

Samenvattend ontstaat er een nieuw bewustzijn waarin mensen ook na de dood 

verantwoordelijkheid willen nemen voor hun ecologische voetafdruk. Het omgaan met het 

lichaam krijgt daarin nieuwe betekenissen: niet alleen fysiek, maar ook moreel, spiritueel 

en symbolisch. Deze betekenislagen helpen bij het begrijpen van nieuwe, duurzame 

vormen van lichaamsbestemming zoals veraarden. De volgende paragraaf onderzoekt hoe 

nieuwe praktijken zoals veraarden betekenis toeschrijven aan het dode lichaam. 

2.4 Het lichaam als bron van betekenis 

In lijn met de maatschappelijke ontwikkelingen die eerder besproken zijn, groeit de 

aandacht voor uitvaartpraktijken waarin het lichaam niet slechts als biologisch restproduct 

wordt gezien, maar als drager van morele, spirituele en symbolische betekenis (Stengs, 

2014). Nieuwe praktijken zoals veraarden benadrukken dat het lichaam ook na de dood 

deel blijft uitmaken van morele en ecologische kaders, en daarmee een actieve rol speelt in 

processen van betekenisgeving. 

De wijze waarop men omgaat met het dode lichaam weerspiegelt opvattingen over 

voortbestaan en transformatie. Hertz (1907) laat zien dat de dood niet alleen een 

biologisch moment is, maar een sociale overgang die ritueel moet worden begeleid. Het 

lichaam bevindt zich tijdelijk buiten de maatschappelijke orde en moet via symbolische en 

materiële handelingen opnieuw worden ingebed. Ook de naasten ondergaan een overgang: 

zij verliezen een geliefde en moeten hun verhouding tot het leven opnieuw ordenen. 

Rituelen helpen in die ordening van verlies en verbondenheid. 



24 
 

Lifton en Olson (1974) onderscheiden vijf vormen van symbolische onsterfelijkheid, 

waaronder naast biologische en religieuze, een natuurlijke en ervaringsgerichte vorm van 

onsterfelijkheid. Juist deze laatste twee komen terug in veraarden: het lichaam leeft voort in 

de natuurlijke kringloop van leven en dood, en in morele verbondenheid met iets dat de 

overledene overstijgt, zoals de aarde, toekomstige generaties of het grotere geheel. Het 

dode lichaam biedt zo aanknopingspunten om op verschillende manieren betekenis en 

continuïteit te geven aan het leven. 

Deze transformatie is niet slechts biologisch, maar raakt ook aan diepere morele en 

spirituele betekenissen. Engelke (2019) benadrukt dat het lichaam ook na de dood 

betekenisvol blijft en niet als neutrale materie wordt ervaren. Rituelen geven uitdrukking 

aan deze lading door aandacht te schenken aan de lichamelijke aanwezigheid. Waar 

begraven en cremeren doorgaans gericht zijn op afsluiting en verwijdering, kenmerkt 

veraarden zich juist door een geleidelijke transformatie van lichaam naar menselijke 

compost. Dit roept vragen op over hoe men omgaat met het overleden lichaam, wat 

passend is en hoe de relatie met de overledene voelbaar blijft. Engelke laat zien dat juist in 

deze vragen de morele betekenis van het dode lichaam zichtbaar wordt. 

Ook na voltooiing van het proces behoudt de materiële uitkomst van veraarden 

(menselijke compost) betekenis. Stengs (2014) laat in haar analyse van ‘sacred waste’ zien 

hoe materiële resten van rituelen, zoals bloemen op herdenkingsplekken, een bijzondere 

status kunnen krijgen. In lijn daarmee vraagt ook de menselijke compost om een 

zorgvuldige omgang, bewuste bestemming en rituele duiding. 

Veraarden sluit hiermee aan bij wat Mathijssen (2023a) omschrijft als ‘thisworldly 

afterlives’, waarin voortleven niet gezocht wordt in een transcendente hemel, maar in 

verbondenheid met natuur, herinnering en gemeenschap. Veraarden belichaamt een vorm 

van symbolische onsterfelijkheid, waarin het lichaam niet verdwijnt maar transformeert tot 

vruchtbare compost en zo deel blijft uitmaken van het leven. 

2.5 Vergroening uitvaartpraktijken 

Er is een groeiende vraag naar “groene” en meer persoonlijke uitvaarten. De conventionele 

uitvaartsector komt met oplossingen die gericht zijn op het minimaliseren van de impact 



25 
 

van begraven en cremeren. Een voorbeeld is het gebruik van lijkwaden als alternatief voor 

een houten kist. Tegelijkertijd ontstaan er ook nieuwe concepten over hoe we 

milieuvriendelijker met het overleden lichaam kunnen omgaan, zoals bijvoorbeeld door 

veraarden en alkalische hydrolyse. Onderzoek van de Gezondheidsraad (2020) laat zien dat 

deze twee nieuwe vormen duurzamer zijn dan de conventionele methoden van begraven en 

cremeren.  

In dit onderzoek richt ik me uitsluitend op veraarden. In het kort bespreek ik wel de 

bestaande uitvaarttechnieken en alkalische hydrolyse, omdat deze mogelijk als 

alternatieve keuze terugkomen bij de persoonlijke motivatie van mensen tijdens de 

interviews. 

 

Veraarden 

Veraarden, ook wel humaan composteren of natural organic reduction (NOR) genoemd, is 

oorspronkelijk bedacht en ontwikkeld door Katrina Spade om een oplossing te bieden voor 

het omgaan met overleden lichamen in stedelijke gebieden in Noord-Amerika (Spade, 

2013). Met haar Urban Death Project (UDP) wilde zij een alternatief ontwikkelen voor 

begraven en cremeren door een systeem om menselijke resten op een milieuvriendelijke 

manier te composteren tot voedselrijke grond (Spade, 2013; Olson 2024). In 2018 heeft 

Spade het bedrijf Recompose opgericht dat er op gericht was om NOR gelegaliseerd te 

krijgen in Amerika. Vanaf 2020 is veraarden toegestaan in zeven staten (Olson, 2024).  

Aansluitend ontstond ook in Europa belangstelling voor het concept van veraarden. 

Zowel in België als in Nederland wordt onderzocht of en hoe veraarden mogelijk is 

(Veraarden, z.d.) 

Veraarden kan zowel op een gecontroleerde manier en op een meer natuurlijke 

manier plaatsvinden. In België wordt onderzocht of het lichaam op een min of meer 

natuurlijke manier kan worden gecomposteerd in een afgesloten en beschermde tuin 

waarin het lichaam in 12 maanden volledig gecomposteerd raakt (Humusatie – Brengt 

Leven!, z.d.). Hierbij wordt het lichaam in een biologisch afbreekbare lijkwade op een 

plantaardig mengsel van 20 cm dikte gelegd en afgedekt met twee m2 van hetzelfde 



26 
 

mengsel. De kans dat veraarden op deze ‘natuurlijke’ manier in Nederland zal worden 

toegestaan is nihil (Gezondheidsraad, 2020). Nederland neemt daarom vooral Duitsland 

als voorbeeld waar veraarden momenteel op één plek is gelegaliseerd, namelijk in de 

deelstaat Sleeswijk-Holstein bij Meine Erde (Mathijssen, in druk). 

Meine Erde heeft een methode ontwikkeld waarbij het lichaam in een technisch 

gecontroleerde omgeving in ongeveer 40 dagen composteert tot vruchtbare aarde. Hierbij 

wordt het lichaam naakt op een bed met plantaardig materiaal geplaatst in een stalen 

cocon. Het plantaardige materiaal bestaat uit stro, hooi, alfalfa en houtskool. Het lichaam 

wordt met hetzelfde mengsel afgedekt. De gesloten cocon wordt geplaatst in een grotere 

bak waardoor het mogelijk is om de cocon (automatisch) heen en weer te wiegen zodat de 

inhoud van de cocon zich kan vermengen. De natuurlijke micro-organismen kunnen op 

deze manier het organische materiaal afbreken waarbij de temperatuur oploopt  tot 

maximaal 80 graden Celsius. Het voordeel van de maximale temperatuur is dat het 

ontbindingsproces niet belemmerd wordt omdat de essentiële microben die nodig zijn voor 

de ontbinding blijven leven. Daarnaast worden de meeste pesticiden afgebroken onder 80 

graden Celsius. De cocon is zo ontworpen dat het proces in principe zelfregulerend is  en 

zonder extra energietoevoeging kan plaatsvinden. Sensoren houden het proces in de gaten 

en indien nodig kan dit proces gestuurd worden door aanpassingen van zuurstof, water en 

temperatuur (Mathijssen, 2024). 

Na ongeveer veertig dagen is het composteren voltooid. De vruchtbare aarde wordt 

uit de cocon gehaald. De overblijfselen van de resterende botten worden vermalen en weer 

vermengd met de aarde. De niet-organische materialen zoals protheses, vullingen en 

medische hulpmiddelen worden verwijderd en gerecycled volgens bestaande 

standaardprocedures (Mathijssen, in druk). Wat overblijft is vruchtbare, koolstofrijke, 

menselijke compost. In Duitsland is de regelgeving zo dat de vruchtbare aarde alleen op 

begraafplaatsen mag worden begraven. In Nederland komen er mogelijk meer opties hoe 

de menselijke compost te hergebruiken. Er wordt gedacht over het gebruik van deze aarde 

voor herbebossing, landbouwprojecten of in privé-tuinen. Over het precieze gebruik van de 

vruchtbare aarde zal regelgeving nodig zijn (Mathijssen, in druk). 



27 
 

Alkalische hydrolyse 

Alkalische hydrolyse, ook wel resomeren of watercrematie genoemd, is een technologie die 

in de veterinaire sector al langer wordt toegepast (Wisnewski 2023; Rumble et al., 2014). 

Het proces verbruikt weinig energie en produceert geen schadelijke emissies (Rumble et 

al., 2014). Het lichaam wordt afgebroken met water, warmte en kaliumhydroxide. Dit 

proces duurt twee tot tien uur, afhankelijk van temperatuur en lichaamsgewicht (Robinson, 

2023). Na afloop blijven drie rest producten over: botten, niet-organische materialen en 

restvloeistof. De botten worden gedroogd en vermalen tot fijn poeder. De niet-organische 

materialen kunnen eventueel worden hergebruikt (Resomeren, Resomatie of 

watercrematie, z.d). De restvloeistof (ongeveer 1500 liter), ook effluent genoemd, is een 

steriel mengsel van water, kaliumhydroxide en afgebroken organische stoffen zonder 

traceerbaar DNA (Gezondheidsraad, 2020). De bestemming van de restvloeistof is nog 

onderwerp van discussie. 

 

Natuurbegraven 

Natuurbegraven is een milieuvriendelijk alternatief voor traditioneel begraven. Het lichaam 

wordt in een natuurlijke omgeving begraven zonder blijvend grafmonument, waarbij 

uitsluitend biologisch afbreekbare materialen worden gebruikt voor kisten en kleding. Dit 

minimaliseert de ecologische voetafdruk en draagt bij aan het behoud van de natuur 

(Mathijssen, 2025). Het graf gaat volledig op in de natuur en blijft onderdeel van het 

ecosysteem. 

Natuurbegraafplaatsen bevinden zich in bossen, heidegebieden en open velden en 

iedereen kan er begraven worden, ongeacht afkomst of geloof (Mathijssen, 2025). De 

belangstelling voor natuurbegraven groeit. De aantrekkingskracht sluit aan bij 

maatschappelijke trends zoals milieubewustzijn, duurzaamheid, individualisering, 

secularisatie en toename van pluralisme (Mathijssen, 2025). 

 

 



28 
 

2.6 Traditioneel toegestane uitvaartpraktijken 

Begraven 

Bij begraven wordt het lichaam in een kist of biologisch afbreekbare lijkwade in de grond 

geplaatst (Keizer et al., 2014). Een graf krijgt vaak een grafmonument en kent een minimale 

grafrust van 10 jaar (Bergen & van den Hoven, 2018). 

 

Cremeren 

Bij crematie wordt het lichaam in een oven van 1100 graden Celsius verbrand. Na afloop 

worden protheses en metalen verwijderd, de botresten vermalen en vermengd met de as. 

Gemiddeld blijft er drie kilo as over. Elektrisch cremeren wordt steeds populairder vanwege 

de lagere CO2-uitstoot (Coöperatie DELA, 2024). 

 

Afstaan aan de wetenschap 

Men kan er ook voor kiezen om het lichaam te doneren aan de wetenschap door een 

handgeschreven verklaring op te stellen (Artikel 18, lid 1 en 19 van de Wet op de 

lichaamsbestemming). In Nederland zijn acht anatomische instituten waar het lichaam 

aan geschonken kan worden. 

 

Zeemansgraf 

Bij een zeemansgraf wordt het lichaam op volle zee overboord gezet. In Nederlandse 

wateren is het zeemansgraf niet toegestaan en moet men uitwijken naar het buitenland 

(Uitvaartverzekering.nl, 2025)  

2.7 Samenvatting en conclusie 

In dit theoretisch kader is de eerste deelvraag – hoe wordt betekenisgeving omschreven in 

de literatuur? – beantwoord. Er is eerst stilgestaan bij het bredere begrip zingeving, dat vaak 

als overkoepelend wordt gezien. Aan de hand van de beroepsstandaard voor geestelijk 

verzorgers (2019), de visie van Alma (2020) en de internationale consensusdefinitie van 

spiritualiteit van Puchalski et al. (2014), is zingeving beschreven als een dynamisch proces 



29 
 

van zoeken naar wat ertoe doet, in relatie tot zichzelf, anderen, de natuur en het 

transcendente. 

Vervolgens is ingezoomd op betekenisgeving als een proces waarin mensen hun 

ervaringen duiden binnen relationele verbanden. Baumeister (1991) beschrijft betekenis 

als het leggen van verbanden tussen gebeurtenissen. Park (2010) bouwt hierop voort en 

maakt een onderscheid tussen globale en situationele betekenis. Rosa (2019) voegt hier 

een sociologische dimensie aan toe door te stellen dat betekenisgeving ontstaat binnen 

resonante relaties met de wereld: relaties die worden gekenmerkt door wederzijdse 

betrokkenheid tussen mens, systeem en natuur. Betekenis komt volgens hem niet voort uit 

afstandelijke observatie, maar uit levende, wederkerige verbinding.  

Deze theoretische inzichten zijn samengebracht in een conceptueel model dat is 

opgebouwd uit Rosa’s drie resonantie-assen: mens-mens (persoonlijk domein), mens-

systeem (sociaal domein) en mens-natuur/transcendentie (ecologisch domein). Door deze 

domeinen heen lopen de drie dimensies van zinervaring volgens Alma: ethisch, esthetisch 

en existentieel. Zo ontstaat er een model met negen betekenisvelden die richting geven aan 

de analyse van de interviews. Hoewel het model inzicht biedt in hoe betekenisgeving 

ontstaat binnen resonante relaties, blijft minder zichtbaar hoe ervaringen van vervreemding 

of sociale ongelijkheid deze verbondenheid kunnen belemmeren. 

Verder zijn in dit hoofdstuk maatschappelijke en culturele ontwikkelingen belicht die 

van invloed zijn op hoe mensen betekenis geven aan veraarden, zoals ecologisch 

bewustzijn, individualisering, opvattingen over spiritualiteit, technologische innovatie en 

culturele diversiteit. Ook is besproken hoe het lichaam na de dood morele, spirituele en 

symbolische betekenis kan krijgen. Inzichten uit de antropologie over de dood, zoals rituele 

transitie, symbolische onsterfelijkheid en de morele status van het lichaam, bieden 

handvatten om nieuwe vormen van omgaan met het lichaam beter te begrijpen. 

In het volgende hoofdstuk wordt de methodologie toegelicht en wordt uiteengezet hoe 

de interviews zijn opgezet en geanalyseerd. 

  



30 
 

3. Methodologie 
 

In dit hoofdstuk wordt stap voor stap toegelicht hoe het onderzoek is uitgevoerd. Allereerst 

geef ik toelichting op de gekozen onderzoeksmethode en de bijbehorende 

onderzoeksopzet. Vervolgens wordt de procedure van de dataverzameling besproken, 

waaronder de gehanteerde inclusie- en exclusiecriteria en de werkwijze van het 

semigestructureerde interview. Daarna volgt een toelichting op de data-analyse waarbij ik 

aandacht besteed aan de waarborging van validiteit en betrouwbaarheid. Vervolgens wordt 

op mijn rol en positie als onderzoeker gereflecteerd. Het hoofdstuk sluit af met een 

bespreking van de ethische overwegingen die bij dit onderzoek een rol spelen. 

Onderzoeksmethode 

Het doel van de onderzoeksmethode is het verzamelen van gegevens die inzicht geven in 

de hoofdvraag: waarom kiezen mensen voor veraarden? Omdat deze vraag zich richt op 

persoonlijke motieven, overtuigingen en betekenissen, is gekozen voor een kwalitatieve 

onderzoeksopzet binnen het interpretatieve paradigma. De keuze voor veraarden is een 

onderwerp waar tot op heden weinig systematisch onderzoek naar is verricht. De gekozen 

methode is bij uitstek geschikt voor het beantwoorden van waarom-vragen en het 

verkennen van nieuwe of nog weinig onderzochte onderwerpen (Hennink et al., 2015).  

Binnen het interpretatieve paradigma staat de beleving van de respondent centraal. 

De onderzoeker probeert de werkelijkheid te begrijpen zoals deze door de respondenten 

zelf wordt ervaren, en interpreteert deze ervaringen binnen de sociale en culturele context 

waarin ze plaatsvinden (Hennink et al., 2015). Dit vraagt om een open en empathische 

houding van de onderzoeker. De interpretatieve benadering gaat uit van de aanname dat 

betekenis sociaal wordt geconstrueerd en dat realiteit niet vaststaat, maar gevormd wordt 

door menselijke interactie (Baarda et al., 2021; Hennink et al., 2015). In tegenstelling tot 

het positivistische paradigma, dat gericht is op objectieve meting, erkent deze benadering 

de subjectiviteit van zowel de deelnemer als de onderzoeker. Dit sluit goed aan bij het doel 

van het onderzoek: inzicht krijgen waarom mensen voor veraarden kiezen en hoe zij hier zelf 

betekenis aan geven. 



31 
 

Onderzoeksopzet 

Voor de dataverzameling is gekozen voor semigestructureerde diepte-interviews. In totaal 

zijn vijftien interviews afgenomen met mensen die in de toekomst bewust voor veraarden 

willen kiezen. De interviews zijn afgenomen volgens een vooraf opgestelde topiclijst (bijlage 

1), maar lieten ruimte voor verdieping, nuance en spontane inbreng van de respondent 

(Hennink et al., 2015). Voorafgaand aan de dataverzameling is een proefinterview 

gehouden om de bruikbaarheid van de topiclijst te toetsen. Aangezien dit proefinterview 

goed verliep en er slechts kleine aanpassingen nodig waren aan de topiclijst, is dit 

interview meegenomen in de analyse. 

Deze open maar gestructureerde gespreksvorm stelde deelnemers in staat hun 

beweegredenen uitgebreid toe te lichten, terwijl ik als onderzoeker ruimte had om door te 

vragen op relevante thema’s. Hierdoor konden deze thema’s verder worden uitgediept, wat 

past bij de interpretatieve benadering waarin niet alleen de inhoud, maar ook de 

betekenisgeving van wat gezegd wordt centraal staat.  

 

Dataverzameling 

Voor dit onderzoek is gebruikgemaakt van een doelgerichte steekproeftrekking (purposive 

sampling) waarbij deelnemers zijn geselecteerd op basis van hun betrokkenheid bij dit 

onderwerp en interesse in het delen van hun persoonlijke motivatie rondom de keuze voor 

veraarden. Een doelgerichte steekproef stelt de onderzoeker in staat om deelnemers te 

selecteren die relevante inzichten en ervaringen hebben, zodat er betekenisvolle data 

verzameld kunnen worden in relatie tot de onderzoeksvraag (Scheepers & Tobi, 2021). Deze 

aanpak sluit aan bij de uitgangspunten van de thematische analyse van Braun en Clarke 

(2006) waarin de nadruk meer ligt op het verkrijgen van diepgaande en contextgebonden 

inzichten dan op generaliseerbaarheid of een brede afspiegeling van de populatie. 

 

 

 

 



32 
 

Inclusie- en exclusiecriteria 

Het belangrijkste inclusiecriterium was dat de deelnemer geïnteresseerd moest zijn in 

veraarden als lichaamsbestemming, ongeacht of deze keuze al concreet was gemaakt of 

zich nog in de overwegingsfase bevond.  

Als exclusiecriterium gold dat de deelnemers niet werkzaam mochten zijn in de 

uitvaartbranche. Deze afbakening is gehanteerd om te voorkomen dat professionele 

belangen of werkgerelateerde perspectieven de persoonlijke motivatie zouden beïnvloeden 

of verdringen. Door uitsluitend mensen te interviewen die niet beroepsmatig verbonden zijn 

aan de uitvaartsector, kon de focus volledig liggen op persoonlijke overwegingen en 

belevingen.  

In de praktijk bleek echter dat één deelnemer werkzaam is als uitvaartbegeleider, 

een feit dat pas tijdens het interview duidelijk werd. Hoewel dit formeel buiten de gestelde 

criteria valt, is er toch voor gekozen het interview mee te nemen in de analyse omdat het 

gesprek zich primair richtte op persoonlijke ervaringen en overtuigingen. 

 

Werving van deelnemers  

De eerste deelnemers werden geworven via mijn scriptiebegeleider, die mij in contact 

bracht met drie personen die nauw betrokken zijn bij Stichting Veraarden. Deze stichting is 

in 2023 opgericht met als doel om het composteren van het menselijk lichaam, in 

navolging van de Verenigde Staten en Duitsland, ook in Nederland mogelijk te maken. De 

betrokkenen bij de stichting hebben uiteenlopende achtergronden, onder meer in de 

uitvaartsector, regeneratieve landbouw, ritueel ontwerp en ecologie. Deze betrokkenheid 

kan van invloed zijn geweest op zowel de motivatie om deel te nemen aan het onderzoek 

als op de wijze waarop deelnemers betekenis toekennen aan veraarden. Doordat zij reeds 

bekend waren met het concept en in sommige gevallen actief betrokken zijn bij de 

stichting, is het aannemelijk dat zij hun visie en waarden ten aanzien van veraarden 

bewuster en explicieter onder woorden hebben gebracht dan personen zonder dergelijke 

voorkennis of betrokkenheid. Tegelijkertijd brengt deze gedeelde achtergrond het risico met 



33 
 

zich mee dat deelnemers in zekere mate een gedeeld referentiekader hanteren, waardoor 

mogelijke verschillen in perspectief minder zichtbaar worden.  

Deze eerste contacten vormden de basis van een sneeuwbalsteekproef (snowball 

sampling), waarbij bestaande deelnemers mensen uit hun eigen netwerk benaderden met 

de vraag of zij interesse hadden om deel te nemen aan het onderzoek (Scheepers & Tobi, 

2021). Alleen wanneer deze personen instemden, werden hun contactgegevens met mij 

gedeeld. Deze werkwijze leverde vier nieuwe deelnemers op. Door deze aanpak werd 

zorgvuldig omgegaan met zowel de privacy van derden als met het vrijwillige karakter van 

deelname. 

Om ook deelnemers buiten het bestaande netwerk te bereiken, heb ik aanvullend 

een oproep geplaatst op het online platform LinkedIn, waarin ik kort het doel van het 

onderzoek toelichtte en geïnteresseerden uitnodigde om deel te nemen (bijlage 2). Binnen 

enkele dagen ontving ik dertig reacties. Omwille van de praktische haalbaarheid en 

beschikbare tijd heb ik ervoor gekozen om de eerste tien personen te selecteren, mits zij 

beschikbaar waren in de afgesproken weken en bereid waren om circa één uur voor het 

interview te reserveren. Twee personen vielen af: één wilde uitsluitend schriftelijk reageren 

en één had slechts vijftien minuten beschikbaar. In totaal zijn er uiteindelijk vijftien 

deelnemers geïnterviewd. De overige belangstellenden heb ik per email bedankt voor hun 

interesse in het onderzoek en kort toegelicht waarom ik geen verder contact met ze zou 

opnemen. 

Nadat deelnemers interesse hadden getoond, ontvingen zij per email aanvullende 

informatie over het doel en de opzet van het onderzoek. In deze informatie werd 

uiteengezet wat deelname precies omvatte, inclusief de verwachte tijdsinvestering, de 

vertrouwelijkheid van hun antwoorden en het opnemen van het interview. Aan deze email 

was tevens een toestemmingsverklaring toegevoegd (bijlage 3). Deelnemers konden deze 

voorafgaand aan het interview ondertekenen of per email retour sturen. Vervolgens heb ik 

telefonisch of via videobellen contact opgenomen om eventuele vragen te beantwoorden 

en een geschikt moment voor het interview af te spreken. 

 



34 
 

Deelnemers 

In totaal namen vijftien mensen deel aan het onderzoek, twaalf vrouwen en drie mannen, 

die verspreid over Nederland wonen (bijlage 4). Sommigen hadden al bewust nagedacht 

over deze vorm van lichaamsbestemming, anderen bevonden zich nog in een oriënterende 

fase. Aangezien veraarden op het moment van onderzoek nog niet wettelijk is toegestaan in 

Nederland, betrof het in alle gevallen een uiting van een wens en toekomstgericht denken. 

Dit maakt dat de verzamelde perspectieven waardevolle inzichten bieden in lopende 

maatschappelijke en ethische discussies over alternatieve vormen van 

lichaamsbestemming.  

Van de vijftien deelnemers zijn vijf deelnemers nauw betrokken bij de stichting of 

haar activiteiten, zeven anderen kenden de stichting via hun netwerk of via LinkedIn. 

Slechts drie deelnemers gaven aan dat zij voorafgaand aan deelname aan dit onderzoek 

nog niet bekend waren met de stichting.  

 

Interviews 

Alle deelnemers waren vooraf geïnformeerd over het doel van het onderzoek en gaven 

expliciet toestemming voor deelname en geluidsopname. De gesprekken zijn gevoerd via 

Microsoft Teams of live op locatie. Er is gekozen voor dubbele geluidsopname (via teams en 

telefoon) als voorzorgsmaatregel om technische problemen of dataverlies te voorkomen.  

Vier interviews vonden online plaats, vanwege geografische afstand of omdat het 

praktischer was qua planning van de deelnemer. Twee gesprekken werden gevoerd op een 

rustige locatie in Utrecht. De overige gesprekken vonden plaats bij de deelnemers thuis. Bij 

de livegesprekken is uitsluitend gebruik gemaakt van geluidsopname, zonder beeld. 

De interviews zijn afgenomen in de periode van 17 februari t/m 15 maart 2025. De 

interviews duurden gemiddeld 60 minuten, met een spreiding van 40 tot 75 minuten.  

Tijdens de interviews is gewerkt met een topiclijst. De hoofdonderwerpen waren 

afgeleid van de deelvragen van het onderzoek, met als centrale focus: welke persoonlijke, 

sociale en ecologische waarden spelen een rol bij de keuze voor veraarden? De eerste 

vragen richtten zich op de leefwereld van de deelnemer, de persoonlijke waarden en de 



35 
 

manier waarop zij in aanraking zijn gekomen met het onderwerp. Vervolgens kwamen meer 

sociaal-maatschappelijke en ecologische overwegingen aan bod. Tot slot werd ingezoomd 

op existentiële vragen rondom sterfelijkheid, afscheid en rouw. 

De vragen op de topiclijst waren richtinggevend, maar de volgorde ervan stond niet 

vast. Ik koos ervoor om de deelnemer te volgen in het verloop van hun verhaal. In eerste 

instantie stelde ik me non-directief op, om de deelnemers de ruimte te geven om zelf aan 

te geven wat voor hen belangrijk was (Scheepers & Tobi, 2021). Wanneer het gesprek te veel 

afdwaalde, stelde ik me gaandeweg iets directiever op om terug te keren naar de 

kernvragen. Aan het einde van elk interview liep ik de topiclijst na om te controleren of alle 

onderwerpen besproken waren. Ik sloot het interview af met de vraag of er nog thema’s 

waren die de deelnemer graag wilde bespreken. 

De interviews lieten een veelheid aan perspectieven zien en vormden hiermee een 

basis voor de daaropvolgende thematische analyse. 

 

Positionering onderzoeker 

In kwalitatief onderzoek speelt de onderzoeker en centrale rol in zowel dataverzameling als 

data-analyse. Het is daarom belangrijk om stil te staan bij mijn eigen positie ten opzichte 

van het onderwerp en mijn mogelijke invloed op het onderzoeksproces.  

Ik ben opgeleid als verloskundige en ben daarnaast geestelijk verzorger in opleiding. 

In beide functies heb ik te maken gehad met existentiële en ethische vragen rondom leven, 

dood en betekenisgeving. Deze ervaring heeft mijn betrokkenheid bij het onderwerp 

versterkt. Hoewel ik tot voor kort nog niet bekend was met het concept veraarden en nog 

geen persoonlijke keuze heb gemaakt over wat ik zelf zou willen wat er met mijn lichaam 

gebeurt als ik sterf, voel ik mij wel verbonden met de vragen die de keuze voor veraarden 

oproepen.  

Tijdens de interviews vroegen deelnemers naar mijn persoonlijke mening of houding 

ten opzichte van veraarden, waarbij ik aangaf pas na het interview hier op in te gaan. Zo 

wilde ik voorkomen dat mijn opvattingen van invloed zouden zijn op de richting van het 

gesprek of de antwoorden van de deelnemers. In mijn rol als interviewer stelde ik mij 



36 
 

responsief en reflectief op: enerzijds was ik betrokken en luisterend, anderzijds was ik mij 

ook bewust van mijn eigen invloed op het gesprek, zowel verbaal als non-verbaal. Deze 

reflexieve houding nam ik ook mee tijdens de analyse van de data. 

 

Data-analyse 

Voor de analyse van de kwalitatieve data is gebruik gemaakt van thematische analyse, 

zoals beschreven door Braun en Clarke (2006). Deze methode biedt een systematische 

maar flexibele werkwijze om patronen in kwalitatieve data te identificeren, ordenen, 

analyseren en interpreteren. De analyse verliep in zes fasen, die hieronder worden 

toegelicht. 

Fase 1: Vertrouwd raken met de data 

Alle vijftien interviews zijn volledig en letterlijk getranscribeerd en meerdere keren 

aandachtig herlezen. Enkele deelnemers ontvingen op eigen verzoek het transcript van het 

interview per mail. Hierdoor vond een gedeeltelijke membercheck plaats (Baarda et al., 

2021). Ik heb geen inhoudelijke reacties op de transcripten ontvangen. 

Tijdens het leesproces zijn voorlopige aantekeningen gemaakt waarbij ik heb 

genoteerd wat ik heb gedaan en of er nog bijzonderheden waren. De transcripties zijn 

opgedeeld in betekenisvolle segmenten waarbij ik heb gelet op elementen die aansloten bij 

het conceptueel model voor betekenisgeving rondom veraarden, maar ook op uitspraken 

die spontaan of herhaaldelijk terugkeerden, zonder dat ze direct onder dit model vielen. 

Na ongeveer dertien interviews trad datasaturatie op: er kwam geen wezenlijk 

nieuwe informatie meer naar voren (Baarda et al., 2021; Scheepers & Tobi., 2021). 

Desondanks zijn de resterende gesprekken, die al gepland stonden, toch gevoerd. Deze 

gesprekken bleken waardevol en verdiepend, en versterkte de relevantie van de gevonden 

thema’s. 

Fase 2: Codering van de data 

In deze fase zijn relevante fragmenten uit de interviews voorzien van codes. Hierbij is 

gebruik gemaakt van een combinatie van deductieve en inductieve benaderingen. Enerzijds 

zijn vooraf opgestelde codes toegepast die gebaseerd waren op het conceptueel model 



37 
 

met de negen velden van de matrix. Anderzijds is open gecodeerd op basis van informatie 

die direct uit de data naar voren kwam. Dit versterkt de betrouwbaarheid en volledigheid 

van de analyse. Deze combinatie wordt ook wel analysetriangulatie genoemd (van Lanen, 

2010). Deze vorm van coderen maakt het mogelijk om zowel theorie-gestuurde als data-

gestuurde inzichten in kaart te brengen. De codering werd uitgevoerd in ATLAS.ti 25 en vond 

plaats in meerdere rondes, waarbij in latere rondes overbodige of overlappende codes 

werden verwijderd of samengevoegd. 

Fase 3: Genereren van de thema’s 

De gecodeerde fragmenten zijn gegroepeerd op basis van inhoudelijke samenhang. Daarbij 

is enerzijds gekeken hoe fragmenten passen binnen de velden van het bestaande model, 

maar ook of er nieuwe, mogelijk aanvullende thema’s zichtbaar werden die niet binnen het 

oorspronkelijke raamwerk vielen. Deze fase vormde de overgang van coderen naar het 

ontwikkelen van overkoepelende thema’s in de data. 

Fase 4: Revisie en verfijning van thema’s 

De voorlopige thema’s zijn kritisch geëvalueerd op interne samenhang (interne 

homogeniteit) en onderlinge verschillen (externe heterogeniteit). Tevens is beoordeeld of de 

thema’s gezamenlijk een helder en relevant antwoord boden op de centrale 

onderzoeksvraag (Braun & Clarke, 2006). Deze toetsing vond plaats op twee niveaus: 

binnen elk afzonderlijk thema en in relatie tot de volledige dataset. 

Fase 5: Definiëren en benoemen van de thema’s 

De negen velden uit het conceptueel model fungeerden als overkoepelende thema’s. 

Binnen elk veld werd gekeken naar de specifieke invulling die deelnemers eraan gaven. Op 

basis hiervan werden subthema’s onderscheiden, om de diversiteit, nuance en diepgang 

van de uitspraken te laten zien. Elk hoofdthema werd voorzien van de soorten uitspraken en 

betekenissen die eronder vielen. Daarnaast werd onderzocht hoe de hoofdthema’s zich tot 

elkaar verhielden, bijvoorbeeld door te kijken naar overlap tussen persoonlijke, sociale en 

ecologische overwegingen, en tussen ethische, esthetische en existentiële perspectieven. 

Dit maakt het mogelijk een coherent en betekenisvol geheel te vormen. 

 



38 
 

Fase 6: Rapportage van de analyse 

In het resultaten hoofdstuk worden de uiteindelijke thema’s in logische volgorde 

gepresenteerd, ondersteund met representatieve citaten van deelnemers. 

De analyse is uitgevoerd binnen een constructionistisch kader (Verhoeven, 2023), 

waarin betekenis wordt gezien als sociaal en contextueel gevormd. De thematische 

analyse vond plaats op een latent niveau, waarbij niet alleen is gekeken naar letterlijke 

uitspraken, maar ook naar onderliggende waarden, aannames en culturele betekenissen. 

Het proces verliep iteratief: er is regelmatig teruggegrepen op eerdere stappen om 

inzichten te verfijnen, codes aan te passen en thema’s bij te stellen (Braun & Clarke, 2006; 

Verhoeven, 2023). Deze werkwijze heeft bijgedragen aan een grondige en zorgvuldig 

onderbouwde analyse. 

Gedurende het analyseproces bleef ik alert op mijn eigen interpretatiekaders. Door 

het combineren van een vooraf gekozen theoretisch model met inductieve, open codering 

bleef er ruimte voor nieuwe betekenissen en inzichten vanuit de deelnemers. Daarnaast 

hield ik gedurende de analysefase notities bij over mijn interpretaties, twijfels en keuzes. 

Deze documentatie van het onderzoeksproces, ook wel bekend als een audit trail (Baarda 

et al., 2021), besprak ik vervolgens met mijn scriptiebegeleider. Deze audit trail droeg bij 

aan transparantie en versterkte de betrouwbaarheid van de thematische analyse. Deze 

positionering sluit aan bij een constructionistische benadering, waarin betekenis niet 

wordt opgevat als een vaststaand gegeven, maar als iets dat vorm krijgt in het samenspel 

tussen deelnemer, onderzoeker en de context waarin het gesprek plaatsvindt. 

Door het combineren van een theoretisch kader met een open benadering voor 

nieuwe inzichten uit de data, kon een beeld ontstaan van hoe mensen hun keuze voor 

veraarden betekenis geven. 

 

Validiteit en betrouwbaarheid 

Validiteit verwijst naar de mate waarin het onderzoek daadwerkelijk meet wat het beoogt te 

meten (Baarda et al., 2021). In dit onderzoek is validiteit nagestreefd door te zorgen voor 

een duidelijke aansluiting tussen de onderzoeksvraag, de dataverzameling en de 



39 
 

analysemethode. De keuze voor semi-gestructureerde interviews stelde deelnemers in 

staat hun persoonlijke motieven en betekenisgeving rond veraarden in eigen woorden te 

verwoorden, wat de inhoudsvaliditeit ten goede komt. Daarnaast is gewerkt met een 

topiclijst die was gebaseerd op de deelvragen en het theoretisch kader, wat de consistentie 

ten goede kwam. 

Betrouwbaarheid in kwalitatief onderzoek richt zich op de transparantie en 

herleidbaarheid van de onderzoekstappen. Hoewel herhaalbaarheid geen doel op zich is, is 

gestreefd naar transparantie in elke fase van het proces. Alle interviews zijn opgenomen, 

letterlijk getranscribeerd en systematisch gecodeerd met ATLAS.ti.25. Er is gewerkt met 

een combinatie van deductieve en inductieve codering, wat analysetriangulatie mogelijk 

maakte. Tijdens het analyseproces zijn aantekeningen gemaakt over beslissingen, 

interpretaties en twijfels. Door deze stappen te documenteren, is de betrouwbaarheid 

versterkt. Inhoudelijke gesprekken met mijn scriptiebegeleider hebben een belangrijke rol 

gespeeld bij de intersubjectieve toetsing en het versterken van de analyse. 

Tot slot is bij het redigeren van de tekst gebruikgemaakt van ChatGPT (GPT-4, 

OpenAI, 2025) ter ondersteuning bij het herformuleren van zinnen en het stroomlijnen van 

teksten. De inhoudelijke keuzes en interpretaties zijn volledig door de onderzoeker zelf 

gemaakt.  

 

Ethische aspecten 

Bij het uitvoeren van dit onderzoek is aandacht besteed aan ethische overwegingen. 

Allereerst is vrijwillige deelname gewaarborgd: deelnemers werden pas benaderd nadat zij 

via hun netwerk of via LinkedIn zelf interesse hadden getoond. Voordat het interview 

plaatsvond, ontvingen zij een informatiebrief en een toestemmingsverklaring, waarin het 

doel van het onderzoek, de werkwijze, de verwachte tijdsinvestering en de 

vertrouwelijkheid van de gegevens toegelicht (bijlage 3). Pas na ondertekening van de 

toestemmingsverklaring werd het interview gestart. 

Alle interviews zijn opgenomen na expliciete toestemming van de deelnemer. De 

audio-opnames zijn veilig opgeslagen en uitsluitend gebruikt voor de transcripten. De 



40 
 

geanonimiseerde transcripten zijn vertrouwelijk behandeld. Ter bescherming van de 

privacy zijn de namen van de geïnterviewden in deze scriptie vervangen door 

pseudoniemen. De opnames en de geanonimiseerde transcripten worden opgeslagen op 

de beveiligde Y-schijf van de rijksuniversiteit Groningen en bewaard voor een periode van 

10 jaar. Alleen mijn scriptiebegeleider heeft toegang tot de data. De deelnemers hebben 

hiervoor vooraf schriftelijke toestemming gegeven. 

 

In het volgende hoofdstuk worden de resultaten van de thematische analyse besproken, 

waarbij de thema’s worden toegelicht aan de hand van citaten uit de interviews.  



41 
 

4. Resultaten en analyse 
 

In dit hoofdstuk worden de resultaten uit de vijftien interviews gepresenteerd.De 

bevindingen zijn gecodeerd en thematisch geanalyseerd met behulp van het programma 

ATLAS.ti.25. De resultaten worden weergegeven om drie van de vier deelvragen van dit 

onderzoek te beantwoorden. De eerste deelvraag over betekenisgeving in de literatuur is in 

het theoretisch kader (hoofdstuk 2) behandeld. 

Om de resultaten systematisch te kunnen analyseren, is gebruik gemaakt van het 

conceptueel model van betekenisgeving dat eerder in het theoretisch kader is 

geïntroduceerd. 

In paragraaf 4.1 worden de ethische, esthetische en existentiële waarden besproken 

die deelnemers toekennen aan veraarden. Paragraaf 4.2 behandelt de persoonlijke, sociale 

en ecologische motieven die aan de keuze voor deze vorm van lichaamsbestemming ten 

grondslag liggen. Paragraaf 4.3 gaat in op de wijze waarop betekenis wordt gegeven aan 

sterfelijkheid, afscheid en rouw. Daarbij wordt duidelijk hoe veraarden aansluit bij diepere 

levensvragen en een spirituele verbondenheid met de natuur.  

Deze opbouw volgt een logische lijn van binnen naar buiten: van de fundamentele 

waarden die mensen belangrijk vinden, via de motieven die daaruit voortvloeien, naar de 

manier waarop deze tot uiting komen in betekenisgeving rond de dood.  

4.1 Waarden en betekenisgeving rond veraarden 

In deze paragraaf wordt onderzocht welke aspecten van veraarden deelnemers als 

betekenisvol ervaren binnen de persoonlijke context. Daarbij gaat het om hun beleving van 

zowel het composteerproces als de materiële uitkomst ervan, de menselijke compost. 

Voor de analyse zijn de uitspraken van de deelnemers thematisch geordend volgens de 

ethische, esthetische en existentiële dimensie (bijlage 5).  

Hoewel deze indeling analytisch houvast biedt, overlappen de verschillende 

dimensies in de praktijk. De uitspraken van deelnemers laten zien dat morele 

overtuigingen, lichamelijke en esthetische ervaringen en existentiële aspecten nauw 

verweven zijn. Veraarden wordt niet alleen als ecologisch alternatief overwogen, maar raakt 



42 
 

ook aan fundamentele thema’s als leven, dood, verbondenheid, rituele vormgeving en de 

verhouding tot een groter geheel. 

4.1.1 Ethische waarden 

Vanuit de ethische dimensie wordt veraarden gezien als een zorgvuldige en betekenisvolle 

manier om met het lichaam om te gaan na de dood. De ethische betekenisgeving komt in 

de interviews naar voren in de volgende waarden: zorgvuldigheid en veiligheid, 

rechtvaardigheid en toegankelijkheid, ecologische verantwoordelijkheid, autonomie en 

beslissingsruimte, en verantwoordelijkheid voor toekomstige generaties. 

Deelnemers benadrukken het belang van een veilig en goed georganiseerde 

uitvoering van het composteerproces. Zoals Sjors het verwoordt: “Je wilt de veiligheid, de 

duurzaamheid en de waardigheid natuurlijk in stand houden. (…) dan heb je 

maatschappelijke acceptatie nodig  (…) en dus plekken nodig waar dit kan”. 

Deelnemers vinden het belangrijk dat veraarden geen exclusief of commercieel 

product wordt, maar breed toegankelijk blijft. De kosten mogen geen drempel vormen voor 

wie op een ecologisch verantwoorde manier afscheid wil nemen: “Het moet niet iets 

elitairs worden (…), ik vind het wel belangrijk dat dingen toegankelijk zijn voor meer 

mensen, dat financiën dus niet heel erg bepalen waar je toegang toe hebt (Dorien). 

Deze behoefte aan rechtvaardigheid en toegankelijkheid hangt samen met een 

bredere behoefte aan uitvaartpraktijken die minder gedomineerd worden door 

commerciële belangen: “.. hoe de uitvaartbranche is ontstaan (…) nou, ik viel bijna van mijn 

stoel. Echt puur vanuit commercieel oogpunt. En ik dacht, als je nou ergens je echt wat 

meer bescheiden mag opstellen en dus geld verdienen niet op de eerste plaats zou mogen 

zetten, dan is dat wel als het gaat over rouwen of over afscheid nemen” (Bente). 

De bestemming van de menselijke compost is eveneens ethisch geladen. 

Deelnemers vinden het belangrijk dat deze bijdraagt aan iets positiefs, zoals het herstel van 

biodiversiteit, natuurherstel of de groei van planten of andere levende organismen: “Waar 

ik het gelukkigst van zou worden is als soorten die nu dreigen uit te sterven, dat die juist 

heel erg aanslaan op dit soort compost. En dus eigenlijk dat je de biodiversiteit kan 

herstellen” (Robin). 



43 
 

Tegelijkertijd noemen sommigen ook wat ze niét wenselijk vinden, namelijk 

toepassingen in de industrie of in traditionele landbouw. Zulke bestemmingen passen 

volgens hen niet bij de intentie van zorg voor de aarde en het herstel van natuurlijke 

evenwichten: “Ik zou niet willen dat het in plastic zakken naar een geïndustrialiseerd iets 

gaat, maar wel dat het naar de biodynamische landbouw gaat. Die zijn veel bewuster bezig 

met hoe ze gewassen verbouwen. (…) Ik moet er niet aan denken dat ik in de Praxis op een 

stapel lig” (Daan). 

Daarnaast onderstrepen veel deelnemers het belang van keuzevrijheid. Zowel de 

wens van de overledene als de rol van nabestaanden in de bestemming van de menselijke 

compost moeten worden gerespecteerd. Voor deelnemers is het een rustgevend idee dat 

de menselijke compost dicht bij huis kan worden uitgestrooid. Anderen kiezen hier juist 

niet voor, omdat zij verwachten dat het huis ooit verlaten zal worden of omdat zij de 

compost liever een plek geven in een bredere, blijvende omgeving die voor mensen 

toegankelijk is: “Persoonlijk zou ik graag willen dat ik ergens in een (...) natuurgebied kom. Ik 

geloof niet zo in (…) om hier bijvoorbeeld in mijn eigen tuin te komen, omdat  hier ooit weer 

een andere familie komt wonen. En een tuin is ook wat gecultiveerder zeg maar dan … dan 

echt in de natuur” (Ans). 

Tot slot speelt het verlangen om bij te dragen aan maatschappelijke veranderingen 

een rol, voortkomend uit een gevoel van verantwoordelijkheid voor toekomstige generaties. 

Door nu al voor deze vorm te kiezen of zich er actief voor in te zetten, hopen deelnemers bij 

te dragen aan een toekomst waarin duurzame alternatieven vanzelfsprekend zijn: “Dus 

vandaar dat ik me ook inzet (..) om heel opportunistisch te zorgen dat het er is op het 

moment dat ik het zelf nodig heb”(Sjors). 

 

Veraarden wordt gezien als een lichaamsbestemming die zowel het lichaam als de aarde 

en de nabestaanden respecteert. 

De zorg die deelnemers uitspreken over de kwaliteit en transparantie van het 

composteerproces wijst erop dat ethiek niet stopt bij de dood, maar verder gaat tot de 

manier waarop het lichaam in een groter geheel wordt opgenomen. Mathijssen (2023a) laat 



44 
 

zien dat dergelijke keuzes niet louter persoonlijk zijn, maar ook raken aan gedeelde 

opvattingen over wat goed omgaan met het overleden lichaam inhoudt. De wens dat het 

proces veilig, natuurlijk en controleerbaar verloopt, is niet alleen gericht op persoonlijke 

geruststelling, maar ook op het creëren van maatschappelijk vertrouwen in nieuwe vormen 

van afscheid. 

Tegelijkertijd speelt ook een kritische houding tegenover bestaande 

uitvaartpraktijken, met name als deze als commercieel worden ervaren. Deelnemers 

verzetten zich tegen het idee dat afscheid nemen een marktproduct zou zijn, en zoeken 

naar vormen die beter aansluiten bij waarden als bescheidenheid, solidariteit en 

toegankelijkheid. Alma (2023) laat zien dat dit voortkomt uit een verlangen naar morele 

afstemming: mensen zoeken manieren om hun leven en hun sterven in overeenstemming 

te brengen met waarden als verantwoordelijkheid en zorgzaamheid. Dat wat men nalaat 

moet betekenisvol zijn, passend bij een levenshouding waarin verbondenheid een 

belangrijk aspect is.  

Ook de bestemming van de menselijke compost krijgt in dit geheel een morele 

lading. De compost wordt niet gezien als een restproduct maar als vruchtbare 

nalatenschap. Het is een betekenisvolle manier om iets terug te geven aan de wereld waar 

men deel van uitmaakte. Volgens Mathijssen (2023a) verschuift hiermee de betekenis van 

het lichaam. Het blijft niet alleen in herinnering, maar wordt actief deel van een levende 

toekomst.  

4.1.2 Esthetische waarden 

Het proces wordt door deelnemers vaak omschreven als zacht, eenvoudig en natuurlijk. 

Die beleving betreft zowel het zintuiglijke als het symbolische: de wijze waarop het lichaam 

in een organisch bed van stro, bloemen of ander mengsel wordt neergelegd, roept 

associaties op met tederheid, rust en zorg. Het zachtjes heen en weer wiegen van de cocon 

doet denken aan de periode in de baarmoeder en versterkt het gevoel van geborgenheid en 

rust: ”Want dat symboliseert dan die baarmoeder, zeg maar, waar je in gezeten hebt en wat 

dan nu een, ja, natuurlijke baarmoeder zou zijn op het eind weer. Dat spreekt mij gewoon 



45 
 

heel erg aan”(Guus). En voor Sam staat het wiegen “voor koestering, voor verbinding, voor 

mijn moeder die me droeg vroeger als huilbaby in de draagzak”. 

De plaats en de manier waarop het veraarden plaatsvindt roepen een gevoel op van 

een geleidelijke, natuurlijke overgang: “ dat je in een ... bed van (…) hooi en bladeren en 

daar zitten dan allerlei (…) micro-organismen enzo. Dat je in iets zachts wordt neergelegd, 

dat vind ik heel erg mooi” (Kees). 

Ook de tijdsduur van het proces, ongeveer veertig dagen, wordt als betekenisvol 

ervaren. Deze periode biedt ruimte voor bezinning, rituelen en een symbolische afronding 

van het leven: “Ik vind het gewoon ook mooi dat er de tijd genomen mag worden. Ik weet 

wel, het is een versneld proces, want als je mij gewoon dood onder blad zou leggen, dan 

zou het daar ook weer niet zo rap gaan” (Jip). 

Deelnemers zien het proces als helder en invoelbaar. Het lichaam ‘eindigt’ niet, 

maar wordt getransformeerd: “Het is het meest natuurlijke transformatieproces van mij 

naar zeg maar mijn oorsprong, namelijk de koolstof waaruit ik opgebouwd ben” (Sjors). 

De ervaring van vergankelijkheid vormt voor deelnemers een bron van innerlijke rust. 

Dit zit niet alleen in het loslaten, maar ook in de manier waarop het lichaam opgaat in de 

natuurlijke kringloop. Dit sluit aan bij bredere ervaringen van schoonheid en betekenis in de 

natuur, waarin groei en verval als verbonden met elkaar worden gezien: “in alles zit 

beweging, groei, vruchtbaarheid, maar ook einde, vergankelijkheid” (Daan). 

Ook de bestemming van de menselijke compost draagt bij aan deze positieve 

waardering. Deelnemers verbinden het met fijne herinneringen en zien beelden voor zich 

van een vredige tuin, een bloemenveld of een natuurlijk landschap. Het uitstrooien van de 

menselijke compost markeert een overgang van sterven naar ‘nieuw leven’ en roept een 

ervaring op van continuïteit, ritme en verbondenheid. Het proces wordt beleefd als 

kloppend: “Dan is het [lichaam] vrij. Dan hoef je niet meer vast te houden wat niet meer 

dient, maar dan hoef je alleen nog maar te herinneren wat je wilt herinneren, kan 

herinneren. (…) Compost wordt neergelegd, daar groeien dingen uit, die dingen die sterven 

ook weer af, dat gaat maar door” (Maaike). 

 



46 
 

De deelnemers verwoorden dat het proces niet als een afsluiting wordt ervaren, maar als 

een overgang die zorgvuldig is vormgegeven en iets oproept. De menselijke compost wordt 

niet gezien als restmateriaal, maar behoudt een symbolische verbinding met degene die is 

overleden. Dit blijkt uit de beelden die deelnemers schetsen: een bloemenveld, een tuin, 

een plek waar groei, herinnering en vergankelijkheid samenkomen. 

Deelnemers geven aan dat het voor hen belangrijk is waar de compost terechtkomt. 

Dat roept een zekere gevoeligheid op: de bestemming moet kloppen, zowel qua plek als 

qua betekenis. Daarmee raakt deze ervaring aan wat Stengs (2024) beschrijft als ‘sacred 

waste’: materie die zijn oorspronkelijke functie verloren heeft, maar toch niet zonder 

betekenis is. In tegenstelling tot symbolisch geladen voorwerpen zoals bloemen of kaarsen 

op een herdenkingsplek, gaat het bij veraarden om het lichaam zelf dat is getransformeerd 

tot iets nieuws. Juist die belichaamde kwaliteit maakt dat de compost voor deelnemers 

visueel en gevoelsmatig betekenis blijft dragen  

De geleidelijke overgang waarin het lichaam opgaat in de natuurlijke kringloop wordt 

als zacht ervaren. De compost markeert niet alleen het einde maar ook een nieuw begin. 

Deze beweging, die zowel tastbaar als symbolisch is, roept bij deelnemers een gevoel op 

van rust. Het lichaam blijft zo voelbaar aanwezig als onderdeel van een plek, een 

herinnering of een levend landschap; een verbondenheid die, zoals Applewhite (2022) 

aantoont, ook buiten religieuze kaders betekenisvol kan zijn. 

4.1.3 Existentiële waarden 

De existentiële betekenis die deelnemers toekennen aan veraarden wordt zichtbaar in hoe 

zij het sterven plaatsen binnen een bredere visie op leven, dood, natuur en verbondenheid. 

De dood wordt niet gezien als een einde, maar als een transformatie waarin het lichaam 

opnieuw betekenis krijgt binnen een groter geheel. 

Centraal staat het idee van de natuurlijke kringloop of ‘circle of life’: het lichaam 

keert terug naar de aarde en draagt zo bij aan nieuw leven. Deze gedachte geeft betekenis 

aan de dood: “Dat je iets teruggeeft aan de natuur, dat je weer hergebruikt kan worden” 

(Kees). Het lichaam wordt onderdeel van een cyclus waarin alles met elkaar verbonden is: 

“Zo’n kring zeg maar (…) met mijn lichaam voed ik weer de grond en de grond geeft ons 



47 
 

weer voeding ervoor terug vanuit de planten, of voor de dieren die dan weer eten wat daar 

staat” (Jip). 

Deze verbondenheid strekt zich uit voorbij het lichamelijke. Bente geeft woorden 

aan een gevoel van eenheid met mens, dier en natuur: “Dat alles met elkaar verbonden is 

en dat we allemaal dezelfde materie zijn wat dat betreft”. Of zoals Maaike het formuleert: 

“Wij zijn als mensen onderdeel van de natuur, dus het is niet zij versus wij, maar wij allen 

vormen de natuur”. Deze ervaring roept gevoelens op van ontroering, dankbaarheid en 

innerlijke rust. Veraarden maakt deze resonantie tastbaar: het lichaam wordt opgenomen 

in een groter geheel waar het betekenisvol in blijft voortbestaan. 

Dat voortbestaan via compost wordt niet gezien als individueel voortleven, maar als 

transformatie en bijdrage aan het geheel. Door bij te dragen aan natuurherstel of groei, 

wordt de menselijke compost ervaren als een manier om iets na te laten, niet in materiële 

zin, maar in de vorm van natuurlijke aanwezigheid. 

De periode van veertig dagen waarin het composteerproces plaatsvindt, versterkt 

dit gevoel van verbondenheid en geleidelijkheid. Voor sommigen heeft dit getal religieuze of 

culturele betekenis, bijvoorbeeld door verhalen uit de Bijbel of in Indonesische tradities 

zoals de ‘selamatan’, waarin de ziel wordt begeleid naar het hiernamaals. Voor anderen valt 

deze periode samen met de eerste periode van rouw, waardoor een symbolische 

synchroniciteit ontstaat tussen het fysiek proces en de innerlijke verwerking. Deze 

ritmische afronding maakt het mogelijk om het leven geleidelijk los te laten, zonder dat de 

dood als abrupte breuk wordt ervaren.  

Ook de bestemming van de compost draagt bij aan het gevoel van verbondenheid 

en voortbestaan. Annie verwoordt het als volgt: “Ik ben aarde, ik kwam van ergens en ik 

word weer aarde. Ik ga weer opgenomen worden in het grote geheel. (…) ik blijf dan en ik 

word wat en ik blijf en ik … dat hele circuit”. De dood wordt zo niet afgezonderd van het 

leven, maar geïntegreerd in een natuurlijke orde waarin alles blijft doorstromen. 

 

 



48 
 

De wijze waarop deelnemers spreken over veraarden als een vorm van voortbestaan binnen 

de natuurlijke kringloop, sluit aan bij Mathijssen (2023a), die laat zien dat veraarden meer is 

dan een ecologisch alternatief. Het herpositioneert de dood als overgang in plaats van 

scheiding tussen leven en dood. Het lichaam wordt daarbij niet gezien als iets dat 

verdwijnt, maar als iets dat opgaat in een ecologisch netwerk van wederkerigheid en 

regeneratie. 

 Mathijssen (2023a) benadrukt dat deze visie op de dood een ander mensbeeld 

impliceert. De mens wordt niet langer als uitzonderlijk gezien, maar als onderdeel van een 

dynamisch geheel waarin ook microben, planten, schimmels en dieren een rol spelen. 

Uitspraken van deelnemers over ‘opgaan in het grotere geheel’ en ‘wij zijn allemaal dezelfde 

materie’ weerspiegelen dit perspectief.  

 Het voortbestaan dat via veraarden wordt vormgegeven, is daarmee niet gericht op 

behoud van identiteit of herinnering, maar op natuurlijke aanwezigheid waarin het lichaam 

geen individu meer is maar betekenisvol blijft binnen de kringloop. Ook de veertig dagen die 

het transformatieproces in beslag lijkt te nemen, wordt door deelnemers ervaren als een 

fase waarin afscheid, transformatie en innerlijke verwerking samenkomen. 

 Deze existentiële dimensie van opgaan in het grotere geheel sluit ook aan bij wat 

Rosa (2019) omschrijft als ‘verticale resonantie’: een ervaring van verbondenheid met iets 

dat het individu overstijgt.  

4.1.4 Conclusie 

Uit de interviews blijkt dat deelnemers aan veraarden betekenis toekennen op drie met 

elkaar verweven niveaus. Vanuit ethisch perspectief staat zorg centraal: voor het lichaam, 

de nabestaanden en de aarde, met nadruk op toegankelijkheid, transparantie en 

wederkerigheid. Esthetisch gezien waarderen deelnemers het natuurlijke, langzame en 

zintuiglijk invoelbare karakter van het proces, dat als zacht en passend wordt ervaren. Op 

existentieel niveau wordt veraarden beleefd als een manier om voort te bestaan binnen de 

natuurlijke kringloop, waarbij verbondenheid, continuïteit en overgave belangrijke waarden 

zijn. In al deze lagen is veraarden meer dan een duurzaam alternatief; het vormt een 



49 
 

betekenisvolle praktijk waarin leven en dood zorgvuldig en in samenhang met het groter 

geheel worden vormgegeven. 

4.2 Persoonlijke, sociale en ecologische motieven 

In deze paragraaf staat de vraag centraal welke motieven deelnemers noemen als 

beweegredenen voor hun keuze voor veraarden. Deze motieven zijn niet alleen praktische 

overwegingen, ze weerspiegelen ook diepere waarden en overtuigingen die het besluit om 

te veraarden mede vormgeven.  

De motieven worden besproken aan de hand van de drie contexten waarin mensen 

betekenis geven aan hun keuze: de persoonlijke (mens-mens), de sociale (mens-systeem) 

en de ecologische (mens-natuur/spiritualiteit). Binnen elk van deze contexten zijn ethische, 

esthetische en existentiële dimensies te onderscheiden. Zo ontstaat een genuanceerd 

beeld hoe deelnemers de keuze voor veraarden positioneren binnen hun levensvisie, 

relaties en wereldbeeld. Bijlage 6 toont een overzicht van kernmotieven zoals die in de 

interviews naar voren kwamen. 

4.2.1 Persoonlijke context 

In de persoonlijke context staan iemands eigen overtuigingen, emoties en levenshouding 

centraal. Deze ontwikkelen zich in relatie tot anderen, zoals familieleden, vrienden en 

naasten en komen tot stand in onderlinge uitwisseling en betrokkenheid. Dit sluit aan bij 

wat Rosa de horizontale resonantie-as noemt: de mens-mensrelatie, waarin mensen 

geraakt worden en op elkaar reageren.  

De persoonlijke motivatie wordt ook beïnvloed door bredere maatschappelijke en 

institutionele invloeden, al verlopen die via een andere resonantie-as. Rosa maakt 

onderscheid tussen deze contexten, maar benadrukt dat ze elkaar voortdurend 

beïnvloeden.  

4.2.1.1 Ethisch-persoonlijk 

Een reden om voor veraarden te kiezen is het verlangen naar autonomie: zelf kunnen 

bepalen wat er na de dood met het lichaam gebeurt: “Veraarden ligt gewoon vast (in 

testament). Als dat er door is, dan is dat wat ik wil. Daar mogen ze ook gewoon niet 

aankomen” (Kees). Tegelijkertijd willen deelnemers hun nabestaanden niet belasten na hun 



50 
 

dood. Autonomie betekent voor deelnemers dat men in verbondenheid met anderen tot 

eigen keuzes komt, waarbij rekening wordt gehouden met de wensen van de ander. Zo laten 

sommigen de beslissing over de bestemming van de compost over aan de nabestaanden: 

“Ik zou het fijn vinden als onze kinderen of onze nabestaanden daar iets over te zeggen 

zouden hebben. (…) Het is eigenlijk hun proces van wat zij (…) van wat er van mij rest, 

doen.” (Dorien). Anderen relativeren hun voorkeur als deze afwijkt van de behoeften van 

naasten: “ Kijk, als het voor de kinderen heel belangrijk zou zijn (…) dat ik begraven word en 

een steen heb, ga je gang” (Daan). 

Een andere motivatie die naar voren komt, is het besef dat het lichaam na de dood 

nog van waarde kan zijn. Bij drie deelnemers is dit verbonden aan een gevoel van schuld 

tegenover de aarde, vanwege het menselijk handelen en de ecologische schade die wordt 

aangericht. In die context wordt veraarden gezien als een morele daad: een manier om iets 

terug te geven aan de aarde, om nog iets goed te maken. Zoals Daan het verwoordt: “…we 

krijgen zoveel van de aarde (…) waar ben ik mee bezig, dat ik dit allemaal vanzelfsprekend 

vind. Misschien zit daar heel diep onder zelfs wel een schuldgevoel (…) over mijn 

ondankbaarheid. (…) Maar het is dan wel heel mooi dat je dan, jouw compost, dat dat weer 

iets vruchtbaars heeft”.  

Handelen uit plichtsbesef speelt bij een enkeling ook een rol. Daarnaast wordt 

genoemd dat veraarden ‘gewoon een praktische manier’ is om na de dood nog bij te dragen, 

juist omdat het lichaam dan geen functie meer heeft. Deze uiteenlopende motieven delen 

een gemeenschappelijk moreel uitgangspunt: het lichaam blijft betekenisvol.  

4.2.1.2 Esthetisch-persoonlijk 

Veraarden wordt beschreven als iets dat ‘klopt’, het is een intuïtief gevoel dat veraarden 

past bij wie ze als mens zijn. Tijdens de interviews kwamen er emoties naar boven bij 

deelnemers als ze vertelden hoe ze geraakt werden toen ze voor het eerst over de 

mogelijkheid van veraarden hoorden: “Maar het is alsof er dan eindelijk een vorm komt die 

past bij wat ik voel. En wat ik nooit heb geweten dat ik het miste (…) ja, blijheid” (Daan). En 

Kees zegt: “ik wist niet van het bestaan af (…) vanaf minuut een dat ze erover vertelde was 

ik om”. Deelnemers geven aan geraakt te worden door de vanzelfsprekendheid waarmee 



51 
 

het lichaam opgaat in de natuur: “ja, als je gewoon ziet wat het, wat de natuur doet met de 

dood, als wij mensen ons er niet mee bemoeien. Dan is dat een heel logisch proces” 

(Bente). 

Voor sommige deelnemers speelt de wens om hun nabestaanden een 

betekenisvolle plek te bieden een belangrijke rol: “ja, voor mijn nabestaanden een plek te 

creëren om mij eventueel te gedenken. (…). Om daar gewoon (met mijn compost) ergens 

wat voedsel te geven aan de bomen (…) en dat die plek op die manier waardevol 

blijft”(Aart). 

Hoewel deelnemers niet altijd rechtstreeks spreken over zintuiglijke aspecten, klinkt 

dit wel tussen de regels door. Zo wordt genoemd dat menselijke compost gebruikt kan 

worden in een groentetuin of bloementuin. Het ruiken van aarde, met de handen wroeten in 

de aarde, het zien van wat er groeit, zijn zintuiglijke elementen die het gevoel dat veraarden 

‘klopt’ versterken.  

Tijdens het veraardingsproces zelf spelen geur en tast een rol. De geur van stro en 

hooi, die in de cocon aanwezig zijn, roept associaties op met het buitenleven, met vroeger: 

“Dat veranderen naar aarde, dat vind ik (…) ja, dat spreekt me heel erg aan. Dat liggen op 

stro. Ik heb ook vroeger heel veel op stro gelegen (…) Fijn, gewoon heel fijn” (Annie). En al 

realiseert deze deelnemer dat zij het niet meer zal voelen, het kan dezelfde zintuiglijke 

ervaringen oproepen bij de nabestaanden. 

4.2.1.3 Existentieel-persoonlijk 

Op existentieel vlak wordt veraarden door sommigen ervaren als het laatste ontbrekende 

puzzelstukje om dood te kunnen gaan. De keuze markeert een soort afronding van het 

leven, waarin men een manier vindt om sterven betekenisvol te maken: “Nou, veraarden is 

volgens mij waar het om draait. (…) We zijn als lichtflitsje gestart en een stofje wat gegroeid 

is, als energiebolletje zeg maar ronddraait en… ja, en voor mij is het dan weer het tot aarde 

komen, dat maakt de cirkel rond, zeg maar” (Guus).  

De persoonlijke invulling past bij een tijd waarin traditionele religieuze kaders 

minder vanzelfsprekend zijn en mensen zelf betekenis geven aan het levenseinde: “ik hang 

geen religie aan .., (…) ik ben ook wel iemand die een beetje zijn eigen weg zoekt” (Ans). 



52 
 

De persoonlijke motieven in de interviews tonen hoe mensen in een geseculariseerde 

samenleving zoeken naar manieren om hun eigen sterfelijkheid betekenis te geven, 

passend bij hun leefstijl, overtuigingen en relaties  

 In het ethische veld blijkt dat het lichaam na de dood nog een functie kan vervullen. 

De wens ‘om iets terug te geven’ aan de aarde of bij te dragen aan het grotere geheel komt 

voort uit een gevoel van verantwoordelijkheid en soms uit schuldgevoel. Cirigliano (2023) 

wijst erop dat ecologische keuzes deels voortkomen uit een moreel besef van ecologische 

schade. Zij beschrijft hoe dit type motivatie past binnen bredere maatschappelijke 

tendensen. Veel mensen ervaren milieuproblematiek als een morele kwestie en willen via 

veraarden iets goedmaken. Dit sluit aan bij Venbrux (2007), die stelt dat het dode lichaam 

niet waardevrij is, maar moreel geladen blijft.  

 Op esthetisch niveau voelt veraarden voor velen als iets dat ‘klopt’. Gevoelens van 

herkenning, rust en ontroering en rust zijn vaak verbonden met zintuiglijke beelden en 

herinneringen: de geur van aarde, stro en een bloeiende tuin. Volgens Engelke (2019) zijn 

zulke ervaringen belangrijk voor betekenisgeving, zeker in een tijd waarin religieuze kaders 

ontbreken.  

 Ten slotte biedt veraarden op existentieel niveau een vorm van afronding. Het idee 

dat het lichaam bijdraagt aan nieuw leven geeft rust. Lifton (1973) noemt dit een natuurlijke 

vorm van symbolisch voortleven. 

 Deze motieven laten zien hoe deelnemers de dood vorm zouden willen geven: niet 

afstandelijke of functioneel, maar als een doorleefde zoektocht naar wat past bij het eigen 

leven en moreel besef.  

4.2.2 Sociale context 

In de sociale context, die samenvalt met de diagonale as van Rosa’s resonantietheorie, 

staan maatschappelijke structuren, systemen en institutionele gebruiken centraal. Het 

gaat hier om de manier waarop deelnemers zich verhouden tot bestaande gebruiken, 

rituelen, regelgeving en maatschappelijke structuren. De bredere morele 

verantwoordelijkheden, zoals die voor toekomstige generaties, kunnen hier worden gezien 

als onderdeel van de bestaande sociale structuren. 



53 
 

4.2.2.1 Ethisch-sociaal 

Veraarden wordt gezien als een moreel alternatief voor de huidige uitvaartpraktijken die 

vaak als technisch en afstandelijk worden ervaren. Zo uiten deelnemers kritiek op de 

ruimte die begraven inneemt, het gebruik van een kist, de hitte van crematie, of het geweld 

van het proces: “Ik vind het verschrikkelijk om in een kist gelegd te worden. Ik vind het hard. 

Ik vind het lelijk. (…) en dat is ook zo met cremeren … om mensen in het vuur te schuiven” 

(Kees). 

Veraarden biedt hiertegenover een manier om trouw te blijven aan eigen waarden. 

Voor sommigen deelnemers groeit hieruit ook de overtuiging dat veraarden zo spoedig 

mogelijk een plek in de uitvaart moet krijgen. Die persoonlijke overtuiging gaat in sommige 

gevallen gepaard met een bredere maatschappelijke betrokkenheid. Veraarden wordt dan 

niet alleen gezien als een individuele keuze, maar ook als een sociale innovatie binnen de 

uitvaartpraktijken. Door het bespreekbaar te maken, hopen deelnemers bij te dragen aan 

een cultuurverandering in hoe de samenleving met sterven en afscheid omgaat: “Ik heb een 

stuk geschreven over veraarden en biodiversiteit. (…) om ja, meer bekendheid te geven aan 

het begrip veraarden. (…) en mijn grootste wens is dat iedereen (…) daar voor zou kiezen” 

(Robin). 

4.2.2.2 Esthetisch sociaal 

Een opvallende motivatie is dat drie deelnemers het verlangen benoemden om jongere 

generaties te laten zien dat uit menselijke compost nieuw leven kan groeien. Dit heeft naast 

een opvoedkundige kant ook een esthetische kant: het biedt troost én schoonheid, omdat 

de dood zo op een positieve en tastbare manier zichtbaar wordt gemaakt: “Dat je ook weet 

dat dit (de compost) iets is van iemand die is overleden en dat het daardoor ook normaler 

kan worden. Kinderen kunnen ook veel eerder wat vertrouwd raken, bij wijze van spreken 

doe je het (de compost) op school in tuintjes”(Daan).  

Daarnaast speelt voor sommige deelnemers de wens om iets ritueels of symbolisch 

na te laten dat blijvend betekenis geeft aan hun afscheid: “Stel, ik zou komen te overlijden 

en ik word veraard. Ik heb liever dat mijn kinderen, mocht ik die ooit krijgen, naar een 



54 
 

mooiere plek gaan waar mijn compost dan bijvoorbeeld ligt of …(…) plant een boom (…) of 

dat ik zo herinnerd wordt in plaats van dat je naar zo’n kille begraafplek gaat” (Pien). 

Tegelijkertijd blijkt dat het lastig is om openlijk over de dood te praten, niet alleen in 

de persoonlijke kring, maar ook op maatschappelijk niveau. Gesprekken over sterven, 

afscheid en lichaamsbestemming worden volgens de deelnemers vaak uitgesteld of 

vermeden. Veraarden zou een aanknopingspunt kunnen zijn om het levenseinde 

bespreekbaar te maken op een beeldende en tastbare manier: niet uit angst of verlies, 

maar juist vanuit zorg, circulariteit en toekomstgericht denken.  

4.2.2.3 Existentieel sociaal 

Deze categorie is in de interviews niet tot nauwelijks naar voren gekomen. Waar existentiële 

overwegingen naar voren komen, blijken ze vooral in relatie tot het grotere geheel of binnen 

de persoonlijke levenssfeer te worden gezien. 

 

De sociale context van veraarden laat zien hoe de deelnemers zich niet prettig voelen bij de 

dominante institutionele praktijken rond sterven en het omgaan met het dode lichaam. Die 

onvrede richt zich op uitvaartvormen die als afstandelijk worden ervaren. Daarmee 

ontstaat spanning tussen bestaande sociale gebruiken en de waarden die deelnemers 

belangrijk vinden in de omgang met de dood. 

Deze spanning is goed te begrijpen in het licht van wat Venbrux (2007) beschrijft over 

de functie van rituelen, in navolging van Hertz. Hij laat zien dat uitvaartpraktijken geen 

neutrale handelingen zijn, maar sociale constructies die gedeelde waarden, normen en 

wereldbeelden bevestigen. Wanneer zulke rituelen niet langer aansluiten bij persoonlijke 

overtuigingen, verliezen ze hun sociale en symbolische kracht. Deelnemers beschrijven 

conventionele uitvaarten als vormen die niet in lijn zijn met hun wereldbeeld. 

In reactie daarop zoeken zij naar alternatieven die beter passen bij hun morele en 

sociale idealen. Mathijssen (2023a) beschrijft hoe nieuwe uitvaartvormen zoals veraarden 

niet alleen een praktische oplossing bieden, maar ook ruimte creëren voor het uitdrukken 

van andere waardepatronen, zoals zorgzaamheid, verbondenheid en relationele 



55 
 

verantwoordelijkheid. Veraarden overstijgt daarmee de persoonlijke voorkeur en krijgt 

betekenis als vorm van sociale herwaardering van hoe we met de dood omgaan. 

De zintuiglijke vormgeving van het ritueel draagt hier aan bij. Engelke (2019) laat zien 

dat juist tastbare en zintuiglijke elementen, zoals aanraking, geur, en zichtbaarheid, van 

belang zijn in hoe religieuze en seculiere rituelen betekenis genereren. In de interviews 

wordt zichtbaar dat veraarden daarin voorziet: compost als zintuiglijk symbool maakt het 

mogelijk om de dood op een andere, hoopvolle en relationele manier te verbeelden. 

Mathijssen (in druk ) beschrijft in Key Symbols in Human Composting hoe menselijke 

compost wordt geladen met betekenis als symbool van wederkeer, gemeenschap en 

levenskracht. Deze esthetische (en existentiële) elementen functioneren niet alleen op 

individueel niveau, maar maken ook collectieve verbeelding en overdracht mogelijk, 

waardoor veraarden tot een gedeeld ritueel kan uitgroeien. 

Venbrux (2007) onderstreept dat rituelen rond de dood niet alleen betrekking 

hebben op de overledene, maar ook een sociale functie vervullen voor de levenden, door 

hen te helpen hun plaats in de veranderde sociale orde te herdefiniëren. Vanuit dit 

perspectief kan veraarden worden begrepen als een sociaal ritueel dat uitnodigt tot 

herbezinning op geïnstitutionaliseerde uitvaartpraktijken. In plaats van het lichaam fysiek 

of symbolisch te laten verdwijnen, zoals bij crematie of traditionele begrafenis het geval is, 

biedt veraarden een alternatief kader waarin het lichaam zichtbaar kan blijven in de 

kringloop van het leven. Daarmee draagt het niet alleen bij aan persoonlijke 

betekenisgeving, maar ook aan het ontwikkelen van een ander maatschappelijk discours 

over sterven, afscheid en de betekenis van het lichaam na de dood. 

Opvallend is dat de existentiële thema’s in de sociale context nauwelijks expliciet 

naar voren komen in de interviews. Deelnemers benoemen zingeving vooral in persoonlijke 

termen, terwijl collectieve of maatschappelijke vormen van existentiële betekenisgeving 

vrijwel afwezig zijn. Deze afwezigheid weerspiegelt mogelijk de huidige situatie van 

veraarden als toekomstig en nog niet ingebed ritueel, waardoor gedeelde symboliek en 

publieke verbeelding nog ontbreken. 

 



56 
 

4.2.3 Ecologische context  

De ecologische context komt overeen met de verticale as van Rosa’s resonantietheorie, 

waarin de relatie tussen mens en natuur, het universum of het transcendente centraal 

staat. Deze as verwijst naar ervaringen van geraakt worden door iets dat groter is dan het 

zelf, zoals de natuur, het leven, het lot of het Heilige. De ecologische context komt het 

vaakst naar voren in de gesprekken.  

4.2.3.1 Ethisch ecologisch 

Deelnemers benoemen de wens om een zo klein mogelijke ecologische voetafdruk achter 

te laten. Dit geldt zowel letterlijk, geen CO2-uitstoot, als symbolisch, geen grafsteen om te 

onderhouden. Dorien koppelt dit aan het geen ruimte meer willen innemen op aarde na de 

dood: “Ik vind het belangrijk om een bijdrage te leveren aan dat de wereld niet nog slechter 

wordt (…)  en dat ik niet meer iets, een ruimte inneem”.  

Sommigen beschrijven veraarden als de meest duurzame manier om met hun 

lichaam om te gaan. Het voelt als de juiste keuze gezien de staat van de planeet en de 

verantwoordelijkheid die men voelt: “Alleen al door zelf te veraarden zou ik mijn eco-

positieve voetafdruk kunnen vergroten. Dat zou ik alleen al heel tof vinden (…) Dus als je 

iets wat de hele tijd gebeurt (sterven) dan kan veranderen naar iets wat op een eco-

positieve manier kan.” (Robin). Tegelijkertijd laat Robin zien dat deze keuze niet 

vanzelfsprekend is, maar afhangt van de daadwerkelijke ecologische impact van het 

proces: “Dus als blijkt dat het proces, dat het heel grote (negatieve) invloed heeft op de 

aarde (…) dat zou het enige zijn waarop ik misschien zou kunnen beslissen, van dan ga ik 

toch voor een duurzamere (vorm)”. 

4.2.3.2 Esthetisch ecologisch  

De esthetiek van veraarden komt bij enkele deelnemers tot uiting in de manier waarop de 

menselijke compost na het proces wordt opgenomen in de natuurlijke omgeving. Het 

uitstrooien in een tuin of landschap roept een esthetisch besef op van cyclische processen 

zoals bloei, verval en hernieuwde groei. Dit versterkt de ervaring dat veraarden aansluit bij 

natuurlijke ritmes en wordt door sommige deelnemers als inspirerend ervaren: “of het nu 

de seizoenen zijn of het dag en nachtritme of…, ja, gewoon hoe dan de bloemetjes weer 



57 
 

openen en weer sluiten. Er zit zoveel schoonheid in. Ik vind dat heel troostrijk en 

inspirerend” (Bente). 

Wat opvalt is dat ecologische esthetiek en de existentieel ecologische oriëntatie 

nauw met elkaar verweven zijn. Hoewel deelnemers dit onderscheid niet expliciet 

benoemen, blijkt uit hun woorden dat de waarneming van de natuurlijke cycli niet alleen 

visuele of emotionele waarde heeft, maar ook richting geeft aan hoe zij hun eigen 

sterfelijkheid en nalatenschap zien. 

4.2.3.3 Existentieel ecologisch  

Vanuit een existentieel ecologisch perspectief spreken deelnemers over een 

levenshouding waarin leven, dood en natuur met elkaar verbonden zijn. Veraarden biedt 

een manier om deze verbondenheid concreet vorm te geven. De wens om na de dood terug 

te keren naar de aarde en deel uit te maken van de natuurlijke kringloop wordt verwoord in 

termen van dankbaarheid en wederkerigheid: “Dat je gewoon weer wat teruggeeft aan de 

natuur. Dat daar weer iets nieuws uit kan bloeien, dat je daar voeding voor bent” (Kees). En 

“Dat ik hier een plekje heb gehad hier op aarde (…) en dat ik moeder aarde dankbaar ben 

(…) dat  ik moeder aarde daarmee ook iets teruggeef” (Sam).  

Daarnaast roept het idee van opgenomen worden in een voortdurend proces van 

leven en dood beelden op van vrijheid en loslaten: “Een urn met as, daar gebeurt verder 

niks mee. En op een begraafplaats ook niet. Maar met veraarden wel (…) je compost wordt 

neergelegd, daar groeien dingen uit, die dingen die sterven ook weer af, dat gaat maar door. 

(…) omdat het vrij is” (Maaike). 

In deze zin wordt veraarden niet alleen gewaardeerd als een ecologisch 

verantwoorde keuze, maar ook als een uitdrukking van een dieperliggend existentieel 

verlangen om na de dood op te gaan in een groter geheel. Frans omschrijft het als volgt: 

“als je gewoon uitgestrooid kan worden als humus, compost (…) dat je dan dus weer deel 

uitmaakt van, …. van alles. (…) Dat je weer gewoon in het geheel der dingen opgaat. Dat 

vind ik wel mooi” . 

 



58 
 

De ecologische context vormt een belangrijk motief om voor veraarden te kiezen. Wat voor 

sommigen begint als een wens om de aarde niet te belasten, groeit uit tot een 

levenshouding waarin dood, natuur en regeneratie met elkaar verbonden raken.  

MacMurray en Futrell (2019) beschrijven veraarden als een praktijk die past binnen 

een opkomende ecodeath ethic. Hierin staat niet beheersing of efficiëntie centraal, maar 

juist de wens om het lichaam terug te geven aan de aarde op een manier die ecologische 

waarden weerspiegelt. Daarbij krijgt het proces betekenis op zowel lichamelijk als 

symbolisch niveau: deelnemers ervaren zingeving via zintuiglijke betrokkenheid bij het 

natuurlijke verloop (zoals de geur van aarde) en via de symboliek van de kringloop waarin 

sterven en nieuw leven met elkaar verbonden zijn. 

Alma (2023) laat zien dat zingeving zich in het antropoceen steeds vaker richt op 

verbondenheid met iets dat groter is dan het zelf, niet in religieuze termen, maar via natuur, 

ecologie en het besef dat leven en dood deel uitmaken van een voortdurende cyclus. Dit 

weerspiegelt een verlangen naar resonantie met natuurlijke processen, waarin sterven 

geen einde is, maar een overgang.  

Ook Olson (2024) wijst op een groeiend bewustzijn van de noodzaak om menselijke 

praktijken te herijken binnen ecologische kaders. Zij beschrijft hoe ecologisch 

georiënteerde uitvaartpraktijken functioneren als antwoord op een ecologische crisis, en 

hoe zij bijdragen aan nieuwe vormen van morele verantwoordelijkheid en rituele zorg. 

Veraarden sluit daarbij aan door het lichaam opnieuw te positioneren binnen een 

ecologisch kader, waarin wederkerigheid, ritueel en lichamelijke betrokkenheid 

samenkomen. 

Deze ontwikkeling past binnen een bredere beweging naar meer ervaringsgerichte, 

post-seculiere vormen van zingeving. Zoals Applewhite (2022) laat zien, ontstaat ook 

buiten religieuze tradities ruimte voor ritueel, zorg en symboliek rondom het lichaam na de 

dood. Het lichaam wordt niet gezien als residu, maar als betekenisdrager binnen een 

ecologisch en moreel geladen transitie (Stengs, 2024). 

 



59 
 

4.2.4 Conclusie 

Hoewel het onderscheiden van deze negen categorieën helpt om de verschillende 

motieven te analyseren en te duiden, blijkt in de praktijk dat ze sterk met elkaar verweven 

zijn. Ethische overwegingen, zoals de wens om zorgzaam en verantwoordelijk met het 

lichaam en de aarde om te gaan, lopen vaak door in esthetische beleving en existentiële 

reflectie. Wat begint als een praktische overweging of zintuiglijk aantrekkelijk idee, krijgt 

voor veel deelnemers gaandeweg een diepere, levensbeschouwelijke lading.  

In de interviews kwamen vooral ethisch-persoonlijke en ethisch-ecologische 

motieven naar voren. De wens om autonoom te kunnen bepalen wat er met het lichaam 

gebeurt, en de morele overtuiging om iets terug te doen voor de aarde, vormen voor veel 

deelnemers een belangrijke motivatie. Daarnaast blijkt ook het existentieel-persoonlijke, 

en met name het existentieel-ecologische perspectief, betekenisvol. Wat aanvankelijk 

voorkomt uit zorg voor de aarde, zoals de wens om de aarde niet verder te belasten, om 

geen restafval na te laten en om het lichaam na de dood op een zinvolle manier terug te 

geven aan het leven, groeit bij sommige deelnemers uit tot een bredere oriëntatie op 

sterfelijkheid, nalatenschap en het verlangen om blijvend verbonden te zijn met het grotere 

geheel van natuur en bestaan. 

Motieven staan zelden op zichzelf. De wens om iets moois na te laten aan 

nabestaanden raakt aan het besef van verantwoordelijkheid voor toekomstige generaties. 

Het verlangen naar autonomie sluit aan bij het zoeken naar een vorm van 

lichaamsbestemming die klopt bij iemands waarden en levenshouding. Veraarden 

resoneert op meerdere lagen tegelijk, iets wat deelnemers zich soms pas tijdens het 

gesprek bewust werden. Het onder woorden brengen van hun motivatie bracht nieuwe, 

soms onverwachte inzichten aan het licht waardoor veraarden gaandeweg niet alleen als 

alternatief voor bestaande prakijken werd gezien, maar ook als een mogelijkheid tot 

zingeving in een breder, relationeel en ecologisch perspectief. Juist die verwevenheid van 

persoonlijke, sociale en ecologische motieven maakt veraarden tot een betekenisvolle 

keuze. De mogelijkheid om meerdere waarden en dimensies van zingeving te verbinden aan 

veraarden lijkt bij te dragen aan de aantrekkingskracht ervan. 



60 
 

4.3 Betekenisgeving rondom sterfelijkheid, afscheid en rouw 

De analyse van de interviews laat zien dat veraarden voor sommigen bijdraagt aan 

acceptatie van de dood, aan het ervaren van steun, en aan een diepere of andere vorm van 

rouwverwerking. Tegelijkertijd werd zichtbaar dat deze betekenisgeving niet universeel is: 

een deel van de geïnterviewden geeft aan dat veraarden hun visie op de dood niet wezenlijk 

verandert. In deze paragraaf worden drie thema’s besproken: sterfelijkheid, afscheid 

nemen en rouwverwerking. 

4.3.1 Sterfelijkheid 

Voor een aantal deelnemers leidt het idee van veraarden tot een herwaardering van de 

dood als onderdeel van een grotere natuurlijke cyclus. Binnen dit perspectief wordt de 

dood niet langer gezien als een abrupte breuk, maar als een overgang naar een andere 

bestaansvorm waarin het lichaam opgaat in bodemleven, planten of bomen. De gedachte 

dat het lichaam vruchtbare compost wordt, maakt de dood minder beangstigend en biedt 

houvast: “Dat je weer terugkeert en weer onderdeel maakt en dus eigenlijk … nou, eeuwig 

voorleeft” (Frans). En Bente “Dat het veraarden proces me wel, ja, misschien nog meer 

geruststelt of nog meer vertrouwen geeft (…) als ik weet dat mijn lichaam echt terug mag in 

de kringloop van het leven”. Het lichaam verliest zijn status als lijk en wordt opnieuw 

betekenisvol als voedingsbron voor het leven: “Het is echt een heel natuurlijke manier voor 

mijn gevoel hè. Echt tot humus wederkeren. En daarmee weer voedsel zijn voor de 

omringende natuur” (Aart). Het is voor velen een geruststellende gedachte dat de dood kan 

worden gezien als een natuurlijke transitie en niet als eindpunt. 

Niet alle geïnterviewden delen deze betekenisgeving. Een deel van hen ziet de dood 

als iets biologisch of neutraals: “de dood is slechts een moleculaire reset”(Sjors). Of ze 

benadrukken dat de ziel of energie al losstaat van het lichaam waardoor veraarden niets 

toevoegt aan hun existentiële perspectief: “het lichaam is eigenlijk alleen maar een 

verpakking”(Guus) 

Meerdere deelnemers benoemen dat veraarden een spirituele of symbolische laag 

toevoegt aan het sterven. Ans heeft het over drie dimensies van herinnering: de 

persoonlijke herinnering door de verhalen over iemand, de spirituele herinnering in de vorm 



61 
 

van de ziel of energie die blijft bestaan, en de materiele herinnering door de menselijke 

compost die weer nieuw leven voedt. “Het spirituele zit hem echt in dat voortbestaan, terug 

in de natuur hè, ook onderdeel van, nou ja, (…) die eenheid van herinneringen in gedachten, 

je ziel of je energie die op een bepaalde manier nog rond zal waren. Nou, en als dat met 

jouw omhulsel ook nog kan (…) heel circulair”. Door deze driedelige betekenis krijgt de 

dood een nieuwe gelaagdheid die niet alleen verlies omvat, maar ook transformatie en 

voortzetting. Kees :“Ik heb dat (de dood) als iets onoverkomelijks, iets verschrikkelijk 

hartverscheurends gezien, (…) en dat heb ik nu helemaal niet meer. (.) Veraarden heeft het 

(…) wat lichter gemaakt”. Voor deze groep biedt veraarden een narratief waarin sterven 

wordt geïntegreerd in het grotere verhaal van natuurlijke kringloop, voortbestaan en 

wederkerigheid. Deze manier van betekenisgeving sluit aan bij bredere maatschappelijke 

ontwikkelingen waarin sterven niet langer alleen medisch of religieus wordt benaderd, 

maar ook ecologisch wordt geduid.  

 

De interviews laten zien hoe de dood in relatie tot het veraarden niet langer gezien wordt als 

een abrupte breuk, maar als een overgang naar een andere vorm van bestaan, als deel van 

een cyclisch proces waarin het lichaam voortleeft in de natuur. Deze manier van denken 

sluit aan bij wat Engelke (2019) beschrijft als een postreligieuze heroriëntatie op 

sterfelijkheid, waarin niet religieuze dogma’s, maar zintuiglijke ervaring, symboliek en 

verbondenheid met natuurlijke processen centraal staan. 

Volgens Engelke (2019) wordt binnen deze context materiele continuïteit, zoals het 

opgaan in bodemleven of planten, een manier om betekenis te geven aan het levenseinde. 

In plaats van abstracte noties van voortleven, biedt de fysieke opname van het lichaam in 

natuurlijke cycli een tastbare vorm van herinnering en zingeving. Menselijke compost, 

bloemen, of bomen worden dragers van betekenis, zonder dat er een expliciet religieus 

kader nodig is. 

Tegelijkertijd laten enkele deelnemers zien dat veraarden voor hen geen nieuwe 

symboliek aan de dood toevoegt. Voor hen blijft sterven een neutraal of biologisch 



62 
 

verschijnsel, los van zingeving of spirituele dimensies. Ook dat past binnen het 

postreligieuze veld dat Engelke beschrijft. 

4.3.2 Afscheid  

In tegenstelling tot traditionele uitvaarten, waar vaak binnen een week alles afgerond moet 

zijn, ervaren veel deelnemers veraarden als een langzamer en intiemer proces van afscheid 

nemen. De periode van ongeveer veertig dagen waarin het lichaam vergaat, wordt door 

deelnemers als heilzaam ervaren.  

Robin benadrukt hoe deze vertraging ruimte schept voor verstilling: “Dus alleen al 

dat trage, en dat ja, dat onthaasten eigenlijk wat er bij hoort (…) dat het proces mensen ook 

uitnodigt om te verstillen en te vertragen”. Annie spreekt over het belang van tijd voor de ziel 

of geest om los te komen van het lichaam: “Er is tijd, tijd om te vertrekken. En mijn lichaam, 

ook al is dat uiteindelijk maar een omhulsel, maar ja, ziel of geest, daar is tijd voor nodig 

geloof ik”. Volgens Aart sluit dit aan bij de psychische verwerking van verlies: “Ja, vaak 

wordt ook wel gesteld dat de eerste rouw (…) ook zo grofweg een dag of 40 in beslag neemt. 

Dus dat is een hele mooie synchroniciteit”. 

Daarnaast biedt de fysieke nabijheid van het lichaam mogelijkheden voor 

persoonlijke rituelen. Deelnemers stellen zich voor dat nabestaanden tijdens de 

compostering de cabine kunnen bezoeken of informatie ontvangen over het verloop van het 

proces. Zulke rituelen bieden een andere vorm van afscheid dan de gangbare 

uitvaartpraktijken. 

 

De ervaringen van deelnemers sluiten aan bij de inzichten van Hertz, zoals uitgewerkt door 

Davies (2000) en Venbrux (2007). Hertz stelt dat dood geen momentopname is, maar een 

sociaal proces: de overgang van levende naar overledene vereist tijd, ritueel en 

betrokkenheid. 

Veraarden past in deze visie doordat het fysieke vergaan van het lichaam sterker 

verbonden wordt met het psychosociale proces van loslaten. De periode van ongeveer 

veertig dagen kan worden opgevat als een rituele tussentijd, waarin het verlies niet abrupt 

wordt afgesloten, maar geleidelijk betekenis krijgt. 



63 
 

De fysieke nabijheid van het lichaam in het proces van veraarden versterkt het 

proces van loslaten doordat het lichaam nog ‘zichtbaar’ en voorstelbaar blijft. Dit sluit aan 

bij wat Hertz beschrijft als het belang van materiële nabijheid voor rouwverwerking. 

Volgens Hertz weerspiegelt de toestand van het lichaam de emotionele staat van de 

rouwenden (Davies, 2000; Venbrux, 2007). Het bezoeken van de cocon of het ontvangen 

van updates over het proces kunnen dan ook worden gezien als rituelen van nabijheid, die 

het mogelijk maken om op een intieme en betrokken manier afscheid te nemen. Zulke 

handelingen geven vorm aan wat Hertz de ‘symbolische overgang’ noemt: van dood naar 

herstelde sociale rust. 

Tot slot kan veraarden worden opgevat als een moderne vorm van Hertz ‘dubbele 

begrafenis’: een proces in twee fasen waarbij eerst het fysieke lichaam wordt losgelaten en 

daarna de sociale status van de overledene wordt veranderd (Venbrux, 2007). In deze visie 

draagt het veraarden bij aan een culturele verschuiving waarin sterflijkheid niet wordt 

weggeduwd, maar opnieuw wordt geïntegreerd in het leven. 

4.3.3 Rouw 

In een aantal interviews komt naar voren dat veraarden de rouw kan verzachten en 

verdiepen. Deelnemers beschrijven hoe het proces van veraarden hen helpt om rouw te 

kunnen voelen en geleidelijker te beleven. De rituelen tijdens het composteerproces en de 

bestemming van de compost helpen om het verlies stap voor stap te doorleven. Guus: “Ik 

denk dat de rouw dan automatisch ook een natuurlijke weg zal bewandelen. (…) dus ik 

denk dat veraarden het proces een stukje verzacht op een of andere manier (…), dat voelt 

gewoon veel rouwvriendelijker aan”. 

De fysieke en symbolische verandering van het lichaam is niet alleen verzachtend 

maar ook betekenis gevend. De menselijke compost biedt een tastbare representatie van 

voortbestaan, wat het mogelijk maakt om verlies te verbinden met leven en groei. Guus: 

“Als je iemand wegstopt, dan ga je dus helemaal niet voelen (…), maar bij veraarden mag 

het rouwproces er zijn, 40 dagen lang”. 

Ook in relatie tot kinderen wordt veraarden als geruststellend gezien. Bente schetst 

een beeld van haar kinderen die nieuw leven zien groeien op de plek waar haar 



64 
 

gecomposteerde lichaam in de natuur zou zijn opgenomen: “Stel dat ik veraard wordt en 

mijn kinderen zien op de aarde bomen, planten en bloemen groeien (…) of dat het huisjes 

worden voor dieren. Ja, ik denk dat dat ontzettend troostrijk is”. Deze zintuigelijke 

benadering van rouw door te zien, horen, ruiken en voelen maakt de dood niet alleen 

tastbaar, maar ook onderdeel van een herkenbare cyclus. Dit sluit aan bij de beleving van 

kinderen die volgens een deelnemer al van nature verbonden zijn met de natuur.  

 

De manier waarop deelnemers spreken over rouw sluit aan bij de visie van Attig (2001), die 

rouw beschrijft als een leerproces waarin mensen zich opnieuw moeten verhouden tot 

zichzelf, hun omgeving en hun toekomst. Dit proces noemt hij relearning the world: het 

opnieuw leren leven in een wereld die blijvend is veranderd door het verlies. In plaats van 

rouw te zien als een lineair proces van loslaten, benadrukt Attig de noodzaak om 

gaandeweg nieuwe vormen van verbondenheid, betekenis en richting te ontwikkelen.  

 In de gesprekken komt naar voren dat veraarden deelnemers zou kunnen helpen om 

een nieuwe relatie met de overledene te onderhouden. Doordat het lichaam op een 

tastbare manier aanwezig blijft als compost die terugkeert in de kringloop van het leven, 

ontstaat ruimte voor voortzetting in een andere gedaante. Nabestaanden geven aan dat dit 

hen helpt om het verlies geleidelijk te verweven met hun eigen bestaan, niet door los te 

laten, maar door zich op een andere manier verbonden te blijven voelen. 

 Veraarden draagt ook bij aan het hervinden van richting en betekenis in het leven 

zonder de overledene, een centraal thema in Attigs benadering. Deelnemers koppelen hun 

verlies aan bredere waarden zoals ecologische verantwoordelijkheid, zorg voor 

toekomstige generaties of verbondenheid met de natuurlijke cycli. Het rouwproces krijgt zo 

niet alleen een innerlijke, maar ook een ethische en existentiële dimensie, waarin het 

verlies wordt ingebed in een groter geheel. 

 Tenslotte benadrukt Attig dat rouw ook een actieve bezigheid is. Het vraagt om 

nieuwe manieren van voelen, handelen en betekenis geven. Veraarden biedt hier houvast 

voor. Het proces verloopt langzamer dan de gangbare uitvaartpraktijken en is tastbaar, met 



65 
 

ruimte voor rituelen, nabijheid en betrokkenheid. Zo krijgt het verlies en de rouw letterlijk 

een plek in de wereld van de nabestaanden en wordt onderdeel van hun dagelijks leven. 

 Veraarden sluit daarmee aan bij een constructivistische visie op rouw waarbij het 

niet gaat om afsluiting, maar om een geleidelijk proces waarin verlies wordt opgenomen in 

het leven dat doorgaat, in verbondenheid met de aarde, met anderen en met dat  wat 

betekenisvol is. 

4.4 Conclusie en discussie 

De analyse van de interviews laat zien dat de keuze voor veraarden niet los gezien kan 

worden van bredere ethische, esthetische en existentiële overwegingen. Door gebruik te 

maken van het model dat deze dimensies verbindt met drie contexten van betekenisgeving 

- het persoonlijke, het sociale en het ecologisch domein - is zichtbaar geworden hoe deze 

verschillende lagen samenkomen in de manier waarop deelnemers hun keuze voor 

veraarden motiveren en waarderen. 

Op het persoonlijk vlak komt naar voren hoe deelnemers waarde hechten aan 

autonomie, zachtheid, en verbondenheid met anderen. In de sociale context wordt vooral 

kritiek geuit op bestaande uitvaarttechnieken. In het ecologische domein wordt veraarden 

geïnterpreteerd als een handeling die aansluit bij kringloop-denken, wederkerigheid en 

verbondenheid met natuur en aarde. Binnen elk van deze contexten komen de dimensies 

naar voren die de keuze voor veraarden ondersteunen. 

Tegelijkertijd is duidelijk geworden dat deze waarden niet op zichzelf staan, maar zijn 

ingebed in bredere levenspraktijken. In veel interviews komt een leefstijl naar voren waarin 

duurzaamheid, eenvoud, bewustwording en verbondenheid met natuur centraal staan. 

Wat in de interviews vooral opvalt, is dat het ecologische domein voor veel 

deelnemers het centrale thema is als het gaat om betekenisgeving. Dit wijst op een 

herwaardering van de relatie tussen mens en natuur, niet alleen in het leven, maar ook na 

het sterven.  

 

  



66 
 

5. Conclusie, discussie en aanbevelingen 
 

In dit afsluitende hoofdstuk worden de belangrijkste bevindingen uit het onderzoek 

samengebracht en gewogen. Eerst worden de vier deelvragen beantwoord. Vervolgens 

wordt in paragraaf 5.2 gereflecteerd op de bruikbaarheid en beperkingen van het gekozen 

theoretisch kader. In paragraaf 5.3 worden inzichten besproken die niet direct onder een 

van de deelvragen vallen. Daarna volgt een bespreking van de sterke en zwakke kanten van 

het onderzoek in paragraaf 5.4, gevolgd door de implicaties voor theorie, praktijk, beleid en 

vervolgonderzoek in paragraaf 5.5. In paragraaf 5.6 wordt op basis van de voorgaande 

deelanalyses, een antwoord gegeven op de centrale onderzoeksvraag. 

5.1 Antwoorden op de deelvragen 

Hoe wordt betekenisgeving om schreven in de literatuur? 

Betekenisgeving wordt in dit onderzoek opgevat als een proces waarin mensen ervaringen 

interpreteren en verbinden met bredere overtuigingen, waarden en oriëntaties op het leven. 

Daarbij sluit ik aan bij Puchalski et al. (2014) die betekenisgeving beschrijven als onderdeel 

van spiritualiteit: het zoeken naar zin, doel en verbondenheid in relatie tot zichzelf, 

anderen, de natuur en het grotere geheel.  

Alma maakt dit concreter met haar driedeling in ethische, esthetische en 

existentiële dimensies van zinervaring. Zij laat zien dat mensen op verschillende manieren 

betekenis construeren: via morele reflectie, via gevoeligheid voor schoonheid en symboliek 

en via het omgaan met existentiële vragen, zoals sterfelijkheid en verbondenheid.  

De resonantietheorie van Rosa (2019) biedt een aanvullende invalshoek vanuit 

relationeel perspectief. Betekenis ontstaat volgens hem in wederkerige relaties tussen 

mens en wereld, wanneer mensen geraakt worden en zich verbonden voelen. In dit 

onderzoek is op basis daarvan een onderscheid gemaakt tussen drie contexten van 

betekenisgeving: de persoonlijk (mens-mens), de sociale (mens-systeem) en de ecologisch 

(mens-natuur/transcendente. 

 



67 
 

Welke ethische, esthetische en existentiële waarden vinden mensen belangrijk bij 

veraarden? 

Deelnemers zien veraarden vooral als een manier om na de dood nog goed te doen. 

Ethische waarden staan centraal: bijdragen aan herstel van de aarde, zorg voor 

toekomstige generaties, en een respectvolle omgang met lichaam en compost. 

Transparantie, veiligheid en toegankelijkheid zijn hierbij belangrijke elementen.  

Esthetische waarden komen naar voren in de waardering voor het proces zelf: zacht, 

ritmisch en natuurlijk. De symboliek van het wiegen, de veertig dagen en de bestemming 

van de compost geven het proces vorm en betekenis. 

De existentiële waarden richten zich op de verbondenheid met een groter geheel, 

het idee van voorleven via de compost, opgaan in de natuurlijke kringloop. Veraarden roept 

gevoelens op van overgave aan iets wat groter in dan het individu.  

 

Welke persoonlijke, sociale en ecologische motieven spelen een rol bij de keuze voor 

veraarden? 

Persoonlijke motieven richten zich op autonomie, verbondenheid met de natuur en 

afstemming tussen leven en dood. Deelnemers willen dat hun dood past bij hoe ze geleefd 

hebben, en zien veraarden als een passende, natuurlijke afsluiting. Ook de wens om niet 

meer tot last te zijn na de dood, speelt een rol. 

Sociale motieven komen tot uiting in kritiek op bestaande uitvaartpraktijken, die als 

afstandelijk, kostbaar of niet duurzaam worden ervaren. Er klinkt een verlangen door naar 

betekenisvolle alternatieven die beter aansluiten bij hun waarden. Omdat veraarden op dit 

moment nog hypothetisch is, ontbreken er gedeelde ervaringen wat collectieve verbeelding 

bemoeilijkt. 

Ecologische motieven zijn sterk aanwezig. Deelnemers willen bijdragen aan 

biodiversiteit, de bodem voeden, en geen ruimte meer innemen. Veraarden wordt 

verbonden aan regeneratie en verantwoordelijkheid voor het grotere geheel, ook na de 

dood.  

 



68 
 

Hoe helpt de keuze voor veraarden bij het omgaan met sterfelijkheid, afscheid en rouw? 

Door stil te staan bij wat er na de dood met het lichaam gebeurt, ontstaat ruimte voor 

reflectie op de dood als onderdeel van het leven. Deelnemers benoemen dat deze vorm 

van lichaamsbestemming niet gaat over verdwijnen, maar over voortleven in een andere 

vorm. Dat perspectief geeft troost en richting en maakt de dood minder abstract.  

 Ook het afscheid krijgt bij veraarden een ander karakter. De periode van veertig 

dagen wordt ervaren als een overgangstijd waarbij nabestaanden letterlijk en figuurlijk tijd 

krijgen om het verlies te laten indalen. 

Wat betreft de rouwverwerking spreken deelnemers de verwachting uit dat 

veraarden mogelijk bijdraagt aan een zachtere of meer natuurlijke rouw. Ze noemen het 

tastbare en trage proces als potentieel helpend voor nabestaanden.  

 5.2 Reflectie op het theoretisch kader 

In deze studie werd een conceptueel model ontwikkeld waarin Rosa’s resonantietheorie 

werd gecombineerd met Alma’s driedeling van zinervaring. Dit resulteerde in een matrix van 

negen velden waarmee de manieren waarop deelnemers betekenis gaven aan veraarden 

konden worden geordend. Dit model bood in de analyse fase houvast bij het ordenen van 

de uiteenlopende motieven en waarden die deelnemers benoemden. Het maakte zichtbaar 

dat veraarden niet alleen als ecologisch verantwoord word beschouwd, maar ook als een 

keuze die moreel juist voelt, esthetisch aanspreekt en existentieel raakt. 

Tegelijk werd duidelijk dat verschillende betekenislagen vaak met elkaar verweven 

zijn. Uitspraken over bijvoorbeeld ‘zachtheid’ of ‘voortleven in de natuur’ raken meerdere 

dimensies tegelijk. In de analyse bleek dat de indeling in negen velden soms te 

schematisch werkte: deelnemers benoemen hun motivatie en waarden in samenhang, niet 

in afzonderlijke categorieën. De structuur bood analytisch houvast maar sloot niet altijd 

aan bij de manier waarop deelnemers verschillende aspecten in samenhang benoemden.  

De sociale context, de ‘mens-systeem’ relatie in het model van Rosa, bleek lastig te 

duiden. Uitspraken over instituties, beleid of rituelen kwamen slechts zijdelings aan bod en 

lieten zich moeilijk plaatsen. Dit bevestigt de kanttekeningen die in het theoretisch kader al 

zijn benoemd: de sociale as blijft abstract en biedt weinig houvast voor het analyseren van 



69 
 

maatschappelijke of culturele structuren (Susen, 2019; Cheng, 2023). Die beperking werd 

in dit onderzoek versterkt doordat de interviews vooral gericht waren op persoonlijke 

motieven, en omdat veraarden nog niet wettelijk is toegestaan. Door het ontbreken van 

bestaande praktijken bleven institutionele en rituele aspecten onderbelicht.  

Hoewel de sociale context in de interviews minder naar voren kwam, is het relevant 

om theoretisch te beschouwen. In de persoonlijke beleving van deelnemers kwamen 

elementen als zorgvuldige omgang met compost, rituele betekenis en symboliek zoals 

Stengs (2014) beschrijft, wel naar voren. Ook laat Mathijssen (2023a) zien dat 

duurzaamheid in uitvaartpraktijken niet alleen vorm krijgt in ecologische keuzes, maar ook 

in rituele handelingen, zintuiglijke ervaringen en culturele betekenissen. Daarmee 

onderstreept zij dat duurzame lichaamsbestemming niet los kon worden gezien van rouw, 

herinnering en maatschappelijke verankering. In de praktijk krijgen deze culturele 

dimensies echter niet altijd expliciet aandacht. McManus (2023) wijst erop dat 

duurzaamheid in het uitvaartlandschap vaak wordt opgevat als een technische of logistieke 

opgave, terwijl de culturele, morele en rituele betekenisgeving nauwelijks wordt 

meegenomen. Als deze dimensies ontbreken, ontstaat het risico dat veraarden wordt 

gezien als een technische oplossing, terwijl juist de culturele, emotionele en ethische 

inbedding bepalend is voor de wijze waarop veraarden maatschappelijk betekenis krijgt. 

Al met al bood het conceptuele model een bruikbaar maar niet neutraal 

analysekader. Het vereiste flexibiliteit in de toepassingen en liet blinde vlekken zien, vooral 

op het vlak van institutionele en rituele inbedding. Tegelijk maakte het model het mogelijk 

om de gelaagdheid van de betekenisgeving rond veraarden zichtbaar te maken. De 

aantrekkingskracht van veraarden lijkt juist te schuilen in het samenspel van ethische, 

esthetische en existentiële betekenis. 

5.3 Nieuwe inzichten 

Naast de beantwoording van de deelvragen leverde dit onderzoek enkele andere inzichten 

op. Een daarvan betreft het verschil in betekenisgeving tussen veraarden en 

natuurbegraven. Waar natuurbegraven vaak esthetisch wordt gewaardeerd vanwege de 

rust, de ruimte en het visuele landschap (Mathijssen, 2023b), ligt bij veraarden het accent 



70 
 

meer op de ethische component: iets goeds willen teruggeven aan de aarde en niet 

onnodig ruimte meer willen innemen. 

Een tweede inzicht betreft de manier waarop deelnemers betekenis geven aan de 

bestemming van de compost. De keuze voor een functionele of symbolische toepassing 

blijkt sterk verbonden met de persoonlijke motivatie. Wie kiest voor veraarden uit 

schuldgevoel, wil eerder dat de compost functioneel wordt hergebruikt. Wie betekenis 

zoekt in voortleven, kiest eerder voor een herdenkingsplek of een bloemenveld. Deze 

voorkeuren passen bij iemands visie op leven, sterven en nalatenschap. 

Een derde inzicht is dat uit de resultaten blijkt dat ‘duurzaamheid’ wel genoemd 

wordt als een motivatie voor veraarden, maar dat er verder geen expliciete aandacht was 

voor bijvoorbeeld materiaalgebruik of energieverbruik. Er is weinig sprake geweest van 

kritische reflectie op mogelijke nadelen van het proces, bijvoorbeeld op het vlak van 

techniek of de veiligheid van hergebruik van de compost. Deelnemers kijken naar 

veraarden als duurzaam, natuurlijk en ecologisch terwijl het een proces is dat afhankelijk is 

van een technologisch systeem. 

Doughty en Tillett (2024) waarschuwen dat nieuwe uitvaartpraktijken weerstand 

kunnen oproepen wanneer heldere communicatie en publieke duiding ontbreekt. Zonder 

sociale en rituele inbedding bestaat het risico dat deze innovatie als onbegrijpelijke of 

onwaardig wordt ervaren. Deze analyse werpt een nieuw licht op het enthousiasme van de 

deelnemers: hun waardering lijkt vooral gebaseerd op morele en narratieve 

aantrekkingskracht, maar sluit niet altijd aan bij de feitelijke infrastructuur van het 

composteerproces. Dit onderstreept het belang van heldere beleidskaders en 

communicatie.  

5.4  Sterke en zwakke punten van het onderzoek 

Een sterk punt van dit onderzoek is dat het zich richt op een maatschappelijk actueel maar 

wetenschappelijk nog niet onderzocht fenomeen. Door veraarden te benaderen vanuit 

verschillende dimensies en context levert deze studie een vernieuwende bijdrage aan het 

bredere debat over duurzaamheid, sterfelijkheid en ritueel in de Nederlandse situatie.  



71 
 

Een andere sterke kant van dit onderzoek is de zorgvuldige opzet en uitvoering van de 

dataverzameling en –analyse. Allereerst zijn maatregelen getroffen om de interne validiteit 

te waarborgen. Het gebruik van de topiclijst heeft gezorgd voor consistentie en volledigheid 

in de interviews (Baarda et al., 2021). Daarnaast is de analyse systematisch uitgevoerd 

volgens het stappenplan van Braun en Clarke (2006), wat de transparantie en 

herhaalbaarheid van het onderzoek bevordert. Met vijftien interviews is er een 

datasaturatie bereikt omdat er geen nieuwe thema’s of inzichten meer naar voren kwam, al 

kan nooit volledig worden uitgesloten dan andere perspectieven buiten beeld zijn gebleven 

(Baarda et al., 2021). 

Tegelijkertijd kent het onderzoek ook beperkingen. De deelnemers groep was relatief 

homogeen. De deelnemers zijn voorstander van het concept veraarden en hebben een 

relatief hoog opleidingsniveau en ecologisch bewustzijn. Velen waren via-via verbonden 

met Stichting Veraarden. Deze selectiebias kan ertoe geleid hebben dat bepaalde 

opvattingen oververtegenwoordigd zijn. Daarnaast is de thematische analyse uitgevoerd 

door één onderzoeker met beperkte ervaring, wat de kans vergroot dat perspectieven zijn 

gemist of onvoldoende zijn uitgediept. Ook kan er sprake zijn geweest van sociale 

wenselijkheid of interviewbias, waarbij zowel de vraagstelling als de context invloed 

hebben gehad op de antwoorden van deelnemers (Baarda et al., 2021). 

Meer diverse deelnemersgroepen en triangulatie van methoden zouden in 

vervolgonderzoek kunnen bijdragen aan een breder en meer genuanceerd beeld van de 

betekenisgeving rond veraarden. 

5.5 Implicaties voor theorie, praktijk en beleid 

Dit onderzoek laat zien dat betekenisgeving rond de dood niet eendimensionaal is, maar 

ontstaat uit de verwevenheid van ethische, esthetische en existentiële waarden. Die 

verwevenheid biedt kansen om rituelen en afscheid te bestuderen als processen waarin 

levenshouding, zintuiglijke ervaring en morele overtuiging samenkomen. De resultaten 

laten bijvoorbeeld zien hoe deelnemers betekenis geven aan de bestemming van de 

compost, de symboliek van veertig dagen of de wens tot opgaan in de kringloop, 

handelingen die alle dimensies raken. Dit opent perspectieven voor theorievorming over 



72 
 

moderne, vaak seculiere rituelen en over hoe mensen in een geïndividualiseerde en 

ecologisch bewuste samenleving zoeken naar nieuwe vormen om afscheid en herinnering 

vorm te geven. 

Voor de praktijk biedt dit onderzoek inzichten in de motieven en waarden die 

mensen aan veraarden verbinden. Professionals zoals ritueelbegeleiders, 

uitvaartondernemers en geestelijk verzorgers kunnen hiermee beter inspelen op 

uiteenlopende behoeften, bijvoorbeeld door ruimte te maken voor lichamelijke beleving, 

rituele betekenis of verbondenheid met de omgeving. Deelnemers kiezen niet ‘zomaar voor 

duurzaam’, maar zoeken naar een manier van afscheid nemen die past bij hun 

levenshouding. Dit onderstreept het belang van persoonlijke afstemming en tijdige 

begeleiding. Afscheid nemen begint niet pas na het overlijden, maar wordt voorbereid 

tijdens het leven, met naasten en eventueel met deskundigen, zoals ook gebeurt rond de 

geboorte, het andere grensgebied in de levenscyclus.  

Beleidsmatig maken de resultaten duidelijk dat motieven en waarden een rol spelen 

bij keuzes rond lichaamsbestemming. Deze morele en existentiële aspecten verdienen 

daarom een plek in de beleidsvorming, niet alleen bij de beoordeling en implementatie van 

nieuwe methoden zoals veraarden, maar ook bij het kritisch heroverwegen van bestaande 

praktijken. Door ruimte te maken voor diversiteit in afscheid en betekenisgeving, kan een 

uitvaartstelsel ontstaan dat beter aansluit bij wat mensen zelf belangrijk vinden.  

 

Suggesties voor vervolgonderzoek 

De huidige studie is gebaseerd op intenties en verwachtingen rond veraarden. 

Vervolgonderzoek kan zich richten op mensen die daadwerkelijk voor veraarden kiezen 

zodra dit wettelijk is toegestaan. Dat maakt het mogelijk om ervaringen met het 

composteerproces, de bestemming van de compost en de impact op rouw in kaart te 

brengen. Ook vergelijkend onderzoek met andere duurzame lichaamsbestemmingen, zoals 

natuurbegraven en resomeren, kan inzicht geven in gedeelde en onderscheidende 

waarden. 



73 
 

Daarnaast is onderzoek nodig onder meer diverse groepen om beter zicht te krijgen 

op verschillen in motieven, wereldbeelden en kijk op technologie in relatie tot veraarden. 

Mensen met bezwaren tegen veraarden kunnen helpen om maatschappelijke en morele 

grenzen van nieuwe uitvaartpraktijken beter te begrijpen.  

Tenslotte vraagt ook de beleidsmatige kant om nadere studie: hoe wegen 

verschillende partijen juridische, ecologische en ethische aspecten af? Wat zijn de 

gevolgen als compost wel of niet hergebruikt mag worden, of als de kosten hoog blijken te 

zijn? Zulke scenario’s verdienen aandacht bij de verdere ontwikkeling van beleid en praktijk.  

5.6 Conclusie 

Het doel van het onderzoek was inzicht te krijgen in de persoonlijk motivaties en 

maatschappelijke factoren die bijdragen aan de keuze voor veraarden als 

lichaamsbestemming, en de betekenis die mensen aan deze keuze toekennen.  

De resultaten laten zien dat de keuze voor veraarden voortkomt uit een samenspel 

van persoonlijke overtuigingen en maatschappelijke ontwikkelingen. Deelnemers 

benoemen motieven als verantwoordelijkheid voor de aarde, het verlangen opgenomen te 

worden in de natuurlijke kringloop, autonomie en kritiek op bestaande uitvaartpraktijken.  

De betekenis die mensen toekennen aan veraarden is gelaagd en raakt aan hun 

levenshouding, waarden en visie op sterfelijkheid. Het conceptueel model van veraarden 

waarin ethische, esthetische en existentiële dimensies zijn verbonden aan persoonlijke, 

sociale en ecologische contexten, maakte zichtbaar hoe verweven deze betekenisgeving is. 

Veraarden blijkt voor deelnemers meer dan een duurzaam alternatief. Het 

weerspiegelt hun waarden en visie op sterven. Deze vorm van lichaamsbestemming vraagt 

om beleid dat niet alleen oog heeft voor techniek, maar ook ruimte biedt voor morele, 

culturele en spirituele betekenisgeving. 

  



74 
 

Bibliografie 
 

Alma, H. (2020). Het verlangen naar zin: De zoektocht naar resonantie in de wereld. Ten 

Have. 

Alma, H. (2023). Pluralism and a spirituality of the (im)possible. Religions, 14(3), 373. 

https://doi.org/10.3390/rel14030373 

Alma, H., & Smaling, A. (2010). Waarvoor je leeft. Studies naar humanistische bronnen van 

zin. SWP. 

Applewhite, C. (2022). Believing and the disposal of bodies after death. Frontiers in 

Psychology, 13,1-4. https://doi.org/10.3389/fpsyg.2022.971284 

Attig, T. (2001). Relearning the world: Making and finding meanings. In R.A. Neimeyer (Ed.), 

Meaning reconstruction and the experience of loss (pp 33-53). American 

Psychological Association. https://doi.org/10.1037/10397-002 

Baarda, B., Bakker, E., Fischer, T., Julsing, M., Van Der Velden, T., & Kostelijk, E. (2021). 

Basisboek kwalitatief onderzoek: handleiding voor het opzetten en uitvoeren van 

kwalitatief onderzoek. Noordhoff Uitgevers. 

Baumeister, R. (1991). Meanings of life. Guilford Press. 

Bergen, J., & Van Den Hoven, J. (2018). Beoordelingskader Alternatieve vormen van 

lijkbezorging. Rapport voor het Ministerie van BZK. Technische Universiteit Delft. 

Geraadpleegd op 15 december 2024, van https://www.designforvalues.tudelft.nl 

Braun, V., & Clarke, V. (2006). Using thematic analysis in psychology. Qualitative Research 

in Psychology, 3(2), 77–101. https://doi.org/10.1191/1478088706qp063oa 



75 
 

Cheng, T. (2023). On the quadrants of the thing-world relations: A critical revision of 

Hartmut Rosa’s resonance theory in terms of thing-world. The Journal of Chinese 

Sociology, 10(1). https://doi.org/10.1186/s40711-023-00191-8 

Cirigliano, D. (2023). Natural Organic Reduction as a Means of Body Disposition. OMEGA - 

Journal of Death and Dying, 88(2), 765–773. 

https://doi.org/10.1177/00302228231160341 

Coöperatie DELA. (2024). Levenscyclusanalyse (LCA): Huidige en potentiële methoden van 

lijkbezorging. 

Davies, D. (2000). Robert Hertz: the social triumph over death. Mortality - Abingdon, 5(1), 

97–102. 

Davies, D. (2015). Mors Britannica. Lifestyle and death-style in Britain. Oxford University 

Press. https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780199644971.001.0001 

Davies, D., & Rumble, H. (2012). Natural burial: Traditional-secular spiritualities and funeral 

innovation. Continuum. 

Do, E. (2024). “Human Composting” as an option for final disposition: Public health 

considerations in light of the COVID-19 pandemic and its implications on the 

human composting movement. Houston Journal Of Health Law & Policy, 24, 1–34. 

Doughty, C., Tillett, K. (2024). Deregulation of funeral licensing and disposition options in 

the United States. Wake Forest Law Review, 59(4), 851-866. 

https://www.wakeforestlawreview.com/wp-content/uploads/2024/12/Doughty.pdf 

Engelke, M. (2019). The anthropology of death revisited. Annual Review Of Anthropology, 

48(1), 29–44. https://doi.org/10.1146/annurev-anthro-102218-011420 

Frankl, V. (1978). De zin van het bestaan: een inleiding tot de logotherapie. Kooyker. 



76 
 

Gezondheidsraad. (2020). Toelaatbaarheid nieuwe vormen van lijkbezorging. 

Gezondheidsraad. 

Hennink, M., Hutter, I., & Bailey, A. (2015). Qualitative research methods. SAGE. 

Hertz, R. (1907). Death and the right hand. Free Press. 

Humusatie. (z.d.). Humusatie – Brengt leven! Geraadpleegd op 20 januari 2025, van 

https://humusatie.be/ 

Kaufman, S., & Morgan, L. (2005). The anthropology of the beginnings and ends of life. 

Annual Review of Anthropology, 34(1), 317–341. 

https://doi.org/10.1146/annurev.anthro.34.081804.120452 

Keijzer, E., Broeke, H., & Ansems, A. (2014). Milieueffecten van verschillende 

uitvaarttechnieken: Update van eerder TNO-onderzoek. TNO. 

https://repository.tno.nl/islandora/object/uuid%3Ac3943f95-fa04-40de-9709-

9904686c9855 

Lifton, R. (1973). The sense of immortality: On death and the continuity of life. The 

American Journal of Psychoanalysis, 33(1), 3–15. 

https://doi.org/10.1007/bf01872131 

Lifton, R., & Olson, E. (1974). Living and dying. McGraw Hill. 

MacMurray, N., & Futrell, R. (2019). Ecological death reform and death system change. 

OMEGA - Journal of Death and Dying, 83(4), 859–883. 

https://doi.org/10.1177/0030222819869485 

Mathijssen, B. (2023a). Thiswordly afterlives: The religious, biosocial and ecological 

sustainability of the deceased. In R. McManus (Ed.), The sustainable dead: searching for 

the intolerable, (pp10–28). Cambridge Scholars Publishing. 



77 
 

Mathijssen, B. (2023b). Ritual worlding. Exploring the self-and-world-making efficacy of 

rituals. Yearbook For Ritual and Liturgical Studies, 39, 20–44. 

https://doi.org/10.21827/yrls.39.20-44 

Mathijssen, B. (Producent). (2024). De Podkist. Veraarden: De uitvaart van de toekomst 

[Podcast]. Geraadpleegd op 20 maart 2025, van 

https://open.spotify.com/episode/1HoWD08tDrID7jw0NQNZUo?si=haK520fdQ2qe

NOsdHEng7A  

Mathijssen, B. (2025). Mapping nature burial in the Netherlands (2003–2023). Mortality, 1–

32. https://doi.org/10.1080/13576275.2025.2449904 

Mathijssen, B. (in press). Key symbols in human composting. In Fifty years of death studies 

in Europe. Routledge. 

McDonnell, T. E., Bail, C. A., & Tavory, I. (2017). A theory of resonance. Sociological Theory, 

35(1), 1–14. https://doi.org/10.1177/0735275117692837 

Mcmanus, R. (2023).Examining sustainability and death. In R. McManus (Ed.), The 

sustainable dead: searching for the intolerable, (pp10–28). Cambridge Scholars Publishing. 

Merchant, C. (2020). Earthcare: Women and the environment. Environment: Science and 

Policy for Sustainable Development, 62(3), 17–27. 

https://doi.org/10.1080/00139157.2020.1750918 

Olson, P. (2024). Death at a Planetary scale: Mortality’s Moral Materiality in the Context of 

the Anthropocene. In J. Peterson, N. Dekker & P. Olson (Eds.), Death’s social and 

material meaning beyond the human, (pp. 27–41). Bristol University Press. 

https://about.jstor.org/table/jj.8595643.10 

Park, C. L. (2010). Making sense of the meaning literature: An integrative review of meaning 

making and its effects on adjustment to stressful life events. Psychological 

Bulletin, 136(2), 257–301. https://doi.org/10.1037/a0018301 



78 
 

Park, C. L. (2017). Distinctions to promote an integrated perspective on meaning: Global 

meaning and meaning-making processes. Journal of Constructivist Psychology, 

30(1), 14–19. https://doi.org/10.1080/10720537.2015.1119082 

Puchalski, C., Vitillo, R., Hull, S. K., & Reller, N. (2014). Improving the spiritual dimension of 

whole person care: Reaching national and international consensus. Journal of 

Palliative Medicine, 17(6), 642–656. https://doi.org/10.1089/jpm.2014.9427 

Recompose. (n.d.). How does a human composting vessel work? | Recompose. 

Geraadpleegd op 5 juli 2025, van https://recompose.life/faqs/how-does-a-human-

composting-vessel-work 

Resomatie. (z.d.) Resomeren, Resomatie of watercrematie. Geraadpleegd op 20 januari 

2025, van https://www.resomatie.nl 

Ripple, W. J., Wolf, C., Newsome, T. M., Barnard, P., & Moomaw, W. R. (2020). World 

scientists’ warning of a climate emergency. BioScience. 

https://doi.org/10.1093/biosci/biz088 

Robertson, R. (2022). Human composting is changing the landscape of death care 

(Literally) - and it could be legal in New York State as soon as next year 

[Masterscriptie, Craig Newmark Graduate School of Journalism]. Cuny Academic 

Works. Geraadpleegd op 15 februari 2025, van 

https://academicworks.cuny.edu/gj_etds/601/ 

Robinson, G. (2023). Alkaline Hydrolysis: The future of British Death-Styles. [Doctoral 

dissertation, Durham university]. Durham e-Theses http://etheses.dur.ac.uk/15085 

Rosa, H. (2018). The idea of resonance as a sociological concept. Global Dialogue, 8(2), 

41–44. 

Rosa, H. (2019). Resonance: A sociology of our relationship to the world. Polity. 



79 
 

Rumble, H., Troyer, J., Walter, T., & Woodthorpe, K. (2014). Disposal or dispersal? 

Environmentalism and final treatment of the British dead. Mortality, 19(3), 243–

260. https://doi.org/10.1080/13576275.2014.920315 

Scheepers, P., & Tobi, H. (2021). Onderzoeksmethoden. Boom. 

Smit, J. (2015). Antwoord geven op het leven zelf: Een onderzoek naar de basismethodiek 

van de geestelijke verzorging [Dissertatie, Vrije universiteit Amsterdam]. Eburon. 

https://research.vu.nl/ws/files/42154297/cover.pdf 

Spade, K. (2013). Of dirt and decomposition: Proposing a place for the urban dead 

[Masterscriptie, University of Massachusetts]. ScholarWorks@UMass Amherst. 

https://doi.org/10.7275/4111840 

Stengs, I. (2014). Sacred waste. Material Religion, 10(2), 235–238. 

https://doi.org/10.2752/175183414x13990269049482 

Vzinfo. (z.d.). Sterfte | Volksgezondheid en Zorg. Geraadpleegd op 26 maart 2025, van 

https://www.vzinfo.nl/sterfte 

Stichting PZNL. (2018). Zingeving en spiritualiteit in de palliatieve fase. In www.palliaweb.nl. 

Geraadpleegd op 7 maart 2025, van https://palliaweb.nl/richtlijnen-palliatieve-

zorg/richtlijn/zingeving-en-spiritualiteit 

Susen, S. (2019). The resonance of resonance: Critical theory as a sociology of world-

relations? International Journal of Politics Culture and Society, 33(3), 309–344. 

https://doi.org/10.1007/s10767-019-9313-6 

Taylor, C. (1989). Sources of the Self: The Making of the Modern Identity. Harvard University 

Press. 

Uitvaartverzekering. (z.d.). Zeemansgraf: is het nog toegestaan? Geraadpleegd op 6 januari 

2025, van https://www.uitvaartverzekering.nl/onderwerpen/zeemansgraf 



80 
 

Van Dale. (z.d.). Betekenis. In Van Dale Online. Geraadpleegd op 28 december 2024 van 

https://www.vandale.nl/gratis-woordenboek/nederlands/betekenis 

Van Dale. (z.d.). Zingeving. In Van Dale Online. Geraadpleegd op 28 december 2024 van 

https://www.vandale.nl/gratis-woordenboek/nederlands/zingeving 

Van Elk, M., & Aleman, A. (2016). Brain mechanisms in religion and spirituality: An 

integrative predictive processing framework. Neuroscience & Biobehavioral 

Reviews, 73, 359–378. https://doi.org/10.1016/j.neubiorev.2016.12.031 

Van Lanen, M. (2010). Inductief én deductief analyseren bij kwalitatief onderzoek: Het 

geheel is meer dan de delen. KWALON, 15(1). 

https://doi.org/10.5117/2010.015.001.008 

Venbrux, E. (2007). Robert Hertz’s seminal essay and mortuary rites in the Pacific region. 

Journal de la Société des Océanistes, 124, 5–10. https://doi.org/10.4000/jso.712 

Veraarden. (z.d.). Kunnen we na onze dood onderdeel blijven van de kringloop? 

Geraadpleegd op 23 maart 2025, van https://www.veraarden.nl/ 

Vereniging van Geestelijk VerZorgers (2015). Beroepsstandaard Geestelijk Verzorger 2015.  

Verhoeven, N. (2023). Thematische analyse: patronen vinden bij kwalitatief onderzoek. 

Boom. 

Walter, T. (2025). Resonance and alienation in dying. Mortality, 1–19. 

https://doi.org/10.1080/13576275.2025.2450238 

Wisnewski, O. (2023). Analysis of environmental-ethical concerns within the United States 

funeral industry [Masterscriptie. Virginia Polytechnic Institute and State University]. 

Virginia Tech. 

  



81 
 

 
Bijlagen 

Bijlage 1 Topiclijst 
 

• Wie ben je? Wil je wat over jezelf vertellen? 
• Wanneer hoorde je voor het eerst over veraarden? 
• Hoe past veraarden binnen je persoonlijke waarden of levensbeschouwing 
• Welke aspecten van veraarden vind je belangrijk of spreken je het meeste aan en 

waarom? 
• Wat zijn je motivaties bij deze keuze?  
• Zijn er maatschappelijke ontwikkelingen die invloed hebben op je overweging? 
• Wat betekent de mogelijkheid van veraarden voor je? 
• Hoe helpt veraarden om betekenis te geven aan sterfelijkheid en/of rouw?  

  



82 
 

Bijlage 2 Oproep LinkedIn 

Voor mijn masterscriptie Geestelijke Verzorging doe ik onderzoek naar de motivatie van 
mensen om voor veraarden te kiezen als nieuwe vorm van lichaamsbestemming na 
overlijden. 

Hoewel het op dit moment nog niet is toegestaan in Nederland is er een groeiende 
belangstelling voor veraarden als natuurlijker alternatief voor begraven en cremeren. Bij 
veraarden komt de overledene in een organisch mengsel van hooi en stro te liggen waarin 
zich micro-organismen bevinden die ons lichaam verteren. Het eindresultaat is vruchtbare 
compost.  

Ben jij iemand die hierover nadenkt of deze optie overweegt? Dan kom ik graag met je in 
contact! In een interview (online of live) wil ik jouw overwegingen en beweegredenen 
verkennen. 

Wil je me helpen of ken je iemand die hierin geïnteresseerd zou kunnen zijn? Stuur me een 
persoonlijk bericht of een email naar o.m.j.kerkvliet@student.rug.nl of laat een reactie  

achter. Delen wordt gewaardeerd!      

#Veraarden #HumaanComposteren #Duurzaamheid #EthischeKeuzes 
#MaatschappelijkeOntwikkeling#GeestelijkeVerzorging 

 

  



83 
 

Bijlage 3 Informatieblad Onderzoek Veraarden 

 

Rijksuniversiteit Groningen 
 
Informatieblad Onderzoek Veraarden 
 
Wat is het doel van dit onderzoek? 
Het doel van het onderzoek is om inzicht te krijgen in de aantrekkingskracht van veraarden 
als een betekenisvolle uitvaarttechniek. Ik wil onderzoeken waarom mensen de keuze voor 
veraarden overwegen, welke diepere betekenis mensen er aan geven, vooral in relatie tot 
de dood, en op welke manier deze betekenissen tot uiting komen. Met dit onderzoek hoop 
ik een bijdrage leveren aan het bredere maatschappelijke gesprek over veraarden. 
 
Wie voert dit onderzoek uit?  
Oda Kerkvliet, masterstudent Geestelijke Verzorging aan de faculteit Religie, Cultuur en 
Maatschappij (Rijksuniversiteit Groningen). Begeleider is Dr. Brenda Mathijssen. 
 
Wie kan er deelnemen? 
U kunt deelnemen als u interesse hebt in veraarden. Deelname is vrijwillig. Als u jonger 
bent dan 16 jaar heeft u toestemming nodig van uw ouder(s)/wettelijk vertegenwoordiger(s) 
voor deelname. 
 
Wat moet ik doen als ik meedoe aan het onderzoek? 
U neemt deel aan een persoonlijk interview. Hierin bespreken we uw persoonlijke 
ervaringen en ideeën. De interviews vinden plaats bij u thuis of een andere plek naar uw 
keuze.  Van de interviews wordt een audio opname gemaakt.  
 
Toestemming geven voor deelname 
Als u deelneemt aan dit onderzoek, wordt u gevraagd een toestemmingsformulier te 
ondertekenen om aan te tonen dat u akkoord gaat met deelname. U kunt ook mondeling 
toestemming geven op audio-opname.  
 
Hoe worden mijn persoonlijke gegevens beheerd en gebruikt? 
Alle informatie die tijdens dit onderzoek over u wordt verzameld, wordt vertrouwelijk 
behandeld. De enige die toegang hebben tot de onbewerkte data zijn de interviewer, de 
onderzoeksassistent en de begeleider van het onderzoek. De interviews worden 
getranscribeerd en geanonimiseerd. Dit betekent dat bij informatie over u uw naam en 
andere identificerende kenmerken worden verwijderd, zodat u niet kunt worden herkend.  



84 
 

Bestanden worden gedurende het onderzoek digitaal opgeslagen op een beveiligde schijf 
van de Rijksuniversiteit Groningen. Na afronding van het project worden de bestanden voor 
een periode van 10 jaar gearchiveerd. De geanonimiseerde transcripten worden 
beschikbaar gesteld aan Dr. Brenda Mathijssen voor eventueel vervolgonderzoek. Hierbij 
wordt de Nederlandse gedragscode wetenschappelijke integriteit gevolgd. 
 
Tijdpad 
De interviews worden afgenomen in februari en maart 2025. 
 
Wat gebeurt er als ik besluit me terug te trekken? 
Neem vóór 1 april 2025 contact op met Oda Kerkvliet om u terug te trekken uit het 
onderzoek; alle informatie die u hebt verstrekt, kan dan nog worden verwijderd.  
 
Wat zijn mogelijke risico's van deelname?  
Deelname aan dit onderzoek zal voor u waarschijnlijk geen nadelen of risico's opleveren 
die groter zijn dan u normaal gesproken in uw dagelijks leven tegenkomt. We bespreken 
gevoelige onderwerpen rondom het thema veraarden. 
 
Wat zijn mogelijke voordelen van deelname?  
De bevindingen van dit onderzoek zullen bijdragen aan een beter begrip van de behoefte 
aan nieuwe vormen van lijkbezorging, in het bijzonder veraarden.  De bevindingen zullen 
een bijdrage leveren aan de bredere maatschappelijke discussie over veraarden. 
 
Met wie kan ik contact opnemen als ik vragen of opmerkingen heb over dit onderzoek?  
Oda Kerkvliet  o.m.j.kerkvliet@student.rug.nl  06-53 81 77 51 
  



85 
 

Toestemmingsformulier onderzoek veraarden 

 

Ik ga akkoord met deelname aan het onderzoek     Ja/Nee 

 

 

Ik heb de mogelijkheid gekregen om vragen te stellen 

over het onderzoek         Ja/Nee 

  

 

Mijn interview mag ook gebruikt worden voor verder onderzoek   Ja/Nee 

          

 

 

 

 

_____________________________     __________________________  ______ 

Naam deelnemer    Handtekening       Datum 

 

 
 

 

_____________________________     __________________________  ______ 

Naam onderzoeker    Handtekening       Datum 

 

  



86 
 

Bijlage 4 Demografische gegevens geïnterviewden (onder pseudoniem) 

 

Deelnemer Leeftijd Gender Provincie  Opleidingsniveau 

Daan 48 V Groningen  HBO 

Sjors 73 M Utrecht  WO 

Kees 51 V Overijssel  HBO 

Annie 68 V Utrecht  MBO 

Robin 46 V Utrecht  WO 

Ans 46 V Utrecht  WO 

Aart 49 M Zuid-Holland  WO 

Pien 24 V Friesland  HBO 

Bente 41 V Utrecht  WO 

Maaike 44 V Utrecht  HBO 

Dorien 69 V Groningen  WO 

Jip 37 V Zeeland  WO 

Sam 37 V Brabant - 

Frans 56 M Noord-Holland  WO 

Guus 56 V Gelderland  WO 

 

  



87 
 

Bijlage 5 Benoemde aspecten van veraarden met daaraan gekoppelde waarden 

 
 Aspecten benoemd door deelnemers Gekoppelde waarden 

Ethisch Veiligheid 

Gecontroleerd proces 

Zorgvuldigheid/ veiligheid 

 Betaalbaarheid 

Infrastructuur 

Rechtvaardigheid en 

toegankelijkheid 

 Nuttig hergebruik 

Compost voor positief doeleinde: 

herstel biodiversiteit, biologische 

landbouw  

Minder belastend voor milieu 

Ecologische 

verantwoordelijkheid 

 

 Zelf keuze maken over bestemming 

compost  

Compost niet naar industrie, niet naar 

traditionele landbouw  

Compost wel/niet in eigen tuin 

Nabestaanden beslissen 

Autonomie en 

beslissingsruimte 

 

 Drijfveer om veraarden op kaart te 

zetten 

Verantwoordelijkheid voor 

toekomstige generaties 

Esthetisch Zachtheid 

Rijkdom 

Eenvoud door natuurlijke ontbinding 

Lichaam in organisch mengsel 

Troostrijke beleving van het 

proces 

 Baarmoeder 

Wiegen 

40 dagen: schoonheid, 

gemoedelijkheid, bijbels, selamatan,  

synchroniciteit eerste rouw 

Symbolische gelaagdheid,  

Tijdelijkheid, 

gemoedelijkheid 



88 
 

 Bloementuin 

Compost opnemen in natuur 

Intelligentie natuur 

Natuur als voorbeeld 

Natuurlijke schoonheid 

 Gedenkplek 

Goede herinneringen 

Betekenisvolle plek 

Troostrijke, rituele uitstrooiing 

Rituele schoonheid en 

herinnering 

Existentieel Circle of life Natuurlijke kringloop 

 Terug naar moeder aarde Terug naar oorsprong 

 Verbondenheid met mens, dier, natuur, 

resonantie 

Verbondenheid met groter 

geheel 

 Voedsel/ energie voor aarde Voortleven via compost 

 Iets willen nalaten Continuïteit na de dood 

 Ruimte, blijheid, vrijheid, rust Ontroering, dankbaarheid 

 Gebruik compost geeft zin/ continuïteit 

na de dood 

Betekenis vinden in cyclisch 

voortbestaan 

 

 

 

 

 

  



89 
 

Bijlage 6 Motieven voor veraarden 

 

 Persoonlijk 

(mens-mens) 

Sociaal 

(mens-systeem) 

Ecologisch 

(mens-

natuur/transcendente) 

 

Ethisch • Schuldgevoel 

• Zelf regie nemen 

• Afzetten tegen 

bestaande 

vormen 

• Maatschappelijke 

verandering 

ondersteunen 

• Duurzamer 

alternatief 

• Geen ruimte willen 

innemen na de 

dood 

Esthetisch • Het natuurlijke proces 

als voorbeeld 

• Troostrijk beeld 

compost 

• Iets moois willen 

meegeven aan 

kinderen 

• Iets ritueels of 

symbolisch willen 

nalaten 

• Schoonheid cyclus 

• Leven voortbrengen 

via compost 

Existentieel • Laatste ontbrekende 

puzzelstukje om leven 

los te laten 

 

 • Dankbaarheid 

tonen, iets 

terugdoen 

• Opgaan in groter 

geheel 

• Lichaam vrij 

teruggeven aan de 

natuur 

 

  



90 
 

Bijlage 7 Template Data Management Plan  

 

This template is based on the Faculty's Research Data Protocol and the Dutch Code of Conduct for 
Scientific Integrity 

 

1. General 

1.1 Name & supervisor  
State your name, the name of your supervisor 
and the date this form was discussed with 
him or her.  

Naam: Oda Kerkvliet 

Supervisor: Dr. B. Mathijssen 

Datum: 22 april 2025 

1.2 Organisation (if applicable) 
Provide details on the organisation where the 
research takes place if this applies (in case of 
an internship). 

Niet van toepassing 

1.2 Description of the research project 

Provide a short description of the project and 
the central research question. 

Hoofdvraag: welke persoonlijke motivaties en 
maatschappelijke factoren beinvloeden de 
keuze voor veraarden als vorm van 
lichaamsbestemming en welke betekenis 
geven mensen hieraan? 

 

 

2 Data collection – the creation of data  

Which data formats or which sources are 
used in the project? 

For example: 

- theoretical research, using literature and 
publicly available resources 

- Survey Data 

- Field Data 

- Interviews 

Literatuur en interviews 

3.3  Methods of data collection 

What method(s) do you use for the collection 
of data. (Tick all boxes that apply) 

☒ Public sources (e.g. University Library) 

☐ Structured individual interviews  

☒ Semi-structured individual interviews  

☐ Structured group interviews 



91 
 

☐ Semi-structured group interviews  

☐ Observations 

☐ Survey(s) 

☐ Experiment(s) in real life (interventions) 

☐ Secondary analyses on existing datasets 

☐ Other (explain): 

 

 

 

 

3. Human subjects and research ethics 

3.1 How intrusive is your research? Can your 
research potentially have any harmful effects 
or consequences? 

 

For example, some resources, such as 
manuscripts can be fragile and brittle. Some 
materials may therefore become damaged in 
the process. Can your research activities also 
possibly lead to sacrilege, or contribute to 
social tensions within a community? Will 
your research deal with things that might be 
considered sacred to some people, and  that 
should not be profaned? Is there a significant 
environmental impact?  

No 

. 

3.2  

Does your research involve the participation 
of human subjects? 

 

IF YES: Please fill in the questions found in 
the appendix 3 on human subject research. 

 

Yes 

3.3 – Collecting personal data 

Will you be collecting personal data? (See 
appendix 4) 

Yes: 

- Age 
- Gender 
- Education 



92 
 

 

If you are conducting research with personal 
data you have to comply to the General Data 
Privacy Regulation (GDPR).  

 

What is personal data? 

Personal Data is any information relating to 
an identified or identifiable natural person 
(‘data subject’); an identifiable natural person 
is one who can be identified, directly or 
indirectly, in particular by reference to an 
identifier such as a name, an identification 
number, location data, an online identifier or 
to one or more factors specific to the 
physical, physiological, genetic, mental, 
economic, cultural or social identity of that 
natural person (art. 4 GDPR) 

https://www.gdpreu.org/the-regulation/key-
concepts/personal-data/ 

 

- Province 

 

Storage, Sharing and Archiving 

3.4  Where will the (raw) data be stored during 
research? 

If you want to store research data, it is good 
practice to ask yourself some questions: 

• How big is my dataset at the end of my 
research?  

• Do i want to collaborate on the data? 
• How confidential is my data? 
• How do I make sure I do not lose my 

data? 
The x: and y: drives of the RUG network are for 
most research projects the easiest and 
readily available solutions. Both drives are 
regularly backed- up, so no worries about 
that. If you need to share data within the RUG 
the y-drive is the best solution. Both drives 
are easily accessible from elsewhere by login 
into uwp.rug.nl 

☐ X-drive of UG network 

☐ Y-drive of UG network 

☐ (Shared) UG Google Drive 

☐ Unishare 

☒ Personal laptop or computer 

☒ External devices (USB, harddisk, NAS) 

☐ Other (explain): 

 



93 
 

For datasets that should be shared with 
students or with external research partners 
Unishare is an option. 

Need more information? Take a look at the 
site of the Digital Competence Centre (DCC)) 

Feel free to contact the DCC for questions: 
dcc@rug.nl   

3.5 Storage after your research 

Are you planning to store / archive  the data 
after you have finished your research? When 
yes, please explain where and for how long. 
Also explain who has access to these data 

NB do not use a personal UG network or 
google drive for archiving data! 

☐ X-drive of UG network 

☒ Y-drive of UG network 

☐ (Shared) UG Google Drive 

☐ Unishare 

☐ Personal laptop or computer 

☐ External devices (USB, harddisk, NAS) 

☐ In a repository (i.e. DataverseNL) 

☐ Other (explain): 

 

The retention period will be 10 years. 
3.6 Sharing of data 

With whom will you be sharing data during 
your research?  

 

For example, if you are taking an internship at 
a company, and you store UG-data on the 
drive of that company, then this would count 
as such.  

☐ Universities or other parties within the 
EU/EEA  

☐ Universities or other parties outside the 
EU/EEA 

☒ I will not be sharing data 

 
 

 
 

4 – Final comments  

Thank you for filling in the RDMP. 

Do you have any other information that was 
not addressed in this template that you think 
is useful to mention? 

No 

 

  



94 
 

Bijlage 8 Human Subject Research  

 

Please answer these questions when you do human subject research. Include this 
document in your BA or MA thesis as an appendix.  

In some cases an explanation is required. Please keep the answers brief, but avoid a 
telegram-style.  

1. Vulnerability 
 

1.1. Will the research project involve 
participants who are in any way 
vulnerable?  

 

 Explanation: human subjects may be 
"vulnerable persons", depending on the 
circumstances relating to the project and or 
the research subject.  

 

People may be vulnerable when for example: 

- they are below the age of 18, 

- they cannot freely give their consent or 
freely oppose participation in the research 
(e.g. students who have to participate in a 
research project in order to get credits); 

- they may not be fully able to form an opinion 
about the processing of their personal data 
(i.e. people with learning disabilities) 

- the processing of personal data about them 
could be harmful to them (e.g. processing of 
opinions of people about their current job). 

 

(See appendix 4.) 

My research project involves:  

 

- Adults (not vulnerable) ≥ 18 years  
 

Voluntary participation in interviews 

2. Providers of personal data  
2.1.  Who will provide the personal data to 

be used in the study?  
 

If the personal data will be provided by an 
external party (not being the student or the 
UG), please describe the party/parties and 

☒ Data is obtained from the participants 
directly (e.g. via interviews). 

☐ Data is supplied by the University of 
Groningen (e.g. a pre-existing data set that is 
offered by the UG). 



95 
 

indicate for each party whether an agreement 
has been signed. This may be the case when 
you do an internship or if e.g. a hospital 
provides you the data.  

 

In the case of interviews or surveys, the 
researcher provides the data himself. These 
data can be obtained from the subjects, or 
supplied by the UG (in case if you are going to 
use data sets that already exist, secondary 
use.) 

☐ Data have been supplied by an external 
party (please explain below). 

 

2.2. Is (informed) consent) of the research 
subjects  necessary in order to process the 
data? 

 

- Yes, informed consent is required.  
Written consent has been obtained prior to 
interview. 

2.3.  Will participants be enlisted in the 
project without their knowledge and/or 
consent? (E.g. via covert observation of 
people in public places, or by using social 
media data.) 
 

No 

 

2.4. How will you recruit participants?  
 

 

Via the Stichting Veraarden and additional via 
an inviatation on online platform LinkedIn. 

 

3. Safety 
3.1.  How might your research have a direct 

impact on the lives of your research 
participants? Are there any doubts or 
concerns regarding the  safety and /or 
wellbeing of the research participants 
during the research period? 

 

Impact can happen during and after the 
research project. For example, because their 
life world is interfered with; it may be 
dangerous for them to work with you; their 
privacy is at stake; or when the research may 
make them feel uncomfortable in any way. 

None 

3.2. Are there any doubts or concerns 
regarding your own safety and /or wellbeing  
(or of any of your fellow students) during the 
research period? 

No 

 



96 
 

3.3. How will you handle the risks of your 
research project? 

Not applicable 

 

4. Categories of personal data that are 
processed  

☐ Nationality 

☐ BSN (Citizen's Service Number) or V-
number (registration number)  

☐ Name and address details 

☐ Telephone number 

☐ Email address 

☐ IP-addresses and/or device type  

☐ Job information  

☐ Information revealing racial or ethnic origin  

☐ Information revealing a person's political 
opinions  

☐ Information about a person's physical 
health  

☐ Information on a person's mental health 

☐ Information about a person's sex life or 
sexual orientation 

☐ Information revealing religious or 
philosophical convictions 

☐ Information revealing membership of a 
trade union  

☐ Biometric information 

☐ Genetic information  

☐ Criminal record  

☒  Other (please explain below) 

- Age 
- Province 
- Education 
- Gender 

5. Technical/organisational measures  
 

5.1 Select which of the following security 
measures are used to protect personal data. 

☒ Pseudonymisation 

☒ Anonymisation  

☐ File encryption  



97 
 

 

See the FAQ for more information on the 
difference between pseudonymisation and 
anonymisation. 

☐ Encryption of storage  

☐ Encryption of transport 

☒ Restricted access rights 

☐ VPN 

☐ Regularly scheduled backups 

☐ Physical locks (rooms, drawers/file 
cabinets) 

☐ None of the above 

☐ Other (describe below): 

 

6. Data transfer 
 

6.1. Is there any personal data transferred 
to countries outside the European Economic 
Area (EU, Norway, Iceland and Liechtenstein), 
or will you conduct research in any non-
EU/EEA country?  
 

 

No 

 

 

When you would like help filling in the form, or when you have questions or remarks, please 
discuss this with your supervisor, or contact the faculty’s privacy and security coordinator: 
h.a.ten.have@rug.nl 

 

 
 

 

 

 


