Veraarden: een keus voor de toekomst

Onderzoek naar persoonlijke motivatie, maatschappelijke factoren en betekenisgeving bij

de keuze voor veraarden als vorm van lichaamsbestemming

Foto afkomstig van website Recompose.life

Masterscriptie Geestelijke Verzorging
Rijksuniversiteit Groningen

Faculteit Religie, Cultuur en Maatschappij

Begeleider: Mw. Dr. B.M.H.P. Mathijssen

Tweede beoordelaar: Mw. Dr. K.E. Knibbe

Oda Kerkvliet (s4195043)
Augustus 2025



“Death is not opposite of life.
Forthe simple reason it is part of life.
Birth and death are two points

in the same cycle of life”

-Vandana Shiva-



Samenvatting

In deze scriptie staat de vraag centraal waarom mensen kiezen voor veraarden, een
duurzame vorm van lichaamsbestemming waarbij het lichaam gecomposteerd wordt tot
vruchtbare aarde. Doel is om inzicht te krijgen in persoonlijke motivaties, maatschappelijke
factoren en de betekenisgeving die mensen tot deze keuze brengt.

Het kwalitatief onderzoek is verricht aan de hand van vijftien semi-gestructureerde
interviews en uitgevoerd met behulp van thematische analyse, gebaseerd op een
conceptueel model van betekenisgeving.

De resultaten laten zien dat persoonlijke motivaties vooral gebaseerd zijn op
ethische en ecologische verantwoordelijkheid voor de bestemming van het lichaam na de
dood. Daarbij spelen het verlangen om iets terug te doen voor de aarde, schuldgevoel over
het belasten van het milieu en de wens om zelf te kunnen bepalen wat er met het lichaam
gebeurt een rol. Maatschappelijke factoren van invloed zijn onder meer individualisering,
kritiek op bestaande uitvaartpraktijken en secularisatie.

Veraarden wordt door deelnemers ervaren als een moreel juiste, esthetisch
troostrijke en existentieel betekenisvolle keuze die past bij hun waarden en levenshouding.

Aanbevolen wordt om deze motieven mee te nemen in beleidsvorming rond zowel

nieuwe als bestaande vormen van lichaamsbestemming.



Voorwoord
Deze scriptie markeert een bijzonder moment: tegelijk met het afronden van mijn studie ga
ik met pensioen als verloskundige/docent. De ‘circle of (working) life’ is daarmee rond.

De keuze voor dit onderwerp sluit hier mooi op aan: elk begin kent een einde en
samen vormen ze de kringloop van het leven. Als verloskundige stond ik aan het begin van
het leven; met veraarden richt ik me op het einde. Wat mij opvalt, is het verschilin
benadering: zwangerschap en geboorte worden zorgvuldig voorbereid, het stervensproces
blijft vaak onbesproken. Toch zijn het beide existentiéle overgangen, momenten die raken
aan vragen over betekenis, verbondenheid en vergankelijkheid. Ze markeren een grens
tussen onbekende werelden: wat er voor onze geboorte was, weten we niet en wat er na de
dood komt, evenmin. In die zin spiegelen ze elkaar, met een gedeelde behoefte aan zorg,
aandacht en geborgenheid.

Deze scriptie kon ik alleen schrijven dankzij de openheid van de deelnemers, die
bereid waren hun persoonlijke gedachten en gevoelens te delen. Tijdens de interviews was
voelbaar hoezeer mensen behoefte hadden om over dit onderwerp in gesprek te gaan.

Mijn dank gaat uit naar Brenda Mathijssen voor haar prettige en zorgvuldige
begeleiding. Haar scherpe blik en opbouwende feedback hebben mij verder geholpen met
schrijven. Dank ook aan Kim Knibbe voor haar rol als tweede begeleider.

Mijn dank gaat ook uit naar Catja die als een ‘vroedvrouw’ naast me stond in dit
proces. Op een liefdevolle wijze heeft ze mij gestimuleerd om deze ‘bevalling’ tot een goed
einde te brengen. Elsa en Geert wil ik bedanken voor hun waardevolle bijdragen. Elsa, zelf
ervaringsdeskundige op het gebied van het schrijven van een masterscriptie, las mee en
voorzag mij steeds weer van bruikbare adviezen. Geert vertaalde mijn conceptuele model
moeiteloos naar een heldere grafische weergave. Wat een rijkdom om zulke betrokken,
creatieve en kundige kinderen te hebben.

Dank aan mijn studiegenoten voor de steun en het delen van lief en leed de
afgelopen jaren.

En vooral veel dank aan Nico voor zijn hulp bij het transcriberen, zijn kritische blik op

de eindversie en zijn steun tijdens dit proces. Nu komt er eindelijk tijd voor andere plannen.



Inhoudsopgave

SAMIENVATTING . eniiiiniiiiiiri et ettt et e et e et e eaetaenatanseanenataenstasneeasnsnseasneensnsens 3
RV L0 X0 07 oY o PN 4
T INTrOAUCTIE ...oeeeiei et e e e 7
2. TheoretisCh Kader...........cccoouiiiiiiiiiiiiiiii e 11
2.1ZIingeVING €N DETEKENIS ..eniniiiiiiiieii et ee e et et e et e ee e eanenenenan 11
2.2 BetEKENISGEVING cuininiiiiiiiii ettt e e s e ettt e e e e e e e araanaaans 14
2.3 Maatschappelijke OntWIKKELINGEN ... uuiniei ettt e e e enas 20
2.4 Het lichaam als bron van betekenis .......c.oiuiiiiiiiiiiiiiiii e 23
2.5 Vergroening uitvaartpraktijKen ..o iiiiiri e e eeas 24
2.6 Traditioneel toegestane uitvaartpraktijKen .......c.oeeeiriiiiriniiiriiee e eaeenes 28
2.7 Samenvatting €N CONCLUSIE ..uuiuiuii et e e e e e e e e enaanan 28
3. MethodolOoZIe .....ouiiiiiii ettt e et et e e e e e e e e 30
4. Resultaten enanalySe .........ccoiiiiiiiiiiiiiiiiiiir et e e e 41
4.1 Waarden en betekenisgeving rond veraarden......ccveeeeieiiiiiiiniiniiiniiireeeieeeeneeenens 41
4.1.1 Ethische waarden ........ccoiiiiiiiiiiiiiiiiiiii e 42
4.1.2 Esthetische Waarden.........ccceuviiiiiiiiiiiiiiii e 44
4.1.3 EXistenti€le Waarden .......cocoviiiiiiiiiiiiiiiii e 46

4. 1.4 CONCLUSIB...iuiiiiiiiiiii it eaas 48

4.2 Persoonlijke, sociale en ecologische MOotieVeN .......cuvviiiiiiiiiiiiiiiiicrrce e 49
4.2.1 PersOONlijKe CONTEXE...uiuiiiiiiiiiieiee et ee ettt e e e eeeaesesesassnanenan 49
4.2.2 S0CIALE CONTEXT . iuiiiiiiiii it ee e e eaaae 52
4.2.3 ECOLOZISCHE CONTEXT..euiuiiiiiiiii ittt et et et e eaa e sa e eaneenaanansens 56
A.2.4 CONCLUSIB . .uintiiiiii ittt e e et e e s e ea et eaaae 59

4.3 Betekenisgeving rondom sterfelijkheid, afscheid en rouw.......cccoooiiiiiiiiiiiininann.. 60
e Tt B (=Y 1= U | g 1= o S 60
4.3.2 ATSCREI ccuiiniiiiiiiiii et 62
B TR 28 {0 11 1 PP 63

4.4 CoNCLUSIE BN ISCUSSIB..c.uiutiiiiiiiiiiiiiiiii ettt e e e e ea e eaaes 65



5. Conclusie, discussie enaanbevelingen ..............coooiiiiiiiiiiiiiiiiieier e 66
5.1 Antwoorden OP de dEEIVIAZEN ...cuinin ittt eeeeeeteteteeeenenensnsarasasasnannnes 66
5.2 Reflectie op het theoretisCh Kader ... e 68
5.3 NIEUWE INZICNTEN .oeuiiiiiiiiiiiiii e 69
5.4 Sterke en zwakke punten van het onderzoek.......cceuveeiiiiiiiiiiiiiniiiiiiiieineneenenes 70
5.5 Implicaties voor theorie, praktijk en beleid .......cueeeiniiiiiieceens 71
5.6 CONCIUSIE ittt ettt e e e b e e e aaas 73

BibliOgGratie .....c.oeiiii et e e e eas 74

=TT = =11 o T 81

BiJlage T TOPICL ST .vniniiiiii ittt et et et e e e e e e e e s e e eaansananens 81

Bijlage 2  Oproep LINKEAIN ...cenie et e e e e e e e e e e eas 82

Bijlage 3 Informatieblad Onderzoek Veraarden ........ccveiniiiiiniiiiiieiiiinieeireeeeeeeeanenens 83

Bijlage 4 Demografische gegevens geinterviewden (onder pseudoniem) .........c.cccuuee... 86

Bijlage 5 Benoemde aspecten van veraarden met daaraan gekoppelde waarden ......... 87

Bijlage 6 MoOtieVeN VOOI VEIAaArdEN ...cuiuininiiiiieeeeeeteieereneeneenenrarasaeeereenenenenenensnsnsanes 89

Bijlage 7 Template Data Management Plan.......cccooveiiiiiiiiniiieei e er e e e enens 90

Bijlage 8 Human SubjeCt RESEArCh....c.vniniiii e 94



1. Introductie

Context en achtergrond

De manier waarop samenlevingen omgaan met de dood is niet alleen een culturele en
religieuze kwestie, maar heeft ook ecologische en ethische aspecten in zich die meer en
meer aandacht krijgen. In een tijd waarin de klimaatcrisis steeds urgenter wordt gevoeld en
duurzaamheid een integraal onderdeel is van maatschappelijke discussies, zoeken
mensen naar alternatieve methoden van lichaamsbestemming die beter aansluiten bij hun
waarden en overtuigingen (Robertson, 2022; Mathijssen, 2025). Veraarden is zo’n methode
waarbij het lichaam van de overledene op een gecontroleerde manier gecomposteerd
wordt naar vruchtbare aarde (Do, 2024).

Traditionele methoden van lichaamsbestemming hebben een aantoonbare impact
op het milieu (Cooperatie DELA, 2024). Volgens de Gezondheidsraad (2020) leidt cremeren
tot de uitstoot van broeikasgassen en fijnstof wat het milieu extra belast. Bij een
traditionele begrafenis is met name het importeren en vervolgens vormgeven van
grafstenen belastend (Cooperatie DELA, 2024).

De noodzaak tot maatschappelijke ecologische transitie wordt breed onderbouwd
in wetenschappelijke literatuur. In het rapport World Scientist’ Warning of a Climate
Emergency’, ondertekend door duizenden wetenschappers, wordt gewezen op de
gevolgen van klimaatverandering en de noodzaak om veranderingen aan te brengen in het
huidige systeem om verdere ecologische schade zoveel mogelijk te beperken (Ripple et al.,
2020). De auteurs benadrukken dat vermindering van broeikasemissies, het behoud van
ecosystemen en de transitie naar een circulaire economie cruciale stappen zijn om de
aarde leefbaar te houden. Dit vraagt niet alleen om verandering in consumptiepatronen en
energieverbruik, maar ook om herziening van sectoren zoals de afvalverwerking en de
uitvaartbranche. Een belangrijke aanbeveling uit dit rapport is om over te stappen op
technieken die minder afhankelijk zijn van eindige grondstoffen.

Dit sluit aan bij de beoordelingscriteria van de Gezondheidsraad (2020), die stelt dat

nieuwe vormen van lichaamsbestemming moeten voldoen aan de volgende drie criteria:



duurzaamheid, veiligheid en waardigheid. Veraarden lijkt binnen deze kaders te passen en
sluit aan bij de principes van circulaire economie. De menselijke compost kan bijdragen
aan bodemvruchtbaarheid en biodiversiteit, terwijl het een minimale belasting voor het
milieu zou opleveren. In de Verenigde Staten en in verschillende Duitse deelstaten is deze
methode al toegestaan.

Ondanks de potentiéle voordelen is veraarden in Nederland nog niet officieel erkend
als toegestane vorm van lichaamsbestemming. De Gezondheidsraad erkende wel in 2020
dat de waardigheid van de overledene geborgd wordt en dat veraarden waarschijnlijk
milieuvriendelijker is dan de traditionele methoden. Verder stelde de Gezondheidsraad
(2020) dat er meer informatie nodig was over de exacte milieueffecten en de mogelijke
risico’s van pathogenen en medicijnresten in de bodem. Inmiddels zijn er nieuwe
wetenschappelijke onderzoeken uitgevoerd in Duitsland en de Gezondheidsraad
heroverweegt momenteel de toelating van veraarden als duurzaam alternatief van
lichaamsbestemming. In 2025 stelt zij op verzoek van de minister een commissie in om de

toelaatbaarheid van veraarden opnieuw te evalueren (Veraarden, z.d.).

Relevantie en doelstelling

De discussie over duurzame lichaamsbestemming is van toenemend belang, mede gezien
de verwachte stijging van het aantal sterfgevallen als gevolg van de vergrijzing van de
naoorlogse geboortegolf en de daarmee gepaard gaande milieubelasting
(Sterfte/Volksgezondheid en Zorg, z.d.).

Dit onderzoek draagt bij aan zowel de wetenschappelijke als de maatschappelijke
discussie. Op maatschappelijk niveau biedt het inzicht in de motivaties achter de keuze
voor veraarden, wat kan bijdragen aan het publieke debat en de actuele beleidsvorming
rondom de mogelijke toelating en regulering van deze methode in Nederland. Op
wetenschappelijk vlak levert het een eerste, verkennende en verdiepende bijdrage aan de
kennis en betekenisgeving rondom veraarden en de invloed van persoonlijke en

maatschappelijke waarden op deze keuze.



Waar de Gezondheidsraad zich richt op de praktische, technische en juridische
haalbaarheid van veraarden, ontbreekt nog een diepgaand inzicht in de motivaties van
mensen die deze methode overwegen. Dit onderzoek richt zich daarom op de vraag welke
overwegingen een rol spelen bij mensen die kiezen voor veraarden als vorm van
lichaamsbestemming. Hierbij wordt niet uitsluitend gekeken naar duurzaamheid, maar ook
naar factoren zoals persoonlijke overtuigingen, spirituele aspecten en de wens om op een
bepaalde manier herinnerd te worden. Deze bredere benadering erkent dat
lichaamsbestemming niet alleen een technisch proces betreft, maar ook impact heeft op

het welzijn van de stervende en diens naasten.

Onderzoeksvraag en deelvragen

Om inzicht te krijgen in de keuze voor veraarden richt dit onderzoek zich op de volgende

hoofdvraag:

Welke persoonlijke motivaties en maatschappelijke factoren beinvloeden de keuze
voor veraarden als vorm van lichaamsbestemming, en welke betekenis geven

mensen aan deze keuze?

Om antwoord te kunnen geven op de hoofdvraag zijn de volgende deelvragen opgesteld:
1. Hoe wordt betekenisgeving omschreven in de literatuur?
2. Welke ethische, esthetische en existentiéle waarden vinden mensen belangrijk bij
veraarden?
3. Welke persoonlijke, sociale en ecologische motieven spelen een rol bij de keuze
voor veraarden?
4. Hoe helpt de keuze voor veraarden mensen bij het omgaan met sterfelijkheid,

afscheid en rouw?



Onderzoeksopzet

Om inzicht te krijgen in de beweegredenen achter de keuze voor veraarden, is een
kwalitatief onderzoek uitgevoerd bestaande uit literatuurstudie en vijftien
semi-gestructureerde interviews. In de interviews is onderzocht welke factoren van invloed
Zijn op deze keuze. Wordt de keuze voornamelijk gemaakt vanuit milieuoverwegingen, of
zZijn er ook andere waarden en emoties die hierin meespelen? Hoe verhoudt de persoonlijke

keuze zich tot bredere maatschappelijke debatten over duurzaamheid?

Leeswijzer

De scriptie is opgebouwd uit vijf hoofdstukken waarvan dit hoofdstuk (Introductie) het
eerste is. In hoofdstuk twee is een theoretisch kader geschreven. Hierbij is op basis van
literatuuronderzoek het concept betekenisgeving onderzocht, zijn de belangrijkste
theorieén en modellen opgenomen die relevant zijn voor dit onderzoek en is beschreven
wat er onder veraarden wordt verstaan. De eerste deelvraag wordt hiermee beantwoord.
Hoofdstuk drie beschrijft de methodologie. Hierin staat meer informatie over de
deelnemers, hoe de data zijn verzameld en de analyse is uitgevoerd. Hoofdstuk vier ordent
de verzamelde data, geeft een beschrijving van de resultaten van het onderzoek en
beantwoordt de deelvragen twee, drie en vier. In hoofdstuk vijf volgt de conclusie, discussie

en aanbevelingen.

10



2. Theoretisch kader

In deze studie staat de vraag centraal welke persoonlijke motivaties en maatschappelijke
factoren van invloed zijn op de wijze waarop mensen betekenis geven aan veraarden. Dit
theoretisch kader begint dan ook met een definitie en conceptualisering van
betekenisgeving. Vervolgens worden de maatschappelijke factoren besproken die van
invloed kunnen zijn op de acceptatie en betekenisgeving van het proces van veraarden.
Daarna wordt aandacht besteed aan de wijze waarop het lichaam na de dood van
betekenis kan zijn binnen rituele en ecologische kaders. Ten slotte wordt ingegaan op de
vergroening van de uitvaartpraktijk. Het proces van veraarden wordt daarbij toegelicht,
evenals in het kort de wettelijk toegestane vormen van lichaamsbestemming. De
persoonlijke motivaties rondom veraarden zijn verder onderzocht door middel van
interviews. Dit theoretisch kader biedt daarmee de nodige achtergrond om de

onderzoeksresultaten beter te begrijpen.

2.1 Zingeving en betekenis
Dit onderzoek richt zich op de wijze waarop mensen betekenis geven aan veraarden als
vorm van lichaamsbestemming. Het is daarom van belang om toe te lichten wat onder
betekenisgeving wordt verstaan en hoe dit zich verhoudt tot het verwante begrip zingeving.

Eerst kijk ik naar het dagelijks gebruik van deze woorden en vervolgens naar de wijze
waarop deze termen in de literatuur worden gebruikt. Daarbij is gekozen om zingeving te
benaderen vanuit drie invalshoeken: de beroepstandaard voor geestelijk verzorgers
(Beroepsstandaard Geestelijk Verzorger, 2019) , de visie van Alma (2020), en de definitie
binnen de palliatieve zorg die gebruik maakt van de consensusdefinitie zoals beschreven
door Puchalski et al. (2014). De beroepsstandaard is opgenomen omdat deze aansluit bij
mij als student van de masteropleiding Geestelijke verzorging. De andere twee
invalshoeken zijn gekozen omdat zij vormen van zingeving omschrijven met aandacht voor
verbondenheid met de natuur, wat ook bij veraarden een belangrijk element is.

In de meest algemene en dagelijkse betekenis van de woorden ‘zingeving’ en

‘betekenis’, verwijst betekenis naar het toekennen van waarde aan iets, terwijl zingeving

11



gaat over het zoeken naar die betekenis (van Dale, z.d.). Vanuit dat perspectief is zingeving
dus de zoektocht van hoe wij als mensen betekenis geven aan wat ons omringt.

In het wetenschappelijk onderzoek echter bestaat er niet één duidelijke definitie over
zingeving en betekenisgeving. Betekenisgeving, zingeving maar ook spiritualiteit en religie
zijn begrippen die afhankelijk van discipline, culturele context en onderzoekskader anders
worden ingevuld. In de Engelstalige literatuur wordt de term ‘zingeving’ vaak aangegeven
met de begrippen ‘religion’ en/of ‘spirituality’. Deze begrippen komen grotendeels overeen
met het Nederlandse begrip zingeving, dat doorgaans ook spiritualiteit en religie omvat. In
de beroepstandaard voor geestelijk verzorger (VGVZ, 2015) is gekozen voor zingeving als
overkoepelende term, waaronder ook religie en spiritualiteit vallen.

In die beroepsstandaard wordt de relatie tussen zingeving en betekenisgeving duidelijk
omschreven. De VGVZ (2015) omschrijft zingeving als “het actieve, informele en individuele
aspect van het proces waarmee mensen hun leven ordenen en betekenis geven”. Zingeving
is de persoonlijke ervaring of zoektocht naar wat ertoe doet. Betekenisgeving wordt
omschreven als het proces van duiden, interpreteren en structureren van ervaringen
binnen een bredere levensoriéntatie (VGVZ, 2015). Hier wordt de tweedeling tussen
zingeving als een zoektocht naar betekenisgeving goed zichtbaar.

Volgens Alma (2020) zorgen de begrippen zingeving en betekenisgeving regelmatig voor
verwarring. Enerzijds worden ze vaak als synoniem gebruikt: al ons handelen heeft
betekenis en geeft daardoor zin. Anderzijds wordt zingeving soms in enge zin gebruikt als
synoniem van spiritualiteit, en daarmee als een onderdeel van betekenisgeving. Alma
(2020) spreekt om die reden liever over het verlangen naar zin en het opdoen van
zinervaring. Dit verlangen naar zin beschouwt zij als een menselijke drijfveer om betekenis
te geven aan het leven, aan ervaringen, relaties en de wereld om ons heen. Zin ontstaatin
relatie met anderen en met de wereld, en is een dynamisch proces.

Die verbondenheid kan zich op verschillende manieren uiten: in contact met andere
mensen, maar ook in relatie tot de natuur, kunst of het transcendente. Alma (2020)
onderscheidt drie dimensies in het verlangen naar zin: existentieel, ethisch en esthetisch.

De existentiéle dimensie betreft het gevoel van verbondenheid met anderen, de natuur en

12



het universum als geheel. Het gaat om de zoektocht naar en het ervaren van diepere
betekenis en transcendentie. De ethische dimensie betreft de morele waarden en keuzes
die mensen maken in hun leven. Het gaat om het handelen volgens ethische principes en
het bijdragen aan het welzijn van anderen en de wereld. De esthetische dimensie behelst
het streven naar schoonheid, bijvoorbeeld in kunst of natuur, en verwondering als bron van
zinervaring. Verbeelding speelt hierbij een rol in het zoeken naar zin. Verbeelding helpt om
het leven op nieuwe manieren te begrijpen en om alternatieve betekenissen te ontdekken
(Alma, 2020). Kortom, voor Alma is het verlangen naar zin een manier die mensen aanzet
om betekenisvolle verbindingen aan te gaan met zichzelf, anderen en de wereld met behulp
van de kracht van verbeelding. De drie genoemde dimensies tonen de gelaagdheid van het
menselijk verlangen naar zin.

Dat de natuur een bron van zinervaring is, blijkt uit de manier waarop mensen de natuur
ervaren als een plek van rust, verbondenheid en openheid. Van Trigt et al. (2003) laten zien
dat zulke ervaringen vaak elementen bevatten die met spiritualiteit worden geassocieerd,
zoals het gevoel deel uit te maken van een groter geheel.

Waar religie vroeger een belangrijke bron van spiritualiteit/zingeving was, is dit door de
secularisatie afgenomen (Davies, 2015). Religieuze tradities en rituelen rond de dood
worden niet langer door iedereen gedeeld, maar worden vaker aangepast aan persoonlijke
voorkeuren en leefstijl van betrokkenen (Davies, 2015). In de context van de palliatieve zorg
ontstond tegen deze achtergrond de behoefte om spiritualiteit breder te definiéren. In de
palliatieve fase worden patienten en hun naasten geconfronteerd met sterfelijkheid en
verlies, wat existentiéle vragen oproept (PZNL, 2018).

Om tot een werkbare en inclusieve definitie van spiritualiteit te komen binnen de
zorgcontext, werd in 2009 een internationale consensusbijeenkomst gehouden (Puchalski
et al., 2014). Deelnemers waren professionals uit zorg, ethiek en beleid. De focus lag
aanvankelijk op de palliatieve zorg, maar de ontwikkelde definitie bleek zodanig breed
toepasbaar dat deze sindsdien ook wordt gebruikt in andere domeinen van zorg, onderwijs
en beleid. De onderstaande definitie is voortgekomen uit deze consensusbijeenkomst

(Puchalski et al., 2014, p.644):

13



“Spirituality is the dynamic dimension of human life that relates to the way persons
(individual and community) experience, express and/or seek meaning, purpose and
transcendence, and the way they connect to the moment, to self, to others, to

nature, to the significant, and/or the sacred.”

In deze scriptie sluit ik aan bij deze consensusdefinitie van spiritualiteit van Puchalski et
al. (2014) als ook bij de dimensies van zinervaring van Alma (2020). Puchalski vat zingeving
op als een dynamische dimensie van het menselijk bestaan, gericht op het ervaren,
uitdrukken en zoeken naar betekenis, doel en verbondenheid. De drie dimensies van
zinervaring van Alma sluiten hier goed op aan. De ethische dimensie komt overeen met de
relationele aspecten van spiritualiteit bij het zoeken naar betekenis en doel. De esthetische
dimensie past bij het verbonden zijn met het moment en de natuur. De existentiéle
dimensie sluit aan bij het streven naar betekenis, transcendentie en het heilige. De
verbondenheid met de natuur binnen deze definitie sluit nauw aan bij het concept
veraarden, waarbij het gecomposteerde lichaam weer onderdeel kan worden in de
kringloop van de natuur.

Samenvattend zijn zingeving en betekenisgeving nauw verbonden zijn, maar worden
verschillend ingevuld afhankelijk van context en discipline. Zingeving verwijst naar een
dynamisch proces in een zoektocht naar wat ertoe doet, terwijl betekenisgeving meer duidt
op hetinterpreteren en ordenen van ervaringen. Binnen de VGVZ (2015) fungeert zingeving
als overkoepelend begrip. Alma (2020) kiest voor het begrip ‘verlangen naar zin’ als
menselijke drijfveer en benadert dit vanuit een existentiéle, ethische en esthetische
dimensie. Deze dimensies, die de gelaagdheid tonen van het verlangen naar zin, zie ik als

een aanvulling op de consensustheorie van Puchalski (2014).

2.2 Betekenisgeving
Betekenisgeving speelt een cruciale rol in hoe mensen hun wereld ervaren en begrijpen.
Het helpt niet alleen om gebeurtenissen te verklaren, maar ook om onszelf en onze relaties

te begrijpen.

14



Betekenisgeving als relationeel proces

Baumeister definieert betekenisgeving als ‘a mental representation of possible
relationships among things, events, and relationships’. Het gaat hier vooral over verbinding:
betekenis verbindt ervaringen en elementen van het leven met elkaar (Baumeister, 1991).
Smit (2015) voegt toe dat betekenisgeving een vorm van duiding is: het interpreteren van
relaties tussen mensen, dingen of gebeurtenissen. Dit benadrukt het interpretatieve
karakter van betekenisgeving, zoals ook blijkt uit onderzoek van Van Elk en Aleman (2016),
die aantonen dat mensen voortdurend proberen samenhang te creéren tussen hun
waarnemingen en bestaande overtuigingen. Volgens Alma en Smaling (2010) vindt
betekenisgeving vaak onbewust plaats, vooral wanneer het leven als vanzelfsprekend
wordt ervaren.

Park (2010, 2017) maakt een onderscheid tussen twee vormen van betekenisgeving:
globale betekenis en situationele betekenis. Globale betekenis heeft betrekking op bredere
overtuigingen en waarden over het leven: een wereldbeeld waarin men ideeén heeft over
zichzelf, anderen en de wereld als geheel. Situationele betekenis daarentegen heeft
betrekking op hoe mensen specifieke gebeurtenissen interpreteren. Wanneer een
gebeurtenis past binnen het globale betekenissysteem, ervaart men doorgaans
samenhang, verbinding en psychisch welzijn (Park, 2017). Maar wanneer een ervaring
haaks staat op iemands wereldbeeld, bijvoorbeeld als iets als onbegrijpelijk,
onrechtvaardig of zinloos wordt ervaren, ontstaat er innerlijke spanning. Die spanning zet
het betekenisgevingssysteem in werking: men probeert dan actief de situatie te
herinterpreteren of men past de globale betekenis aan (Park, 2010).

Hoewel betekenisgeving vaak zichtbaar wordt in tijden van verlies of crisis, is het
een altijd aanwezig proces (Park, 2010). Wanneer verbinding met een groter geheel
ontbreekt, kan zinloosheid worden ervaren (Smit, 2015). Susen (2019) benadrukt echter dat
negatieve ervaringen ook productief kunnen zijn; zij vormen niet alleen een verlies, maar
kunnen juist aanzetten tot heroriéntatie en nieuwe vormen van betekenisgeving. Alma
(2023) sluit hierop aan door te stellen dat betekenisgeving relationeel ontstaat, mits

mensen zich openstellen en wederkerigheid ondervinden.

15



Betekenisgeving, resonantie en wederkerigheid

Volgens Rosa (2019) ontstaat verbondenheid via resonantie: een wederkerige relatie waarin
mens en wereld elkaar raken, beinvloeden en transformeren.

Rosa beschrijftin zijn resonantietheorie hoe de moderne focus op versnelling,
efficiéntie en controle is komen te liggen. Mensen raken daardoor steeds vaker vervreemd
van hun omgeving omdat ze zich niet meer verbonden voelen met wat ze doen of
meemaken, bijvoorbeeld in bureaucratisch werk of door het leven in een constante stroom
van verplichtingen (Rosa, 2018).

Het tegenovergestelde van vervreemding is resonantie. Resonantie, waarbij mensen
diep verbonden zijn met hun omgeving, is essentieel voor betekenisgeving (Rosa, 2018).
Het gaat om een wederzijdse relatie waarin mens en wereld elkaar raken, op elkaar
reageren en daardoor veranderen. Dit is een proces dat zich niet laat plannen of
controleren maar zich kenmerkt door openheid en onvoorspelbaarheid (Walter, 2025).

Rosa gaat uit van drie soorten resonerende relaties (ook wel assen genoemd) tussen
een persoon en de wereld. Horizontale resonantie (mens tot mens) heeft betrekking op de
relaties tussen mensen. Liefde, vriendschappen, familieverbanden, burgerschap en zelfs
politieke verhoudingen zijn voorbeelden van sociale resonanties. Diagonale resonantie
(mens tot systeem) heeft betrekking op de relatie met institutionele en maatschappelijke
groepen en structuren in bijvoorbeeld werk, onderwijs, sport en zorg. Deze as verwijst ook
naar hoe mensen zich verhouden tot zaken als technologie, gebouwen,
gebruiksvoorwerpen of kunst, voor zover deze deel uitmaken van zulke systemen. Verticale
resonantie (mens tot natuur/transcendente) verwijst naar de verbinding met existentiéle
dimensies, zoals kunst, natuur of spiritualiteit (Rosa 2019). Het transcendente vat ik hierbij
op zoals Smit (2015) het heeft beschreven, namelijk als iets overstijgends waarbij er sprake
is van ‘meer dan’ (het menselijke, het tijdelijke of het wereldlijke) zoals zichtbaar wordt in
ervaringen rond vergankelijkheid en kringloop.

Om de betekenislagen rondom veraarden systematisch te analyseren, is gekozen
voor een conceptueel model dat Alma’s driedeling van zinervaring en Rosa’s

resonantietheorie combineert. Dit heb ik samengebracht in een cirkelvormig conceptueel

16



model voor betekenisgeving rondom veraarden (zie figuur 1) dat richting geeft aan de
analyse van de interviews.

Veraarden raakt op verschillende manieren aan de ethische, esthetische en
existentiéle dimensies van zinervaring van Alma en aan de drie resonantie-relaties van
Rosa: sociaal, materieel en existentieel. In het model worden deze theoretische kaders

samengevoegd.

Figuur 1: Conceptueel model voor betekenisgeving rondom veraarden

Ecologisch

Ethisch Sociaal Esthetisch

Persoonlijk

Existentiéel

Het model bestaat uit drie onderling verbonden cirkels die elke een domein van
betekenisgeving rondom veraarden vertegenwoordigen: het persoonlijke, het sociale en het
ecologische domein. Deze domeinen corresponderen met respectievelijk het individu, de
samenleving en de natuur. De resonantie-relaties lopen door alle drie de domeinen heen,
maar resoneren niet in elk domein even sterk. De horizontale resonantie (mens tot mens)
komt overeen met de persoonlijke cirkel. De diagonale resonantie (mens tot systeem) komt
tot uiting binnen het sociale domein, maar beinvloedt ook het persoonlijke en ecologische
domein. Verticale resonantie (mens tot natuur of het transcendente) is met name aanwezig
in het ecologische domein. Om de cirkels heen zijn Alma’s drie dimensies van zingeving

(ethisch, esthetisch en existentieel) aangegeven.

17



Om deze benadering verder te concretiseren, is het model ook uitgewerkt in een

matrix (tabel 1). Hierin worden de drie zingevingsdimensies gecombineerd met de drie

domeinen, wat resulteert in negen betekenisvelden. Elk veld vertegenwoordigt een

invalshoek op hoe mensen betekenis geven aan veraarden. Deze velden kennen echter

geen scherpe scheidslijn.

Tabel 1: conceptueel model voor betekenisgeving in matrixvorm

Persoonlijk

(mens-mens)

Sociaal

(mens-systeem)

Ecologisch

(mens-natuur/spiritualiteit)

Ethisch

(afweging goed-
kwaad, acties en
keuzes die moreel

juist zijn)

Morele overwegingen in
persoonlijke relaties,
gericht op verbondenheid

en verantwoordelijkheid

Verantwoordelijkheid
binnen maatschappelijke

structuren en systemen

Morele plicht ten aanzien
van natuur, toekomstige
generaties en ecologisch

evenwicht

Esthetisch

(ervaren van
schoonheid in
kunst, cultuur en

natuur)

Ervaring van schoonheid
en troostin relaties en
symbolische nabijheid

(herinneringsobjecten)

Ervaring van schoonheid
in rituelen, kunst,

vormgeving van afscheid

Schoonheid, harmonie en
symboliek in de natuur en

kringloop van het leven

Existentieel

(zoeken naar de
betekenis van het
bestaan: wat
betekent het om te
leven, hoe gaan we

om met de dood)

Persoonlijke zingeving en
levensvragen waarbij
betekenisgeving en
verbondenheid in relatie

tot anderen

Betekenis via het
narratief, rituelen en

collectieve herinnering

Opgaan in het grotere
geheel, reflectie op leven
en sterven vanuit een
gevoel van verbondenheid

met de natuur

18




Dit conceptueel model biedt handvatten om de verschillende manieren waarop
mensen betekenis geven aan veraarden te verkennen. Tegelijkertijd vraagt dit model om
een kritische reflectie. Het gaat uit van een bepaalde invalshoek om betekenisgeving te

benaderen waardoor andere perspectieven mogelijk buiten beeld blijven.

Kritische reflectie op het conceptueel model van betekenisgeving rondom veraarden

Rosa’s resonantietheorie biedt een waardevol kader om betekenisgeving als relationeel
proces te begrijpen, maar er zijn ook kanttekeningen bij te maken.

Socioloog Susen (2019) wijst op het gebrek aan aandacht voor sociale ongelijkheid
en machtsverhoudingen. Hoewel resonantie zich niet laat afdwingen, zijn de voorwaarden
waaronder zij kan ontstaan ongelijk verdeeld. Niet iedereen heeft in gelijke mate toegang
tot praktijken van betekenisgeving, omdat culturele normen, juridische kaders en sociale
posities bepalen wat als legitiem of waardig wordt gezien.

Cheng (2023) bouwt hierop voort door te wijzen op het antropocentrische karakter
van Rosa’s benadering. Vooral in de diagonale as (relatie mens-systeem) blijft Rosa vaag.
Alleen relaties die als positief en resonerend worden ervaren, gelden als betekenisvol,
terwijl andere vormen van wederzijdse beinvloeding nauwelijks erkend worden. Zo laat
Cheng zien dat ook overweldigende ervaringen, zoals natuurrampen, betekenisvol kunnen
zijn, ondanks dat ze in Rosa’s model snel als vervreemdend worden afgedaan. Ook
McDonnell et al. (2017) benadrukken dat conflicten met dominante waarden juist
aanleiding kunnen zijn tot nieuwe vormen van betekenisgeving.

Alma’s model kent ook beperkingen. Haar driedeling helpt om verschillende lagen
van betekenisgeving te structureren, maar het legt impliciet de nadruk op verbondenheid
als voorwaarde voor zingeving. Zo tonen Frankl (1978) en Park (2010) aan dat ervaringen
van verlies, crisis of zinloosheid vaak een aanleiding vormen tot nieuwe betekenisgeving.
Daarnaast ligt de focus in Alma’s werk sterk op de individuele beleving. Dit sluit aan bij een
geindividualiseerde samenleving waar zingeving meer als een persoonlijke opdracht wordt
gezien (Taylor, 1989). De sociale en collectieve dimensies van betekenisgeving blijven

echter onderbelicht.

19



Ondanks de beperkingen zijn beide modellen goed toepasbaar binnen dit
onderzoek. De deelnemers verhouden zich immers positief tot veraarden, waardoor een
benadering vanuit resonantie en relationele betekenisgeving goed aansluit. Tegelijkertijd
vullen de modellen elkaar aan: waar Alma’s model sterk is in het verhelderen van

persoonlijke beleving, biedt Rosa een breder relationeel perspectief.

2.3 Maatschappelijke ontwikkelingen
Wie leeft, laat een ecologische voetafdruk na. Dit begint al voordat we geboren worden en
strekt zich uit tot lang na onze dood. Gedurende ons leven verbruiken we water, voedsel,
brandstof en talloze goederen waar energie en grondstoffen voor nodig zijn. Ook na onze
dood laten we een voetafdruk na, bijvoorbeeld door het gebruik van een doodskist, de
uitstoot van gassen bij een crematie, of het hebben van een grafmomument. Onze impact
op de aarde is dus een levenslang proces en het vraagt om bewuste keuzes als we onze
voetafdruk willen verkleinen.

In deze paragraaf onderzoek ik hoe maatschappelijke ontwikkelingen invloed

hebben op de manier waarop betekenisgeving rondom veraarden wordt geduid.

Ecologische bewustwording

Het huidige tijdperk wordt door een aantal wetenschappers wel aangeduid met het begrip
‘antropoceen’: het tijdperk van toenemende invloed van de mensheid op aarde waar het
klimaat de gevolgen van ondervindt (Ripple et al, 2020). Er is sprake van een ecologische
crisis waarbij menselijke activiteiten onlosmakelijk verbonden zijn met de ecologische
veranderingen (Olson 2024). Deze ecologische crisis vraagt om een herbezinning op onze
relatie met de natuur en ook op de manier waarop we omgaan met het dode lichaam.
Binnen westerse, christelijke tradities wordt de mens vaak beschouwd als superieur
aan de natuur, waarbij de wereld vooral wordt gezien als iets dat gebruikt en beheerst kan
worden (Merchant, 2020). Olson (2024) wijst erop dat deze instrumentele houding
vervreemding veroorzaakt: de natuur wordt gereduceerd tot object. Alma pleit daarom voor

een meer open, ontvankelijke houding waarin wederkerigheid en verbondenheid centraal

20



staan. Pas als we de wereld ervaren als een betekenisvolle ander, kunnen we zorgzamer en
respectvoller handelen (Alma, 2020).

Rosa (2019) sluit daarbij aan met zijn resonantietheorie. In plaats van de wereld te
beheersen, moeten we ons er mee verbinden. De ecologische crisis is volgens hem mede
een gevolg van een verlies aan resonantie; een tekort aan echte relaties met mensen,
dieren, planten en materie. Resonantie kan leiden tot meer betrokkenheid en betekenis.

Olson (2024) stelt dat het menselijk lichaam niet als eindpunt van de voedselketen
moet worden gezien, maar als onderdeel van de kringloop van het leven. Dit doorbreekt het
idee van menselijke superioriteit en sluit aan bij de groeiende wens om op een ecologisch
verantwoorde manier afscheid te nemen (Mathijssen, 2025). Davies en Rumble (2012) laten
in hun onderzoek naar natuurbegraven in het Verenigd Koninkrijk zien dat dergelijke keuzes

niet alleen ecologische, maar ook morele en existentiéle motieven omvatten.

Maatschappelijke ontwikkelingen Nederland

Mathijssen (2025) heeft maatschappelijke aspecten geidentificeerd in haar onderzoek naar
natuurbegraven in Nederland. Omdat natuurbegraven in een aantal opzichten verwant is
aan veraarden biedt haar onderzoek waardevolle inzichten die ook op veraarden
toepasbaar zijn.

Een van de belangrijkste ontwikkelingen is de eerder genoemde groeiende aandacht
voor duurzaamheid en ecologische verantwoordelijkheid. In een tijd waarin
klimaatverandering centraal staat in politiek, beleid en persoonlijke levenskeuzes, zoeken
mensen ook voor hun uitvaart naar manieren om een zo klein mogelijke ecologische
voetafdruk achter te laten (Mathijssen, 2025). Lichaamsbestemming moet in lijn zijn met
de leefstijl en waarden van de overledene (Davies & Rumble, 2012). De keuze voor een
vorm van lichaamsbestemming die zo min mogelijk belastend is voor het milieu wordt
daarbij niet alleen als ecologisch, maar ook als symbolisch ervaren: teruggeven aan de
aarde. Het idee van ‘de circle of life’ komt hierin sterk naar voren: de overledene wordt

letterlijk weer onderdeel van de natuur. Dit creéert niet alleen een gevoel van continuiteit

21



van leven, maar biedt nabestaanden ook een plek voor herinnering (Davies & Rumble,
2012).

Ook spelen secularisatie en individualisering een belangrijke rol. Naarmate
traditionele religieuze kaders vervagen, ontstaat ruimte voor persoonlijke rituelen die beter
aansluiten bij de individuele levensvisie. Steeds vaker wordt afscheid genomen buiten
kerkelijke contexten, waarbij de nadruk ligt op autonomie en persoonlijke expressie. Deze
ontwikkeling weerspiegelt een bredere maatschappelijke verschuiving waarin mensen niet
alleen hun leven, maar ook hun dood willen vormgeven op een manier die past bij hun
identiteit en overtuigingen (Mathijssen, 2025).

In deze context krijgen begrippen als ‘natuurlijk’ en ‘natuur’ een ethische lading. Het
zZijn geen neutrale termen, maar verwijzen naar een moreel verlangen om in harmonie met
de aarde te leven en te sterven. Dit sluit aan bij het concept van symbolische
onsterfelijkheid, zoals beschreven door Lifton (1973): het idee dat mensen willen
voortleven in herinnering van anderen, in verbondenheid met de natuur, verleden en
toekomstige generaties (Davies & Rumble, 2012). Ook het denken van Mauss (1974) over
‘de gift’ is hier relevant. Volgens Mauss is een gift nooit geheel belangeloos; het creéert
sociale verbondenheid. Toegepast op veraarden betekent dit dat het lichaam niet wordt
‘weggegeven’, maar wordt teruggegeven aan de aarde als een symbolisch geschenk; een
uitdrukking van wederkerigheid en dankbaarheid. Die terugkeer is daarmee niet alleen
ecologisch van betekenis, maar ook sociaal en moreel geladen (Davies & Rumble, 2012).

Daarnaast speelt de culturele diversiteit in Nederland een rol. Door pluralisering en
globalisering ontstaan er uiteenlopende wensen rondom afscheid, herdenking en
lichaamsbestemming (Mathijssen, 2025). Internationale invloeden, zoals het werk van
Katrina Spade (2013) in de Verenigde Staten, brengen nieuwe vormen van
lichaamsbestemming naar Nederland.

Ook technologische ontwikkelingen beinvloeden de manier waarop mensen met de
dood omgaan. Mathijssen (2025) beschrijft hoe bij natuurbegraven middelen zoals GPS
wordt ingezet om de toegankelijkheid te vergroten. Veraarden is een gecontroleerd proces

waarbij de temperatuur continu wordt gemonitord. Op basis daarvan wordt het proces

22



bijgestuurd, bijvoorbeeld door het toevoegen van zuurstof (Recompose, z.d.). Zulke
toepassingen laten zien dat technologie en natuur niet tegenover elkaar hoeven te staan.

Een andere ontwikkeling is de commercialisering in de uitvaartsector. Uitvaarten
worden steeds vaker als producten gepresenteerd, via marketing en maatwerk
(Mathijssen, 2025). Tegelijkertijd groeit een tegenbeweging waarin mensen op zoek gaan
naar echtheid, eenvoud en verbondenheid met de natuur. Voor sommigen is deze terugkeer
naar de aarde een morele daad: een manier om de aarde iets terug te geven na een leven
van consumptie (Davies & Rumble, 2012).

Samenvattend ontstaat er een nieuw bewustzijn waarin mensen ook na de dood
verantwoordelijkheid willen nemen voor hun ecologische voetafdruk. Het omgaan met het
lichaam krijgt daarin nieuwe betekenissen: niet alleen fysiek, maar ook moreel, spiritueel
en symbolisch. Deze betekenislagen helpen bij het begrijpen van nieuwe, duurzame
vormen van lichaamsbestemming zoals veraarden. De volgende paragraaf onderzoekt hoe

nieuwe praktijken zoals veraarden betekenis toeschrijven aan het dode lichaam.

2.4 Het lichaam als bron van betekenis

In lijn met de maatschappelijke ontwikkelingen die eerder besproken zijn, groeit de
aandacht voor uitvaartpraktijken waarin het lichaam niet slechts als biologisch restproduct
wordt gezien, maar als drager van morele, spirituele en symbolische betekenis (Stengs,
2014). Nieuwe praktijken zoals veraarden benadrukken dat het lichaam ook na de dood
deel blijft uitmaken van morele en ecologische kaders, en daarmee een actieve rol speeltin
processen van betekenisgeving.

De wijze waarop men omgaat met het dode lichaam weerspiegelt opvattingen over
voortbestaan en transformatie. Hertz (1907) laat zien dat de dood niet alleen een
biologisch moment is, maar een sociale overgang die ritueel moet worden begeleid. Het
lichaam bevindt zich tijdelijk buiten de maatschappelijke orde en moet via symbolische en
materiéle handelingen opnieuw worden ingebed. Ook de naasten ondergaan een overgang:
zij verliezen een geliefde en moeten hun verhouding tot het leven opnieuw ordenen.

Rituelen helpen in die ordening van verlies en verbondenheid.

23



Lifton en Olson (1974) onderscheiden vijf vormen van symbolische onsterfelijkheid,
waaronder naast biologische en religieuze, een natuurlijke en ervaringsgerichte vorm van
onsterfelijkheid. Juist deze laatste twee komen terug in veraarden: het lichaam leeft voort in
de natuurlijke kringloop van leven en dood, en in morele verbondenheid met iets dat de
overledene overstijgt, zoals de aarde, toekomstige generaties of het grotere geheel. Het
dode lichaam biedt zo aanknopingspunten om op verschillende manieren betekenis en
continuiteit te geven aan het leven.

Deze transformatie is niet slechts biologisch, maar raakt ook aan diepere morele en
spirituele betekenissen. Engelke (2019) benadrukt dat het lichaam ook na de dood
betekenisvol blijft en niet als neutrale materie wordt ervaren. Rituelen geven uitdrukking
aan deze lading door aandacht te schenken aan de lichamelijke aanwezigheid. Waar
begraven en cremeren doorgaans gericht zijn op afsluiting en verwijdering, kenmerkt
veraarden zich juist door een geleidelijke transformatie van lichaam naar menselijke
compost. Dit roept vragen op over hoe men omgaat met het overleden lichaam, wat
passend is en hoe de relatie met de overledene voelbaar blijft. Engelke laat zien dat juistin
deze vragen de morele betekenis van het dode lichaam zichtbaar wordt.

Ook na voltooiing van het proces behoudt de materiéle uitkomst van veraarden
(menselijke compost) betekenis. Stengs (2014) laat in haar analyse van ‘sacred waste’ zien
hoe materiéle resten van rituelen, zoals bloemen op herdenkingsplekken, een bijzondere
status kunnen krijgen. In lijn daarmee vraagt ook de menselijke compost om een
zorgvuldige omgang, bewuste bestemming en rituele duiding.

Veraarden sluit hiermee aan bij wat Mathijssen (2023a) omschrijft als ‘thisworldly
afterlives’, waarin voortleven niet gezocht wordt in een transcendente hemel, maarin
verbondenheid met natuur, herinnering en gemeenschap. Veraarden belichaamt een vorm
van symbolische onsterfelijkheid, waarin het lichaam niet verdwijnt maar transformeert tot

vruchtbare compost en zo deel blijft uitmaken van het leven.

2.5 Vergroening uitvaartpraktijken
Eris een groeiende vraag naar “groene” en meer persoonlijke uitvaarten. De conventionele

uitvaartsector komt met oplossingen die gericht zijn op het minimaliseren van de impact

24



van begraven en cremeren. Een voorbeeld is het gebruik van lijikwaden als alternatief voor
een houten kist. Tegelijkertijd ontstaan er ook nieuwe concepten over hoe we
milieuvriendelijker met het overleden lichaam kunnen omgaan, zoals bijvoorbeeld door
veraarden en alkalische hydrolyse. Onderzoek van de Gezondheidsraad (2020) laat zien dat
deze twee nieuwe vormen duurzamer zijn dan de conventionele methoden van begraven en
cremeren.

In dit onderzoek richt ik me uitsluitend op veraarden. In het kort bespreek ik wel de
bestaande uitvaarttechnieken en alkalische hydrolyse, omdat deze mogelijk als
alternatieve keuze terugkomen bij de persoonlijke motivatie van mensen tijdens de

interviews.

Veraarden

Veraarden, ook wel humaan composteren of natural organic reduction (NOR) genoemd, is
oorspronkelijk bedacht en ontwikkeld door Katrina Spade om een oplossing te bieden voor
het omgaan met overleden lichamen in stedelijke gebieden in Noord-Amerika (Spade,
2013). Met haar Urban Death Project (UDP) wilde zij een alternatief ontwikkelen voor
begraven en cremeren door een systeem om menselijke resten op een milieuvriendelijke
manier te composteren tot voedselrijke grond (Spade, 2013; Olson 2024). In 2018 heeft
Spade het bedrijf Recompose opgericht dat er op gericht was om NOR gelegaliseerd te
krijgen in Amerika. Vanaf 2020 is veraarden toegestaan in zeven staten (Olson, 2024).

Aansluitend ontstond ook in Europa belangstelling voor het concept van veraarden.
Zowel in Belgié als in Nederland wordt onderzocht of en hoe veraarden mogelijk is
(Veraarden, z.d.)

Veraarden kan zowel op een gecontroleerde manier en op een meer natuurlijke
manier plaatsvinden. In Belgié wordt onderzocht of het lichaam op een min of meer
natuurlijke manier kan worden gecomposteerd in een afgesloten en beschermde tuin
waarin het lichaam in 12 maanden volledig gecomposteerd raakt (Humusatie — Brengt
Leven!, z.d.). Hierbij wordt het lichaam in een biologisch afbreekbare lijkwade op een

plantaardig mengsel van 20 cm dikte gelegd en afgedekt met twee m? van hetzelfde

25



mengsel. De kans dat veraarden op deze ‘natuurlijke’ manier in Nederland zal worden
toegestaan is nihil (Gezondheidsraad, 2020). Nederland neemt daarom vooral Duitsland
als voorbeeld waar veraarden momenteel op één plek is gelegaliseerd, namelijk in de
deelstaat Sleeswijk-Holstein bij Meine Erde (Mathijssen, in druk).

Meine Erde heeft een methode ontwikkeld waarbij het lichaam in een technisch
gecontroleerde omgeving in ongeveer 40 dagen composteert tot vruchtbare aarde. Hierbij
wordt het lichaam naakt op een bed met plantaardig materiaal geplaatst in een stalen
cocon. Het plantaardige materiaal bestaat uit stro, hooi, alfalfa en houtskool. Het lichaam
wordt met hetzelfde mengsel afgedekt. De gesloten cocon wordt geplaatst in een grotere
bak waardoor het mogelijk is om de cocon (automatisch) heen en weer te wiegen zodat de
inhoud van de cocon zich kan vermengen. De natuurlijke micro-organismen kunnen op
deze manier het organische materiaal afbreken waarbij de temperatuur oploopt tot
maximaal 80 graden Celsius. Het voordeel van de maximale temperatuur is dat het
ontbindingsproces niet belemmerd wordt omdat de essentiéle microben die nodig zijn voor
de ontbinding blijven leven. Daarnaast worden de meeste pesticiden afgebroken onder 80
graden Celsius. De cocon is zo ontworpen dat het proces in principe zelfregulerend is en
zonder extra energietoevoeging kan plaatsvinden. Sensoren houden het proces in de gaten
en indien nodig kan dit proces gestuurd worden door aanpassingen van zuurstof, water en
temperatuur (Mathijssen, 2024).

Na ongeveer veertig dagen is het composteren voltooid. De vruchtbare aarde wordt
uit de cocon gehaald. De overblijfselen van de resterende botten worden vermalen en weer
vermengd met de aarde. De niet-organische materialen zoals protheses, vullingen en
medische hulpmiddelen worden verwijderd en gerecycled volgens bestaande
standaardprocedures (Mathijssen, in druk). Wat overblijft is vruchtbare, koolstofrijke,
menselijke compost. In Duitsland is de regelgeving zo dat de vruchtbare aarde alleen op
begraafplaatsen mag worden begraven. In Nederland komen er mogelijk meer opties hoe
de menselijke compost te hergebruiken. Er wordt gedacht over het gebruik van deze aarde
voor herbebossing, landbouwprojecten of in privé-tuinen. Over het precieze gebruik van de

vruchtbare aarde zal regelgeving nodig zijn (Mathijssen, in druk).

26



Alkalische hydrolyse

Alkalische hydrolyse, ook wel resomeren of watercrematie genoemd, is een technologie die
in de veterinaire sector al langer wordt toegepast (Wisnewski 2023; Rumble et al., 2014).
Het proces verbruikt weinig energie en produceert geen schadelijke emissies (Rumble et
al., 2014). Het lichaam wordt afgebroken met water, warmte en kaliumhydroxide. Dit
proces duurt twee tot tien uur, afhankelijk van temperatuur en lichaamsgewicht (Robinson,
2023). Na afloop blijven drie rest producten over: botten, niet-organische materialen en
restvloeistof. De botten worden gedroogd en vermalen tot fijn poeder. De niet-organische
materialen kunnen eventueel worden hergebruikt (Resomeren, Resomatie of
watercrematie, z.d). De restvloeistof (ongeveer 1500 liter), ook effluent genoemd, is een
steriel mengsel van water, kaliumhydroxide en afgebroken organische stoffen zonder
traceerbaar DNA (Gezondheidsraad, 2020). De bestemming van de restvloeistof is nog

onderwerp van discussie.

Natuurbegraven

Natuurbegraven is een milieuvriendelijk alternatief voor traditioneel begraven. Het lichaam
wordt in een natuurlijke omgeving begraven zonder blijvend grafmonument, waarbij
uitsluitend biologisch afbreekbare materialen worden gebruikt voor kisten en kleding. Dit
minimaliseert de ecologische voetafdruk en draagt bij aan het behoud van de natuur
(Mathijssen, 2025). Het graf gaat volledig op in de natuur en blijft onderdeel van het
ecosysteem.

Natuurbegraafplaatsen bevinden zich in bossen, heidegebieden en open velden en
iedereen kan er begraven worden, ongeacht afkomst of geloof (Mathijssen, 2025). De
belangstelling voor natuurbegraven groeit. De aantrekkingskracht sluit aan bij
maatschappelijke trends zoals milieubewustzijn, duurzaamheid, individualisering,

secularisatie en toename van pluralisme (Mathijssen, 2025).

27



2.6 Traditioneel toegestane uitvaartpraktijken

Begraven

Bij begraven wordt het lichaam in een kist of biologisch afbreekbare lijkwade in de grond
geplaatst (Keizer et al., 2014). Een graf krijgt vaak een grafmonument en kent een minimale

grafrust van 10 jaar (Bergen & van den Hoven, 2018).

Cremeren

Bij crematie wordt het lichaam in een oven van 1100 graden Celsius verbrand. Na afloop
worden protheses en metalen verwijderd, de botresten vermalen en vermengd met de as.
Gemiddeld blijft er drie kilo as over. Elektrisch cremeren wordt steeds populairder vanwege

de lagere CO2-uitstoot (Cooperatie DELA, 2024).

Afstaan aan de wetenschap

Men kan er ook voor kiezen om het lichaam te doneren aan de wetenschap door een
handgeschreven verklaring op te stellen (Artikel 18, lid 1 en 19 van de Wet op de
lichaamsbestemming). In Nederland zijn acht anatomische instituten waar het lichaam

aan geschonken kan worden.

Zeemansgraf
Bij een zeemansgraf wordt het lichaam op volle zee overboord gezet. In Nederlandse
wateren is het zeemansgraf niet toegestaan en moet men uitwijken naar het buitenland

(Uitvaartverzekering.nl, 2025)

2.7 Samenvatting en conclusie

In dit theoretisch kader is de eerste deelvraag — hoe wordt betekenisgeving omschreven in
de literatuur? — beantwoord. Er is eerst stilgestaan bij het bredere begrip zingeving, dat vaak
als overkoepelend wordt gezien. Aan de hand van de beroepsstandaard voor geestelijk
verzorgers (2019), de visie van Alma (2020) en de internationale consensusdefinitie van

spiritualiteit van Puchalski et al. (2014), is zingeving beschreven als een dynamisch proces

28



van zoeken naar wat ertoe doet, in relatie tot zichzelf, anderen, de natuur en het
transcendente.

Vervolgens is ingezoomd op betekenisgeving als een proces waarin mensen hun
ervaringen duiden binnen relationele verbanden. Baumeister (1991) beschrijft betekenis
als het leggen van verbanden tussen gebeurtenissen. Park (2010) bouwt hierop voort en
maakt een onderscheid tussen globale en situationele betekenis. Rosa (2019) voegt hier
een sociologische dimensie aan toe door te stellen dat betekenisgeving ontstaat binnen
resonante relaties met de wereld: relaties die worden gekenmerkt door wederzijdse
betrokkenheid tussen mens, systeem en natuur. Betekenis komt volgens hem niet voort uit
afstandelijke observatie, maar uit levende, wederkerige verbinding.

Deze theoretische inzichten zijn samengebracht in een conceptueel model dat is
opgebouwd uit Rosa’s drie resonantie-assen: mens-mens (persoonlijk domein), mens-
systeem (sociaal domein) en mens-natuur/transcendentie (ecologisch domein). Door deze
domeinen heen lopen de drie dimensies van zinervaring volgens Alma: ethisch, esthetisch
en existentieel. Zo ontstaat er een model met negen betekenisvelden die richting geven aan
de analyse van de interviews. Hoewel het model inzicht biedt in hoe betekenisgeving
ontstaat binnen resonante relaties, blijft minder zichtbaar hoe ervaringen van vervreemding
of sociale ongelijkheid deze verbondenheid kunnen belemmeren.

Verder zijn in dit hoofdstuk maatschappelijke en culturele ontwikkelingen belicht die
van invloed zijn op hoe mensen betekenis geven aan veraarden, zoals ecologisch
bewustzijn, individualisering, opvattingen over spiritualiteit, technologische innovatie en
culturele diversiteit. Ook is besproken hoe het lichaam na de dood morele, spirituele en
symbolische betekenis kan krijgen. Inzichten uit de antropologie over de dood, zoals rituele
transitie, symbolische onsterfelijkheid en de morele status van het lichaam, bieden
handvatten om nieuwe vormen van omgaan met het lichaam beter te begrijpen.

In het volgende hoofdstuk wordt de methodologie toegelicht en wordt uiteengezet hoe

de interviews zijn opgezet en geanalyseerd.

29



3. Methodologie

In dit hoofdstuk wordt stap voor stap toegelicht hoe het onderzoek is uitgevoerd. Allereerst
geef ik toelichting op de gekozen onderzoeksmethode en de bijbehorende
onderzoeksopzet. Vervolgens wordt de procedure van de dataverzameling besproken,
waaronder de gehanteerde inclusie- en exclusiecriteria en de werkwijze van het
semigestructureerde interview. Daarna volgt een toelichting op de data-analyse waarbij ik
aandacht besteed aan de waarborging van validiteit en betrouwbaarheid. Vervolgens wordt
op mijn rol en positie als onderzoeker gereflecteerd. Het hoofdstuk sluit af met een

bespreking van de ethische overwegingen die bij dit onderzoek een rol spelen.

Onderzoeksmethode

Het doel van de onderzoeksmethode is het verzamelen van gegevens die inzicht geven in
de hoofdvraag: waarom kiezen mensen voor veraarden? Omdat deze vraag zich richt op
persoonlijke motieven, overtuigingen en betekenissen, is gekozen voor een kwalitatieve
onderzoeksopzet binnen het interpretatieve paradigma. De keuze voor veraarden is een
onderwerp waar tot op heden weinig systematisch onderzoek naar is verricht. De gekozen
methode is bij uitstek geschikt voor het beantwoorden van waarom-vragen en het
verkennen van nieuwe of nog weinig onderzochte onderwerpen (Hennink et al., 2015).
Binnen het interpretatieve paradigma staat de beleving van de respondent centraal.
De onderzoeker probeert de werkelijkheid te begrijpen zoals deze door de respondenten
zelf wordt ervaren, en interpreteert deze ervaringen binnen de sociale en culturele context
waarin ze plaatsvinden (Hennink et al., 2015). Dit vraagt om een open en empathische
houding van de onderzoeker. De interpretatieve benadering gaat uit van de aanname dat
betekenis sociaal wordt geconstrueerd en dat realiteit niet vaststaat, maar gevormd wordt
door menselijke interactie (Baarda et al., 2021; Hennink et al., 2015). In tegenstelling tot
het positivistische paradigma, dat gericht is op objectieve meting, erkent deze benadering
de subjectiviteit van zowel de deelnemer als de onderzoeker. Dit sluit goed aan bij het doel
van het onderzoek: inzicht krijgen waarom mensen voor veraarden kiezen en hoe zij hier zelf

betekenis aan geven.

30



Onderzoeksopzet

Voor de dataverzameling is gekozen voor semigestructureerde diepte-interviews. In totaal
Zijn vijftien interviews afgenomen met mensen die in de toekomst bewust voor veraarden
willen kiezen. De interviews zijn afgenomen volgens een vooraf opgestelde topiclijst (bijlage
1), maar lieten ruimte voor verdieping, nuance en spontane inbreng van de respondent
(Hennink et al., 2015). Voorafgaand aan de dataverzameling is een proefinterview
gehouden om de bruikbaarheid van de topiclijst te toetsen. Aangezien dit proefinterview
goed verliep en er slechts kleine aanpassingen nodig waren aan de topiclijst, is dit
interview meegenomen in de analyse.

Deze open maar gestructureerde gespreksvorm stelde deelnemers in staat hun
beweegredenen uitgebreid toe te lichten, terwijl ik als onderzoeker ruimte had om door te
vragen op relevante thema’s. Hierdoor konden deze thema'’s verder worden uitgediept, wat
past bij de interpretatieve benadering waarin niet alleen de inhoud, maar ook de

betekenisgeving van wat gezegd wordt centraal staat.

Dataverzameling

Voor dit onderzoek is gebruikgemaakt van een doelgerichte steekproeftrekking (purposive
sampling) waarbij deelnemers zijn geselecteerd op basis van hun betrokkenheid bij dit
onderwerp en interesse in het delen van hun persoonlijke motivatie rondom de keuze voor
veraarden. Een doelgerichte steekproef stelt de onderzoeker in staat om deelnemers te
selecteren die relevante inzichten en ervaringen hebben, zodat er betekenisvolle data
verzameld kunnen worden in relatie tot de onderzoeksvraag (Scheepers & Tobi, 2021). Deze
aanpak sluit aan bij de uitgangspunten van de thematische analyse van Braun en Clarke
(2006) waarin de nadruk meer ligt op het verkrijgen van diepgaande en contextgebonden

inzichten dan op generaliseerbaarheid of een brede afspiegeling van de populatie.

31



Inclusie- en exclusiecriteria

Het belangrijkste inclusiecriterium was dat de deelnemer geinteresseerd moest zijn in
veraarden als lichaamsbestemming, ongeacht of deze keuze al concreet was gemaakt of
zich nog in de overwegingsfase bevond.

Als exclusiecriterium gold dat de deelnemers niet werkzaam mochten zijn in de
uitvaartbranche. Deze afbakening is gehanteerd om te voorkomen dat professionele
belangen of werkgerelateerde perspectieven de persoonlijke motivatie zouden beinvloeden
of verdringen. Door uitsluitend mensen te interviewen die niet beroepsmatig verbonden zijn
aan de uitvaartsector, kon de focus volledig liggen op persoonlijke overwegingen en
belevingen.

In de praktijk bleek echter dat één deelnemer werkzaam is als uitvaartbegeleider,
een feit dat pas tijdens het interview duidelijk werd. Hoewel dit formeel buiten de gestelde
criteria valt, is er toch voor gekozen het interview mee te nemen in de analyse omdat het

gesprek zich primair richtte op persoonlijke ervaringen en overtuigingen.

Werving van deelnemers

De eerste deelnemers werden geworven via mijn scriptiebegeleider, die mij in contact
bracht met drie personen die nauw betrokken zijn bij Stichting Veraarden. Deze stichting is
in 2023 opgericht met als doel om het composteren van het menselijk lichaam, in
navolging van de Verenigde Staten en Duitsland, ook in Nederland mogelijk te maken. De
betrokkenen bij de stichting hebben uiteenlopende achtergronden, onder meerin de
uitvaartsector, regeneratieve landbouw, ritueel ontwerp en ecologie. Deze betrokkenheid
kan van invloed zijn geweest op zowel de motivatie om deel te nemen aan het onderzoek
als op de wijze waarop deelnemers betekenis toekennen aan veraarden. Doordat zij reeds
bekend waren met het concept en in sommige gevallen actief betrokken zijn bij de
stichting, is het aannemelijk dat zij hun visie en waarden ten aanzien van veraarden
bewuster en explicieter onder woorden hebben gebracht dan personen zonder dergelijke

voorkennis of betrokkenheid. Tegelijkertijd brengt deze gedeelde achtergrond het risico met

32



zich mee dat deelnemers in zekere mate een gedeeld referentiekader hanteren, waardoor
mogelijke verschillen in perspectief minder zichtbaar worden.

Deze eerste contacten vormden de basis van een sneeuwbalsteekproef (snowball
sampling), waarbij bestaande deelnemers mensen uit hun eigen netwerk benaderden met
de vraag of zij interesse hadden om deel te nemen aan het onderzoek (Scheepers & Tobi,
2021). Alleen wanneer deze personen instemden, werden hun contactgegevens met mij
gedeeld. Deze werkwijze leverde vier nieuwe deelnemers op. Door deze aanpak werd
zorgvuldig omgegaan met zowel de privacy van derden als met het vrijwillige karakter van
deelname.

Om ook deelnemers buiten het bestaande netwerk te bereiken, heb ik aanvullend
een oproep geplaatst op het online platform LinkedIn, waarin ik kort het doel van het
onderzoek toelichtte en geinteresseerden uitnodigde om deel te nemen (bijlage 2). Binnen
enkele dagen ontving ik dertig reacties. Omwille van de praktische haalbaarheid en
beschikbare tijd heb ik ervoor gekozen om de eerste tien personen te selecteren, mits zij
beschikbaar waren in de afgesproken weken en bereid waren om circa één uur voor het
interview te reserveren. Twee personen vielen af: één wilde uitsluitend schriftelijk reageren
en één had slechts vijftien minuten beschikbaar. In totaal zijn er uiteindelijk vijftien
deelnemers geinterviewd. De overige belangstellenden heb ik per email bedankt voor hun
interesse in het onderzoek en kort toegelicht waarom ik geen verder contact met ze zou
opnemen.

Nadat deelnemers interesse hadden getoond, ontvingen zij per email aanvullende
informatie over het doel en de opzet van het onderzoek. In deze informatie werd
uiteengezet wat deelname precies omvatte, inclusief de verwachte tijdsinvestering, de
vertrouwelijkheid van hun antwoorden en het opnemen van het interview. Aan deze email
was tevens een toestemmingsverklaring toegevoegd (bijlage 3). Deelnemers konden deze
voorafgaand aan het interview ondertekenen of per email retour sturen. Vervolgens heb ik
telefonisch of via videobellen contact opgenomen om eventuele vragen te beantwoorden

en een geschikt moment voor het interview af te spreken.

33



Deelnemers

In totaal namen vijftien mensen deel aan het onderzoek, twaalf vrouwen en drie mannen,
die verspreid over Nederland wonen (bijlage 4). Sommigen hadden al bewust nagedacht
over deze vorm van lichaamsbestemming, anderen bevonden zich nog in een ori€nterende
fase. Aangezien veraarden op het moment van onderzoek nog niet wettelijk is toegestaan in
Nederland, betrof het in alle gevallen een uiting van een wens en toekomstgericht denken.
Dit maakt dat de verzamelde perspectieven waardevolle inzichten bieden in lopende
maatschappelijke en ethische discussies over alternatieve vormen van
lichaamsbestemming.

Van de vijftien deelnemers zijn vijf deelnemers nauw betrokken bij de stichting of
haar activiteiten, zeven anderen kenden de stichting via hun netwerk of via LinkedIn.
Slechts drie deelnemers gaven aan dat zij voorafgaand aan deelname aan dit onderzoek

nog niet bekend waren met de stichting.

Interviews

Alle deelnemers waren vooraf geinformeerd over het doel van het onderzoek en gaven
expliciet toestemming voor deelname en geluidsopname. De gesprekken zijn gevoerd via
Microsoft Teams of live op locatie. Er is gekozen voor dubbele geluidsopname (via teams en
telefoon) als voorzorgsmaatregel om technische problemen of dataverlies te voorkomen.

Vier interviews vonden online plaats, vanwege geografische afstand of omdat het
praktischer was qua planning van de deelnemer. Twee gesprekken werden gevoerd op een
rustige locatie in Utrecht. De overige gesprekken vonden plaats bij de deelnemers thuis. Bij
de livegesprekken is uitsluitend gebruik gemaakt van geluidsopname, zonder beeld.

De interviews zijn afgenomen in de periode van 17 februari t/m 15 maart 2025. De
interviews duurden gemiddeld 60 minuten, met een spreiding van 40 tot 75 minuten.

Tijdens de interviews is gewerkt met een topiclijst. De hoofdonderwerpen waren
afgeleid van de deelvragen van het onderzoek, met als centrale focus: welke persoonlijke,
sociale en ecologische waarden spelen een rol bij de keuze voor veraarden? De eerste

vragen richtten zich op de leefwereld van de deelnemer, de persoonlijke waarden en de

34



manier waarop zij in aanraking zijn gekomen met het onderwerp. Vervolgens kwamen meer
sociaal-maatschappelijke en ecologische overwegingen aan bod. Tot slot werd ingezoomd
op existentiéle vragen rondom sterfelijkheid, afscheid en rouw.

De vragen op de topiclijst waren richtinggevend, maar de volgorde ervan stond niet
vast. Ik koos ervoor om de deelnemer te volgen in het verloop van hun verhaal. In eerste
instantie stelde ik me non-directief op, om de deelnemers de ruimte te geven om zelf aan
te geven wat voor hen belangrijk was (Scheepers & Tobi, 2021). Wanneer het gesprek te veel
afdwaalde, stelde ik me gaandeweg iets directiever op om terug te keren naar de
kernvragen. Aan het einde van elk interview liep ik de topiclijst na om te controleren of alle
onderwerpen besproken waren. Ik sloot het interview af met de vraag of er nog thema'’s
waren die de deelnemer graag wilde bespreken.

De interviews lieten een veelheid aan perspectieven zien en vormden hiermee een

basis voor de daaropvolgende thematische analyse.

Positionering onderzoeker

In kwalitatief onderzoek speelt de onderzoeker en centrale rol in zowel dataverzameling als
data-analyse. Het is daarom belangrijk om stil te staan bij mijn eigen positie ten opzichte
van het onderwerp en mijn mogelijke invloed op het onderzoeksproces.

Ik ben opgeleid als verloskundige en ben daarnaast geestelijk verzorger in opleiding.
In beide functies heb ik te maken gehad met existentiéle en ethische vragen rondom leven,
dood en betekenisgeving. Deze ervaring heeft mijn betrokkenheid bij het onderwerp
versterkt. Hoewel ik tot voor kort nog niet bekend was met het concept veraarden en nog
geen persoonlijke keuze heb gemaakt over wat ik zelf zou willen wat er met mijn lichaam
gebeurt als ik sterf, voel ik mij wel verbonden met de vragen die de keuze voor veraarden
oproepen.

Tijdens de interviews vroegen deelnemers naar mijn persoonlijke mening of houding
ten opzichte van veraarden, waarbij ik aangaf pas na het interview hier op in te gaan. Zo
wilde ik voorkomen dat mijn opvattingen van invloed zouden zijn op de richting van het

gesprek of de antwoorden van de deelnemers. In mijn rol als interviewer stelde ik mij

35



responsief en reflectief op: enerzijds was ik betrokken en luisterend, anderzijds was ik mij
ook bewust van mijn eigen invloed op het gesprek, zowel verbaal als non-verbaal. Deze

reflexieve houding nam ik ook mee tijdens de analyse van de data.

Data-analyse

Voor de analyse van de kwalitatieve data is gebruik gemaakt van thematische analyse,
zoals beschreven door Braun en Clarke (2006). Deze methode biedt een systematische
maar flexibele werkwijze om patronen in kwalitatieve data te identificeren, ordenen,
analyseren en interpreteren. De analyse verliep in zes fasen, die hieronder worden
toegelicht.

Fase 1: Vertrouwd raken met de data
Alle vijftien interviews zijn volledig en letterlijk getranscribeerd en meerdere keren
aandachtig herlezen. Enkele deelnemers ontvingen op eigen verzoek het transcript van het
interview per mail. Hierdoor vond een gedeeltelijke membercheck plaats (Baarda et al.,
2021). Ik heb geen inhoudelijke reacties op de transcripten ontvangen.

Tijdens het leesproces zijn voorlopige aantekeningen gemaakt waarbij ik heb
genoteerd wat ik heb gedaan en of er nog bijzonderheden waren. De transcripties zijn
opgedeeld in betekenisvolle segmenten waarbij ik heb gelet op elementen die aansloten bij
het conceptueel model voor betekenisgeving rondom veraarden, maar ook op uitspraken
die spontaan of herhaaldelijk terugkeerden, zonder dat ze direct onder dit model vielen.

Na ongeveer dertien interviews trad datasaturatie op: er kwam geen wezenlijk
nieuwe informatie meer naar voren (Baarda et al., 2021; Scheepers & Tobi., 2021).
Desondanks zijn de resterende gesprekken, die al gepland stonden, toch gevoerd. Deze
gesprekken bleken waardevol en verdiepend, en versterkte de relevantie van de gevonden
thema’s.

Fase 2: Codering van de data
In deze fase zijn relevante fragmenten uit de interviews voorzien van codes. Hierbij is
gebruik gemaakt van een combinatie van deductieve en inductieve benaderingen. Enerzijds

zijn vooraf opgestelde codes toegepast die gebaseerd waren op het conceptueel model

36



met de negen velden van de matrix. Anderzijds is open gecodeerd op basis van informatie
die direct uit de data naar voren kwam. Dit versterkt de betrouwbaarheid en volledigheid
van de analyse. Deze combinatie wordt ook wel analysetriangulatie genoemd (van Lanen,
2010). Deze vorm van coderen maakt het mogelijk om zowel theorie-gestuurde als data-
gestuurde inzichten in kaart te brengen. De codering werd uitgevoerd in ATLAS.ti 25 en vond
plaats in meerdere rondes, waarbij in latere rondes overbodige of overlappende codes
werden verwijderd of samengevoegd.

Fase 3: Genereren van de thema’s
De gecodeerde fragmenten zijn gegroepeerd op basis van inhoudelijke samenhang. Daarbij
is enerzijds gekeken hoe fragmenten passen binnen de velden van het bestaande model,
maar ook of er nieuwe, mogelijk aanvullende thema’s zichtbaar werden die niet binnen het
oorspronkelijke raamwerk vielen. Deze fase vormde de overgang van coderen naar het
ontwikkelen van overkoepelende thema’s in de data.

Fase 4: Revisie en verfijning van thema’s
De voorlopige thema'’s zijn kritisch geévalueerd op interne samenhang (interne
homogeniteit) en onderlinge verschillen (externe heterogeniteit). Tevens is beoordeeld of de
thema’s gezamenlijk een helder en relevant antwoord boden op de centrale
onderzoeksvraag (Braun & Clarke, 2006). Deze toetsing vond plaats op twee niveaus:
binnen elk afzonderlijk thema en in relatie tot de volledige dataset.

Fase 5: Definiéren en benoemen van de thema’s
De negen velden uit het conceptueel model fungeerden als overkoepelende thema'’s.
Binnen elk veld werd gekeken naar de specifieke invulling die deelnemers eraan gaven. Op
basis hiervan werden subthema’s onderscheiden, om de diversiteit, nuance en diepgang
van de uitspraken te laten zien. Elk hoofdthema werd voorzien van de soorten uitspraken en
betekenissen die eronder vielen. Daarnaast werd onderzocht hoe de hoofdthema'’s zich tot
elkaar verhielden, bijvoorbeeld door te kijken naar overlap tussen persoonlijke, sociale en
ecologische overwegingen, en tussen ethische, esthetische en existentiéle perspectieven.

Dit maakt het mogelijk een coherent en betekenisvol geheel te vormen.

37



Fase 6: Rapportage van de analyse
In het resultaten hoofdstuk worden de uiteindelijke thema’s in logische volgorde
gepresenteerd, ondersteund met representatieve citaten van deelnemers.

De analyse is uitgevoerd binnen een constructionistisch kader (Verhoeven, 2023),
waarin betekenis wordt gezien als sociaal en contextueel gevormd. De thematische
analyse vond plaats op een latent niveau, waarbij niet alleen is gekeken naar letterlijke
uitspraken, maar ook naar onderliggende waarden, aannames en culturele betekenissen.
Het proces verliep iteratief: er is regelmatig teruggegrepen op eerdere stappen om
inzichten te verfijnen, codes aan te passen en thema'’s bij te stellen (Braun & Clarke, 2006;
Verhoeven, 2023). Deze werkwijze heeft bijgedragen aan een grondige en zorgvuldig
onderbouwde analyse.

Gedurende het analyseproces bleef ik alert op mijn eigen interpretatiekaders. Door
het combineren van een vooraf gekozen theoretisch model met inductieve, open codering
bleef er ruimte voor nieuwe betekenissen en inzichten vanuit de deelnemers. Daarnaast
hield ik gedurende de analysefase notities bij over mijn interpretaties, twijfels en keuzes.
Deze documentatie van het onderzoeksproces, ook wel bekend als een audit trail (Baarda
et al., 2021), besprak ik vervolgens met mijn scriptiebegeleider. Deze audit trail droeg bij
aan transparantie en versterkte de betrouwbaarheid van de thematische analyse. Deze
positionering sluit aan bij een constructionistische benadering, waarin betekenis niet
wordt opgevat als een vaststaand gegeven, maar als iets dat vorm krijgt in het samenspel
tussen deelnemer, onderzoeker en de context waarin het gesprek plaatsvindt.

Door het combineren van een theoretisch kader met een open benadering voor
nieuwe inzichten uit de data, kon een beeld ontstaan van hoe mensen hun keuze voor

veraarden betekenis geven.

Validiteit en betrouwbaarheid

Validiteit verwijst naar de mate waarin het onderzoek daadwerkelijk meet wat het beoogt te
meten (Baarda et al., 2021). In dit onderzoek is validiteit nagestreefd door te zorgen voor

een duidelijke aansluiting tussen de onderzoeksvraag, de dataverzameling en de

38



analysemethode. De keuze voor semi-gestructureerde interviews stelde deelnemers in
staat hun persoonlijke motieven en betekenisgeving rond veraarden in eigen woorden te
verwoorden, wat de inhoudsvaliditeit ten goede komt. Daarnaast is gewerkt met een
topiclijst die was gebaseerd op de deelvragen en het theoretisch kader, wat de consistentie
ten goede kwam.

Betrouwbaarheid in kwalitatief onderzoek richt zich op de transparantie en
herleidbaarheid van de onderzoekstappen. Hoewel herhaalbaarheid geen doel op zichis, is
gestreefd naar transparantie in elke fase van het proces. Alle interviews zijn opgenomen,
letterlijk getranscribeerd en systematisch gecodeerd met ATLAS.1i.25. Eris gewerkt met
een combinatie van deductieve en inductieve codering, wat analysetriangulatie mogelijk
maakte. Tijdens het analyseproces zijn aantekeningen gemaakt over beslissingen,
interpretaties en twijfels. Door deze stappen te documenteren, is de betrouwbaarheid
versterkt. Inhoudelijke gesprekken met mijn scriptiebegeleider hebben een belangrijke rol
gespeeld bij de intersubjectieve toetsing en het versterken van de analyse.

Tot slot is bij het redigeren van de tekst gebruikgemaakt van ChatGPT (GPT-4,
OpenAl, 2025) ter ondersteuning bij het herformuleren van zinnen en het stroomlijnen van
teksten. De inhoudelijke keuzes en interpretaties zijn volledig door de onderzoeker zelf

gemaakt.

Ethische aspecten

Bij het uitvoeren van dit onderzoek is aandacht besteed aan ethische overwegingen.
Allereerst is vrijwillige deelname gewaarborgd: deelnemers werden pas benaderd nadat zij
via hun netwerk of via LinkedIn zelf interesse hadden getoond. Voordat het interview
plaatsvond, ontvingen zij een informatiebrief en een toestemmingsverklaring, waarin het
doelvan het onderzoek, de werkwijze, de verwachte tijdsinvestering en de
vertrouwelijkheid van de gegevens toegelicht (bijlage 3). Pas na ondertekening van de
toestemmingsverklaring werd het interview gestart.

Alle interviews zijn opgenomen na expliciete toestemming van de deelnemer. De

audio-opnames zijn veilig opgeslagen en uitsluitend gebruikt voor de transcripten. De

39



geanonimiseerde transcripten zijn vertrouwelijk behandeld. Ter bescherming van de
privacy zijn de namen van de geinterviewden in deze scriptie vervangen door
pseudoniemen. De opnames en de geanonimiseerde transcripten worden opgeslagen op
de beveiligde Y-schijf van de rijksuniversiteit Groningen en bewaard voor een periode van
10 jaar. Alleen mijn scriptiebegeleider heeft toegang tot de data. De deelnemers hebben

hiervoor vooraf schriftelijke toestemming gegeven.

In het volgende hoofdstuk worden de resultaten van de thematische analyse besproken,

waarbij de thema’s worden toegelicht aan de hand van citaten uit de interviews.

40



4. Resultaten en analyse

In dit hoofdstuk worden de resultaten uit de vijftien interviews gepresenteerd.De
bevindingen zijn gecodeerd en thematisch geanalyseerd met behulp van het programma
ATLAS.1i.25. De resultaten worden weergegeven om drie van de vier deelvragen van dit
onderzoek te beantwoorden. De eerste deelvraag over betekenisgeving in de literatuuris in
het theoretisch kader (hoofdstuk 2) behandeld.

Om de resultaten systematisch te kunnen analyseren, is gebruik gemaakt van het
conceptueel model van betekenisgeving dat eerder in het theoretisch kader is
geintroduceerd.

In paragraaf 4.1 worden de ethische, esthetische en existentiéle waarden besproken
die deelnemers toekennen aan veraarden. Paragraaf 4.2 behandelt de persoonlijke, sociale
en ecologische motieven die aan de keuze voor deze vorm van lichaamsbestemming ten
grondslag liggen. Paragraaf 4.3 gaat in op de wijze waarop betekenis wordt gegeven aan
sterfelijkheid, afscheid en rouw. Daarbij wordt duidelijk hoe veraarden aansluit bij diepere
levensvragen en een spirituele verbondenheid met de natuur.

Deze opbouw volgt een logische lijn van binnen naar buiten: van de fundamentele
waarden die mensen belangrijk vinden, via de motieven die daaruit voortvloeien, naar de

manier waarop deze tot uiting komen in betekenisgeving rond de dood.

4.1 Waarden en betekenisgeving rond veraarden
In deze paragraaf wordt onderzocht welke aspecten van veraarden deelnemers als
betekenisvol ervaren binnen de persoonlijke context. Daarbij gaat het om hun beleving van
zowel het composteerproces als de materiéle uitkomst ervan, de menselijke compost.
Voor de analyse zijn de uitspraken van de deelnemers thematisch geordend volgens de
ethische, esthetische en existentiéle dimensie (bijlage 5).

Hoewel deze indeling analytisch houvast biedt, overlappen de verschillende
dimensies in de praktijk. De uitspraken van deelnemers laten zien dat morele
overtuigingen, lichamelijke en esthetische ervaringen en existentiéle aspecten nauw

verweven zijn. Veraarden wordt niet alleen als ecologisch alternatief overwogen, maar raakt

41



ook aan fundamentele thema’s als leven, dood, verbondenheid, rituele vormgeving en de

verhouding tot een groter geheel.

4.1.1 Ethische waarden

Vanuit de ethische dimensie wordt veraarden gezien als een zorgvuldige en betekenisvolle
manier om met het lichaam om te gaan na de dood. De ethische betekenisgeving komtin
de interviews naar voren in de volgende waarden: zorgvuldigheid en veiligheid,
rechtvaardigheid en toegankelijkheid, ecologische verantwoordelijkheid, autonomie en
beslissingsruimte, en verantwoordelijkheid voor toekomstige generaties.

Deelnemers benadrukken het belang van een veilig en goed georganiseerde
uitvoering van het composteerproces. Zoals Sjors het verwoordt: “Je wilt de veiligheid, de
duurzaamheid en de waardigheid natuurlijk in stand houden. (...) dan heb je
maatschappelijke acceptatie nodig (...) en dus plekken nodig waar dit kan”.

Deelnemers vinden het belangrijk dat veraarden geen exclusief of commercieel
product wordt, maar breed toegankelijk blijft. De kosten mogen geen drempel vormen voor
wie op een ecologisch verantwoorde manier afscheid wil nemen: “Het moet niet iets
elitairs worden (...), ik vind het wel belangrijk dat dingen toegankelijk zijn voor meer
mensen, dat financién dus niet heel erg bepalen waar je toegang toe hebt (Dorien).

Deze behoefte aan rechtvaardigheid en toegankelijkheid hangt samen met een
bredere behoefte aan uitvaartpraktijken die minder gedomineerd worden door
commerciéle belangen: “.. hoe de uitvaartbranche is ontstaan (...) nou, ik viel bijna van mijn
stoel. Echt puur vanuit commercieel oogpunt. En ik dacht, als je nou ergens je echt wat
meer bescheiden mag opstellen en dus geld verdienen niet op de eerste plaats zou mogen
zetten, danis dat wel als het gaat over rouwen of over afscheid nemen” (Bente).

De bestemming van de menselijke compost is eveneens ethisch geladen.
Deelnemers vinden het belangrijk dat deze bijdraagt aan iets positiefs, zoals het herstel van
biodiversiteit, natuurherstel of de groei van planten of andere levende organismen: “Waar
ik het gelukkigst van zou worden is als soorten die nu dreigen uit te sterven, dat die juist
heel erg aanslaan op dit soort compost. En dus eigenlijk dat je de biodiversiteit kan

herstellen” (Robin).

42



Tegelijkertijd noemen sommigen ook wat ze niét wenselijk vinden, namelijk
toepassingen in de industrie of in traditionele landbouw. Zulke bestemmingen passen
volgens hen niet bij de intentie van zorg voor de aarde en het herstel van natuurlijke
evenwichten: “lk zou niet willen dat het in plastic zakken naar een geindustrialiseerd iets
gaat, maar wel dat het naar de biodynamische landbouw gaat. Die zijn veel bewuster bezig
met hoe ze gewassen verbouwen. (...) [k moet er niet aan denken dat ik in de Praxis op een
stapel lig” (Daan).

Daarnaast onderstrepen veel deelnemers het belang van keuzevrijheid. Zowel de
wens van de overledene als de rol van nabestaanden in de bestemming van de menselijke
compost moeten worden gerespecteerd. Voor deelnemers is het een rustgevend idee dat
de menselijke compost dicht bij huis kan worden uitgestrooid. Anderen kiezen hier juist
niet voor, omdat zij verwachten dat het huis ooit verlaten zal worden of omdat zij de
compost liever een plek geven in een bredere, blijvende omgeving die voor mensen
toegankelijk is: “Persoonlijk zou ik graag willen dat ik ergens in een (...) natuurgebied kom. Ik
geloof nietzo in (...) om hier bijvoorbeeld in mijn eigen tuin te komen, omdat hier ooit weer
een andere familie komt wonen. En een tuin is ook wat gecultiveerder zeg maar dan ... dan
echtin de natuur” (Ans).

Tot slot speelt het verlangen om bij te dragen aan maatschappelijke veranderingen
een rol, voortkomend uit een gevoel van verantwoordelijkheid voor toekomstige generaties.
Door nu al voor deze vorm te kiezen of zich er actief voor in te zetten, hopen deelhemers bij
te dragen aan een toekomst waarin duurzame alternatieven vanzelfsprekend zijn: “Dus
vandaar dat ik me ook inzet (..) om heel opportunistisch te zorgen dat het er is op het

moment dat ik het zelf nodig heb”(Sjors).

Veraarden wordt gezien als een lichaamsbestemming die zowel het lichaam als de aarde
en de nabestaanden respecteert.

De zorg die deelnemers uitspreken over de kwaliteit en transparantie van het
composteerproces wijst erop dat ethiek niet stopt bij de dood, maar verder gaat tot de

manier waarop het lichaam in een groter geheel wordt opgenomen. Mathijssen (2023a) laat

43



zien dat dergelijke keuzes niet louter persoonlijk zijn, maar ook raken aan gedeelde
opvattingen over wat goed omgaan met het overleden lichaam inhoudt. De wens dat het
proces veilig, natuurlijk en controleerbaar verloopt, is niet alleen gericht op persoonlijke
geruststelling, maar ook op het creéren van maatschappelijk vertrouwen in nieuwe vormen
van afscheid.

Tegelijkertijd speelt ook een kritische houding tegenover bestaande
uitvaartpraktijken, met name als deze als commercieel worden ervaren. Deelnemers
verzetten zich tegen het idee dat afscheid nemen een marktproduct zou zijn, en zoeken
naarvormen die beter aansluiten bij waarden als bescheidenheid, solidariteit en
toegankelijkheid. Alma (2023) laat zien dat dit voortkomt uit een verlangen naar morele
afstemming: mensen zoeken manieren om hun leven en hun sterven in overeenstemming
te brengen met waarden als verantwoordelijkheid en zorgzaamheid. Dat wat men nalaat
moet betekenisvol zijn, passend bij een levenshouding waarin verbondenheid een
belangrijk aspect is.

Ook de bestemming van de menselijke compost krijgt in dit geheel een morele
lading. De compost wordt niet gezien als een restproduct maar als vruchtbare
nalatenschap. Het is een betekenisvolle manier om iets terug te geven aan de wereld waar
men deel van uitmaakte. Volgens Mathijssen (2023a) verschuift hiermee de betekenis van
het lichaam. Het blijft niet alleen in herinnering, maar wordt actief deel van een levende

toekomst.

4.1.2 Esthetische waarden

Het proces wordt door deelnemers vaak omschreven als zacht, eenvoudig en natuurlijk.
Die beleving betreft zowel het zintuiglijke als het symbolische: de wijze waarop het lichaam
in een organisch bed van stro, bloemen of ander mengsel wordt neergelegd, roept
associaties op met tederheid, rust en zorg. Het zachtjes heen en weer wiegen van de cocon
doet denken aan de periode in de baarmoeder en versterkt het gevoel van geborgenheid en
rust: ”Want dat symboliseert dan die baarmoeder, zeg maar, waar je in gezeten hebt en wat

dan nu een, ja, natuurlijke baarmoeder zou zijn op het eind weer. Dat spreekt mij gewoon

44



heelerg aan”(Guus). En voor Sam staat het wiegen “voor koestering, voor verbinding, voor
mijn moeder die me droeg vroeger als huilbaby in de draagzak”.

De plaats en de manier waarop het veraarden plaatsvindt roepen een gevoel op van
een geleidelijke, natuurlijke overgang: “ datje in een ... bed van (...) hooi en bladeren en
daar zitten dan allerlei (...) micro-organismen enzo. Dat je in iets zachts wordt neergelegd,
datvind ik heel erg mooi” (Kees).

Ook de tijdsduur van het proces, ongeveer veertig dagen, wordt als betekenisvol
ervaren. Deze periode biedt ruimte voor bezinning, rituelen en een symbolische afronding
van het leven: “lIk vind het gewoon ook mooi dat er de tijd genomen mag worden. Ik weet
wel, het is een versneld proces, want als je mij gewoon dood onder blad zou leggen, dan
zou het daar ook weer niet zo rap gaan” (Jip).

Deelnemers zien het proces als helder en invoelbaar. Het lichaam ‘eindigt’ niet,
maar wordt getransformeerd: “Het is het meest natuurlijke transformatieproces van mij
naar zeg maar mijn oorsprong, namelijk de koolstof waaruit ik opgebouwd ben” (Sjors).

De ervaring van vergankelijkheid vormt voor deelnemers een bron van innerlijke rust.
Dit zit niet alleen in het loslaten, maar ook in de manier waarop het lichaam opgaatin de
natuurlijke kringloop. Dit sluit aan bij bredere ervaringen van schoonheid en betekenis in de
natuur, waarin groei en verval als verbonden met elkaar worden gezien: “in alles zit
beweging, groei, vruchtbaarheid, maar ook einde, vergankelijkheid” (Daan).

Ook de bestemming van de menselijke compost draagt bij aan deze positieve
waardering. Deelnemers verbinden het met fijne herinneringen en zien beelden voor zich
van een vredige tuin, een bloemenveld of een natuurlijk landschap. Het uitstrooien van de
menselijke compost markeert een overgang van sterven naar ‘nieuw leven’ en roept een
ervaring op van continuiteit, ritme en verbondenheid. Het proces wordt beleefd als
kloppend: “Dan is het [lichaam] vrij. Dan hoef je niet meer vast te houden wat niet meer
dient, maar dan hoef je alleen nog maar te herinneren wat je wilt herinneren, kan
herinneren. (...) Compost wordt neergelegd, daar groeien dingen uit, die dingen die sterven

ook weer af, dat gaat maar door” (Maaike).

45



De deelnemers verwoorden dat het proces niet als een afsluiting wordt ervaren, maar als
een overgang die zorgvuldig is vormgegeven en iets oproept. De menselijke compost wordt
niet gezien als restmateriaal, maar behoudt een symbolische verbinding met degene die is
overleden. Dit blijkt uit de beelden die deelnemers schetsen: een bloemenveld, een tuin,
een plek waar groei, herinnering en vergankelijkheid samenkomen.

Deelnemers geven aan dat het voor hen belangrijk is waar de compost terechtkomt.
Dat roept een zekere gevoeligheid op: de bestemming moet kloppen, zowel qua plek als
qua betekenis. Daarmee raakt deze ervaring aan wat Stengs (2024) beschrijft als ‘sacred
waste’. materie die zijn oorspronkelijke functie verloren heeft, maar toch niet zonder
betekenis is. In tegenstelling tot symbolisch geladen voorwerpen zoals bloemen of kaarsen
op een herdenkingsplek, gaat het bij veraarden om het lichaam zelf dat is getransformeerd
tot iets nieuws. Juist die belichaamde kwaliteit maakt dat de compost voor deelnemers
visueel en gevoelsmatig betekenis blijft dragen

De geleidelijke overgang waarin het lichaam opgaat in de natuurlijke kringloop wordt
als zacht ervaren. De compost markeert niet alleen het einde maar ook een nieuw begin.
Deze beweging, die zowel tastbaar als symbolisch is, roept bij deelnemers een gevoel op
van rust. Het lichaam blijft zo voelbaar aanwezig als onderdeel van een plek, een
herinnering of een levend landschap; een verbondenheid die, zoals Applewhite (2022)

aantoont, ook buiten religieuze kaders betekenisvol kan zijn.

4.1.3 Existentiéle waarden

De existentiéle betekenis die deelnemers toekennen aan veraarden wordt zichtbaar in hoe
zZij het sterven plaatsen binnen een bredere visie op leven, dood, natuur en verbondenheid.
De dood wordt niet gezien als een einde, maar als een transformatie waarin het lichaam
opnieuw betekenis krijgt binnen een groter geheel.

Centraal staat het idee van de natuurlijke kringloop of ‘circle of life’: het lichaam
keert terug naar de aarde en draagt zo bij aan nieuw leven. Deze gedachte geeft betekenis
aan de dood: “Dat je iets teruggeeft aan de natuur, dat je weer hergebruikt kan worden”
(Kees). Het lichaam wordt onderdeel van een cyclus waarin alles met elkaar verbonden is:

“Zo’n kring zeg maar (...) met mijn lichaam voed ik weer de grond en de grond geeft ons

46



weer voeding ervoor terug vanuit de planten, of voor de dieren die dan weer eten wat daar
staat” (Jip).

Deze verbondenheid strekt zich uit voorbij het lichamelijke. Bente geeft woorden
aan een gevoel van eenheid met mens, dier en natuur: “Dat alles met elkaar verbonden is
en dat we allemaal dezelfde materie zijn wat dat betreft”. Of zoals Maaike het formuleert:
“Wij zijn als mensen onderdeel van de natuur, dus het is niet zij versus wij, maar wij allen
vormen de natuur”. Deze ervaring roept gevoelens op van ontroering, dankbaarheid en
innerlijke rust. Veraarden maakt deze resonantie tastbaar: het lichaam wordt opgenomen
in een groter geheel waar het betekenisvol in blijft voortbestaan.

Dat voortbestaan via compost wordt niet gezien als individueel voortleven, maar als
transformatie en bijdrage aan het geheel. Door bij te dragen aan natuurherstel of groei,
wordt de menselijke compost ervaren als een manier om iets na te laten, niet in materiéle
zin, maar in de vorm van natuurlijke aanwezigheid.

De periode van veertig dagen waarin het composteerproces plaatsvindt, versterkt
dit gevoel van verbondenheid en geleidelijkheid. Voor sommigen heeft dit getal religieuze of
culturele betekenis, bijvoorbeeld door verhalen uit de Bijbel of in Indonesische tradities
zoals de ‘selamatan’, waarin de ziel wordt begeleid naar het hiernamaals. Voor anderen valt
deze periode samen met de eerste periode van rouw, waardoor een symbolische
synchroniciteit ontstaat tussen het fysiek proces en de innerlijke verwerking. Deze
ritmische afronding maakt het mogelijk om het leven geleidelijk los te laten, zonder dat de
dood als abrupte breuk wordt ervaren.

Ook de bestemming van de compost draagt bij aan het gevoel van verbondenheid
en voortbestaan. Annie verwoordt het als volgt: “Ik ben aarde, ik kwam van ergens en ik
word weer aarde. |k ga weer opgenomen worden in het grote geheel. (...) ik blijf dan en ik
word wat en ik blijf en ik ... dat hele circuit”. De dood wordt zo niet afgezonderd van het

leven, maar geintegreerd in een natuurlijke orde waarin alles blijft doorstromen.

47



De wijze waarop deelnemers spreken over veraarden als een vorm van voortbestaan binnen
de natuurlijke kringloop, sluit aan bij Mathijssen (2023a), die laat zien dat veraarden meer is
dan een ecologisch alternatief. Het herpositioneert de dood als overgang in plaats van
scheiding tussen leven en dood. Het lichaam wordt daarbij niet gezien als iets dat
verdwijnt, maar als iets dat opgaat in een ecologisch netwerk van wederkerigheid en
regeneratie.

Mathijssen (2023a) benadrukt dat deze visie op de dood een ander mensbeeld
impliceert. De mens wordt niet langer als uitzonderlijk gezien, maar als onderdeel van een
dynamisch geheel waarin ook microben, planten, schimmels en dieren een rol spelen.
Uitspraken van deelnemers over ‘opgaan in het grotere geheel’ en ‘wij zijn allemaal dezelfde
materie’ weerspiegelen dit perspectief.

Het voortbestaan dat via veraarden wordt vormgegeven, is daarmee niet gericht op
behoud van identiteit of herinnering, maar op natuurlijke aanwezigheid waarin het lichaam
geen individu meer is maar betekenisvol blijft binnen de kringloop. Ook de veertig dagen die
het transformatieproces in beslag lijkt te nemen, wordt door deelnemers ervaren als een
fase waarin afscheid, transformatie en innerlijke verwerking samenkomen.

Deze existentiéle dimensie van opgaan in het grotere geheel sluit ook aan bij wat
Rosa (2019) omschrijft als ‘verticale resonantie’: een ervaring van verbondenheid met iets

dat het individu overstijgt.

4.1.4 Conclusie

Uit de interviews blijkt dat deelnemers aan veraarden betekenis toekennen op drie met
elkaar verweven niveaus. Vanuit ethisch perspectief staat zorg centraal: voor het lichaam,
de nabestaanden en de aarde, met nadruk op toegankelijkheid, transparantie en
wederkerigheid. Esthetisch gezien waarderen deelnemers het natuurlijke, langzame en
zintuiglijk invoelbare karakter van het proces, dat als zacht en passend wordt ervaren. Op
existentieel niveau wordt veraarden beleefd als een manier om voort te bestaan binnen de
natuurlijke kringloop, waarbij verbondenheid, continuiteit en overgave belangrijke waarden

zijn. In al deze lagen is veraarden meer dan een duurzaam alternatief; het vormt een

48



betekenisvolle praktijk waarin leven en dood zorgvuldig en in samenhang met het groter

geheel worden vormgegeven.

4.2 Persoonlijke, sociale en ecologische motieven

In deze paragraaf staat de vraag centraal welke motieven deelnemers noemen als
beweegredenen voor hun keuze voor veraarden. Deze motieven zijn niet alleen praktische
overwegingen, ze weerspiegelen ook diepere waarden en overtuigingen die het besluitom
te veraarden mede vormgeven.

De motieven worden besproken aan de hand van de drie contexten waarin mensen
betekenis geven aan hun keuze: de persoonlijke (mens-mens), de sociale (mens-systeem)
en de ecologische (mens-natuur/spiritualiteit). Binnen elk van deze contexten zijn ethische,
esthetische en existentiéle dimensies te onderscheiden. Zo ontstaat een genuanceerd
beeld hoe deelnemers de keuze voor veraarden positioneren binnen hun levensvisie,
relaties en wereldbeeld. Bijlage 6 toont een overzicht van kernmotieven zoals die in de

interviews naar voren kwamen.

4.2.1 Persoonlijke context

In de persoonlijke context staan iemands eigen overtuigingen, emoties en levenshouding
centraal. Deze ontwikkelen zich in relatie tot anderen, zoals familieleden, vrienden en
naasten en komen tot stand in onderlinge uitwisseling en betrokkenheid. Dit sluit aan bij
wat Rosa de horizontale resonantie-as noemt: de mens-mensrelatie, waarin mensen
geraakt worden en op elkaar reageren.

De persoonlijke motivatie wordt ook beinvloed door bredere maatschappelijke en
institutionele invloeden, al verlopen die via een andere resonantie-as. Rosa maakt
onderscheid tussen deze contexten, maar benadrukt dat ze elkaar voortdurend
beinvloeden.
4.2.1.1 Ethisch-persoonlijk
Een reden om voor veraarden te kiezen is het verlangen naar autonomie: zelf kunnen
bepalen wat er na de dood met het lichaam gebeurt: “Veraarden ligt gewoon vast (in
testament). Als dat er door is, dan is dat wat ik wil. Daar mogen ze ook gewoon niet

aankomen” (Kees). Tegelijkertijd willen deelnemers hun nabestaanden niet belasten na hun

49



dood. Autonomie betekent voor deelnemers dat men in verbondenheid met anderen tot
eigen keuzes komt, waarbij rekening wordt gehouden met de wensen van de ander. Zo laten
sommigen de beslissing over de bestemming van de compost over aan de nabestaanden:
“lIk zou het fijn vinden als onze kinderen of onze nabestaanden daar iets over te zeggen
zouden hebben. (...) Het is eigenlijk hun proces van wat zij (...) van wat er van mij rest,
doen.” (Dorien). Anderen relativeren hun voorkeur als deze afwijkt van de behoeften van
naasten: “ Kijk, als het voor de kinderen heel belangrijk zou zijn (...) dat ik begraven word en
een steen heb, ga je gang” (Daan).

Een andere motivatie die naar voren komt, is het besef dat het lichaam na de dood
nog van waarde kan zijn. Bij drie deelnemers is dit verbonden aan een gevoel van schuld
tegenover de aarde, vanwege het menselijk handelen en de ecologische schade die wordt
aangericht. In die context wordt veraarden gezien als een morele daad: een manier om iets
terug te geven aan de aarde, om nog iets goed te maken. Zoals Daan het verwoordt: “...we
krijgen zoveel van de aarde (...) waar ben ik mee bezig, dat ik dit allemaal vanzelfsprekend
vind. Misschien zit daar heel diep onder zelfs wel een schuldgevoel (...) over mijn
ondankbaarheid. (...) Maar het is dan wel heel mooi dat je dan, jouw compost, dat dat weer
iets vruchtbaars heeft”.

Handelen uit plichtsbesef speelt bij een enkeling ook een rol. Daarnaast wordt
genoemd dat veraarden ‘gewoon een praktische manier’ is om na de dood nog bij te dragen,
juist omdat het lichaam dan geen functie meer heeft. Deze uiteenlopende motieven delen
een gemeenschappelijk moreel uitgangspunt: het lichaam blijft betekenisvol.
4.2.1.2 Esthetisch-persoonlijk
Veraarden wordt beschreven als iets dat ‘klopt’, het is een intuitief gevoel dat veraarden
past bij wie ze als mens zijn. Tijdens de interviews kwamen er emoties naar boven bij
deelnemers als ze vertelden hoe ze geraakt werden toen ze voor het eerst over de
mogelijkheid van veraarden hoorden: “Maar het is alsof er dan eindelijk een vorm komt die
past bij wat ik voel. En wat ik hooit heb geweten dat ik het miste (...) ja, blijheid” (Daan). En
Kees zegt: “ik wist niet van het bestaan af (...) vanaf minuut een dat ze erover vertelde was

ik om”. Deelnemers geven aan geraakt te worden door de vanzelfsprekendheid waarmee

50



het lichaam opgaat in de natuur: “ja, als je gewoon ziet wat het, wat de natuur doet met de
dood, als wij mensen ons er niet mee bemoeien. Dan is dat een heel logisch proces”
(Bente).

Voor sommige deelnemers speelt de wens om hun nabestaanden een
betekenisvolle plek te bieden een belangrijke rol: “ja, voor mijn nabestaanden een plek te
creéren om mij eventueel te gedenken. (...). Om daar gewoon (met mijn compost) ergens
wat voedsel te geven aan de bomen (...) en dat die plek op die manier waardevol
blijft”(Aart).

Hoewel deelnemers niet altijd rechtstreeks spreken over zintuiglijke aspecten, klinkt
dit weltussen de regels door. Zo wordt genoemd dat menselijke compost gebruikt kan
worden in een groentetuin of bloementuin. Het ruiken van aarde, met de handen wroeten in
de aarde, het zien van wat er groeit, zijn zintuiglijke elementen die het gevoel dat veraarden
‘klopt’ versterken.

Tijdens het veraardingsproces zelf spelen geur en tast een rol. De geur van stro en
hooi, die in de cocon aanwezig zijn, roept associaties op met het buitenleven, met vroeger:
“Dat veranderen naar aarde, datvind ik (...) ja, dat spreekt me heel erg aan. Dat liggen op
stro. Ik heb ook vroeger heel veel op stro gelegen (...) Fijn, gewoon heel fijn” (Annie). En al
realiseert deze deelnemer dat zij het niet meer zal voelen, het kan dezelfde zintuiglijke
ervaringen oproepen bij de nabestaanden.
4.2.1.3 Existentieel-persoonlijk
Op existentieel vlak wordt veraarden door sommigen ervaren als het laatste ontbrekende
puzzelstukje om dood te kunnen gaan. De keuze markeert een soort afronding van het
leven, waarin men een manier vindt om sterven betekenisvol te maken: “Nou, veraarden is
volgens mij waar het om draait. (...) We zijn als lichtflitsje gestart en een stofje wat gegroeid
is, als energiebolletje zeg maar ronddraait en... ja, en voor mij is het dan weer het tot aarde
komen, dat maakt de cirkel rond, zeg maar” (Guus).

De persoonlijke invulling past bij een tijd waarin traditionele religieuze kaders
minder vanzelfsprekend zijn en mensen zelf betekenis geven aan het levenseinde: “ik hang

geen religie aan .., (...) ik ben ook wel iemand die een beetje zijn eigen weg zoekt” (Ans).

51



De persoonlijke motieven in de interviews tonen hoe mensen in een geseculariseerde
samenleving zoeken naar manieren om hun eigen sterfelijkheid betekenis te geven,
passend bij hun leefstijl, overtuigingen en relaties

In het ethische veld blijkt dat het lichaam na de dood nog een functie kan vervullen.
De wens ‘om iets terug te geven’ aan de aarde of bij te dragen aan het grotere geheel komt
voort uit een gevoel van verantwoordelijkheid en soms uit schuldgevoel. Cirigliano (2023)
wijst erop dat ecologische keuzes deels voortkomen uit een moreel besef van ecologische
schade. Zij beschrijft hoe dit type motivatie past binnen bredere maatschappelijke
tendensen. Veel mensen ervaren milieuproblematiek als een morele kwestie en willen via
veraarden iets goedmaken. Dit sluit aan bij Venbrux (2007), die stelt dat het dode lichaam
niet waardevrij is, maar moreel geladen blijft.

Op esthetisch niveau voelt veraarden voor velen als iets dat ‘klopt’. Gevoelens van
herkenning, rust en ontroering en rust zijn vaak verbonden met zintuiglijke beelden en
herinneringen: de geur van aarde, stro en een bloeiende tuin. Volgens Engelke (2019) zijn
zulke ervaringen belangrijk voor betekenisgeving, zeker in een tijd waarin religieuze kaders
ontbreken.

Ten slotte biedt veraarden op existentieel niveau een vorm van afronding. Het idee
dat het lichaam bijdraagt aan nieuw leven geeft rust. Lifton (1973) noemt dit een natuurlijke
vorm van symbolisch voortleven.

Deze motieven laten zien hoe deelnemers de dood vorm zouden willen geven: niet
afstandelijke of functioneel, maar als een doorleefde zoektocht naar wat past bij het eigen

leven en moreel besef.

4.2.2 Sociale context

In de sociale context, die samenvalt met de diagonale as van Rosa’s resonantietheorie,
staan maatschappelijke structuren, systemen en institutionele gebruiken centraal. Het
gaat hier om de manier waarop deelnemers zich verhouden tot bestaande gebruiken,
rituelen, regelgeving en maatschappelijke structuren. De bredere morele
verantwoordelijkheden, zoals die voor toekomstige generaties, kunnen hier worden gezien

als onderdeel van de bestaande sociale structuren.

52



4.2.2.1 Ethisch-sociaal

Veraarden wordt gezien als een moreel alternatief voor de huidige uitvaartpraktijken die
vaak als technisch en afstandelijk worden ervaren. Zo uiten deelnemers kritiek op de
ruimte die begraven inneemt, het gebruik van een kist, de hitte van crematie, of het geweld
van het proces: “lIk vind het verschrikkelijk om in een kist gelegd te worden. Ik vind het hard.
Ik vind het lelijk. (...) en dat is ook zo met cremeren ... om mensen in het vuur te schuiven”
(Kees).

Veraarden biedt hiertegenover een manier om trouw te blijven aan eigen waarden.
Voor sommigen deelnemers groeit hieruit ook de overtuiging dat veraarden zo spoedig
mogelijk een plek in de uitvaart moet krijgen. Die persoonlijke overtuiging gaat in sommige
gevallen gepaard met een bredere maatschappelijke betrokkenheid. Veraarden wordt dan
niet alleen gezien als een individuele keuze, maar ook als een sociale innovatie binnen de
uitvaartpraktijken. Door het bespreekbaar te maken, hopen deelnemers bij te dragen aan
een cultuurverandering in hoe de samenleving met sterven en afscheid omgaat: “lk heb een
stuk geschreven over veraarden en biodiversiteit. (...) om ja, meer bekendheid te geven aan
het begrip veraarden. (...) en mijn grootste wens is dat iedereen (...) daar voor zou kiezen”
(Robin).
4.2.2.2 Esthetisch sociaal
Een opvallende motivatie is dat drie deelnemers het verlangen benoemden om jongere
generaties te laten zien dat uit menselijke compost nieuw leven kan groeien. Dit heeft naast
een opvoedkundige kant ook een esthetische kant: het biedt troost én schoonheid, omdat
de dood zo op een positieve en tastbare manier zichtbaar wordt gemaakt: “Dat je ook weet
dat dit (de compost) iets is van iemand die is overleden en dat het daardoor ook normaler
kan worden. Kinderen kunnen ook veel eerder wat vertrouwd raken, bij wijze van spreken
doe je het (de compost) op school in tuintjes”(Daan).

Daarnaast speelt voor sommige deelnemers de wens om iets ritueels of symbolisch
na te laten dat blijvend betekenis geeft aan hun afscheid: “Stel, ik zou komen te overlijden

en ik word veraard. Ik heb liever dat mijn kinderen, mocht ik die ooit krijgen, naar een

53



mooiere plek gaan waar mijn compost dan bijvoorbeeld ligt of ...(...) plant een boom (...) of
dat ik zo herinnerd wordt in plaats van dat je naar zo’n kille begraafplek gaat” (Pien).
Tegelijkertijd blijkt dat het lastig is om openlijk over de dood te praten, niet alleen in
de persoonlijke kring, maar ook op maatschappelijk niveau. Gesprekken over sterven,
afscheid en lichaamsbestemming worden volgens de deelnemers vaak uitgesteld of
vermeden. Veraarden zou een aanknopingspunt kunnen zijn om het levenseinde
bespreekbaar te maken op een beeldende en tastbare manier: niet uit angst of verlies,
maar juist vanuit zorg, circulariteit en toekomstgericht denken.
4.2.2.3 Existentieel sociaal
Deze categorie is in de interviews niet tot nauwelijks naar voren gekomen. Waar existentiéle
overwegingen naar voren komen, blijken ze vooral in relatie tot het grotere geheel of binnen

de persoonlijke levenssfeer te worden gezien.

De sociale context van veraarden laat zien hoe de deelnemers zich niet prettig voelen bij de
dominante institutionele praktijken rond sterven en het omgaan met het dode lichaam. Die
onvrede richt zich op uitvaartvormen die als afstandelijk worden ervaren. Daarmee
ontstaat spanning tussen bestaande sociale gebruiken en de waarden die deelnemers
belangrijk vinden in de omgang met de dood.

Deze spanning is goed te begrijpen in het licht van wat Venbrux (2007) beschrijft over
de functie van rituelen, in navolging van Hertz. Hij laat zien dat uitvaartpraktijken geen
neutrale handelingen zijn, maar sociale constructies die gedeelde waarden, normen en
wereldbeelden bevestigen. Wanneer zulke rituelen niet langer aansluiten bij persoonlijke
overtuigingen, verliezen ze hun sociale en symbolische kracht. Deelnemers beschrijven
conventionele uitvaarten als vormen die nietin lijn zijn met hun wereldbeeld.

In reactie daarop zoeken zij naar alternatieven die beter passen bij hun morele en
sociale idealen. Mathijssen (2023a) beschrijft hoe nieuwe uitvaartvormen zoals veraarden
niet alleen een praktische oplossing bieden, maar ook ruimte creéren voor het uitdrukken

van andere waardepatronen, zoals zorgzaamheid, verbondenheid en relationele

54



verantwoordelijkheid. Veraarden overstijgt daarmee de persoonlijke voorkeur en krijgt
betekenis als vorm van sociale herwaardering van hoe we met de dood omgaan.

De zintuiglijke vormgeving van het ritueel draagt hier aan bij. Engelke (2019) laat zien
dat juist tastbare en zintuiglijke elementen, zoals aanraking, geur, en zichtbaarheid, van
belang zijn in hoe religieuze en seculiere rituelen betekenis genereren. In de interviews
wordt zichtbaar dat veraarden daarin voorziet: compost als zintuiglijk symbool maakt het
mogelijk om de dood op een andere, hoopvolle en relationele manier te verbeelden.
Mathijssen (in druk ) beschrijft in Key Symbols in Human Composting hoe menselijke
compost wordt geladen met betekenis als symbool van wederkeer, gemeenschap en
levenskracht. Deze esthetische (en existentiéle) elementen functioneren niet alleen op
individueel niveau, maar maken ook collectieve verbeelding en overdracht mogelijk,
waardoor veraarden tot een gedeeld ritueel kan uitgroeien.

Venbrux (2007) onderstreept dat rituelen rond de dood niet alleen betrekking
hebben op de overledene, maar ook een sociale functie vervullen voor de levenden, door
hen te helpen hun plaats in de veranderde sociale orde te herdefiniéren. Vanuit dit
perspectief kan veraarden worden begrepen als een sociaal ritueel dat uitnodigt tot
herbezinning op geinstitutionaliseerde uitvaartpraktijken. In plaats van het lichaam fysiek
of symbolisch te laten verdwijnen, zoals bij crematie of traditionele begrafenis het gevalis,
biedt veraarden een alternatief kader waarin het lichaam zichtbaar kan blijven in de
kringloop van het leven. Daarmee draagt het niet alleen bij aan persoonlijke
betekenisgeving, maar ook aan het ontwikkelen van een ander maatschappelijk discours
over sterven, afscheid en de betekenis van het lichaam na de dood.

Opvallend is dat de existentiéle thema’s in de sociale context nauwelijks expliciet
naar voren komen in de interviews. Deelnemers benoemen zingeving vooral in persoonlijke
termen, terwijl collectieve of maatschappelijke vormen van existentiéle betekenisgeving
vrijwel afwezig zijn. Deze afwezigheid weerspiegelt mogelijk de huidige situatie van
veraarden als toekomstig en nog niet ingebed ritueel, waardoor gedeelde symboliek en

publieke verbeelding nog ontbreken.

55



4.2.3 Ecologische context

De ecologische context komt overeen met de verticale as van Rosa’s resonantietheorie,
waarin de relatie tussen mens en natuur, het universum of het transcendente centraal
staat. Deze as verwijst naar ervaringen van geraakt worden door iets dat groter is dan het
zelf, zoals de natuur, het leven, het lot of het Heilige. De ecologische context komt het
vaakst naar voren in de gesprekken.

4.2.3.1 Ethisch ecologisch

Deelnemers benoemen de wens om een zo klein mogelijke ecologische voetafdruk achter
te laten. Dit geldt zowel letterlijk, geen CO,-uitstoot, als symbolisch, geen grafsteen om te
onderhouden. Dorien koppelt dit aan het geen ruimte meer willen innemen op aarde na de
dood: “lk vind het belangrijk om een bijdrage te leveren aan dat de wereld niet nog slechter
wordt (...) endatik niet meeriets, een ruimte inneem”.

Sommigen beschrijven veraarden als de meest duurzame manier om met hun
lichaam om te gaan. Het voelt als de juiste keuze gezien de staat van de planeet en de
verantwoordelijkheid die men voelt: “Alleen al door zelf te veraarden zou ik mijn eco-
positieve voetafdruk kunnen vergroten. Dat zou ik alleen al heel tof vinden (...) Dus als je
iets wat de hele tijd gebeurt (sterven) dan kan veranderen naar iets wat op een eco-
positieve manier kan.” (Robin). Tegelijkertijd laat Robin zien dat deze keuze niet
vanzelfsprekend is, maar afhangt van de daadwerkelijke ecologische impact van het
proces: “Dus als blijkt dat het proces, dat het heel grote (negatieve) invloed heeft op de
aarde (...) dat zou het enige zijn waarop ik misschien zou kunnen beslissen, van dan ga ik
toch voor een duurzamere (vorm)”.
4.2.3.2 Esthetisch ecologisch
De esthetiek van veraarden komt bij enkele deelnemers tot uiting in de manier waarop de
menselijke compost na het proces wordt opgenomen in de natuurlijke omgeving. Het
uitstrooien in een tuin of landschap roept een esthetisch besef op van cyclische processen
zoals bloei, verval en hernieuwde groei. Dit versterkt de ervaring dat veraarden aansluit bij
natuurlijke ritmes en wordt door sommige deelnemers als inspirerend ervaren: “of het nu

de seizoenen zijn of het dag en nachtritme of..., ja, gewoon hoe dan de bloemetjes weer

56



openen en weer sluiten. Er zit zoveel schoonheid in. Ik vind dat heel troostrijk en
inspirerend” (Bente).

Wat opvalt is dat ecologische esthetiek en de existentieel ecologische oriéntatie
nauw met elkaar verweven zijn. Hoewel deelnemers dit onderscheid niet expliciet
benoemen, blijkt uit hun woorden dat de waarneming van de natuurlijke cycli niet alleen
visuele of emotionele waarde heeft, maar ook richting geeft aan hoe zij hun eigen
sterfelijkheid en nalatenschap zien.
4.2.3.3 Existentieel ecologisch
Vanuit een existentieel ecologisch perspectief spreken deelnemers over een
levenshouding waarin leven, dood en natuur met elkaar verbonden zijn. Veraarden biedt
een manier om deze verbondenheid concreet vorm te geven. De wens om na de dood terug
te keren naar de aarde en deel uit te maken van de natuurlijke kringloop wordt verwoord in
termen van dankbaarheid en wederkerigheid: “Dat je gewoon weer wat teruggeeft aan de
natuur. Dat daar weer iets nieuws uit kan bloeien, dat je daar voeding voor bent” (Kees). En
“Dat ik hier een plekje heb gehad hier op aarde (...) en dat ik moeder aarde dankbaar ben
(...) dat ik moeder aarde daarmee ook iets teruggeef” (Sam).

Daarnaast roept het idee van opgenomen worden in een voortdurend proces van
leven en dood beelden op van vrijheid en loslaten: “Een urn met as, daar gebeurt verder
niks mee. En op een begraafplaats ook niet. Maar met veraarden wel (...) je compost wordt
neergelegd, daar groeien dingen uit, die dingen die sterven ook weer af, dat gaat maar door.
(...) omdat het vrij is” (Maaike).

In deze zin wordt veraarden niet alleen gewaardeerd als een ecologisch
verantwoorde keuze, maar ook als een uitdrukking van een dieperliggend existentieel
verlangen om na de dood op te gaan in een groter geheel. Frans omschrijft het als volgt:
“als je gewoon uitgestrooid kan worden als humus, compost (...) dat je dan dus weer deel
uitmaakt van, .... van alles. (...) Dat je weer gewoon in het geheel der dingen opgaat. Dat

vind ik wel mooi”.

57



De ecologische context vormt een belangrijk motief om voor veraarden te kiezen. Wat voor
sommigen begint als een wens om de aarde niet te belasten, groeit uit tot een
levenshouding waarin dood, natuur en regeneratie met elkaar verbonden raken.

MacMurray en Futrell (2019) beschrijven veraarden als een praktijk die past binnen
een opkomende ecodeath ethic. Hierin staat niet beheersing of efficiéntie centraal, maar
juist de wens om het lichaam terug te geven aan de aarde op een manier die ecologische
waarden weerspiegelt. Daarbij krijgt het proces betekenis op zowel lichamelijk als
symbolisch niveau: deelnemers ervaren zingeving via zintuiglijke betrokkenheid bij het
natuurlijke verloop (zoals de geur van aarde) en via de symboliek van de kringloop waarin
sterven en nieuw leven met elkaar verbonden zijn.

Alma (2023) laat zien dat zingeving zich in het antropoceen steeds vaker richt op
verbondenheid met iets dat groter is dan het zelf, niet in religieuze termen, maar via natuur,
ecologie en het besef dat leven en dood deel uitmaken van een voortdurende cyclus. Dit
weerspiegelt een verlangen naar resonantie met natuurlijke processen, waarin sterven
geen einde is, maar een overgang.

Ook Olson (2024) wijst op een groeiend bewustzijn van de noodzaak om menselijke
praktijken te herijken binnen ecologische kaders. Zij beschrijft hoe ecologisch
georiénteerde uitvaartpraktijken functioneren als antwoord op een ecologische crisis, en
hoe zij bijdragen aan nieuwe vormen van morele verantwoordelijkheid en rituele zorg.
Veraarden sluit daarbij aan door het lichaam opnieuw te positioneren binnen een
ecologisch kader, waarin wederkerigheid, ritueel en lichamelijke betrokkenheid
samenkomen.

Deze ontwikkeling past binnen een bredere beweging naar meer ervaringsgerichte,
post-seculiere vormen van zingeving. Zoals Applewhite (2022) laat zien, ontstaat ook
buiten religieuze tradities ruimte voor ritueel, zorg en symboliek rondom het lichaam na de
dood. Het lichaam wordt niet gezien als residu, maar als betekenisdrager binnen een

ecologisch en moreel geladen transitie (Stengs, 2024).

58



4.2.4 Conclusie

Hoewel het onderscheiden van deze negen categorieén helpt om de verschillende
motieven te analyseren en te duiden, blijkt in de praktijk dat ze sterk met elkaar verweven
zijn. Ethische overwegingen, zoals de wens om zorgzaam en verantwoordelijk met het
lichaam en de aarde om te gaan, lopen vaak door in esthetische beleving en existentiéle
reflectie. Wat begint als een praktische overweging of zintuiglijk aantrekkelijk idee, krijgt
voor veel deelnemers gaandeweg een diepere, levensbeschouwelijke lading.

In de interviews kwamen vooral ethisch-persoonlijke en ethisch-ecologische
motieven naar voren. De wens om autonoom te kunnen bepalen wat er met het lichaam
gebeurt, en de morele overtuiging om iets terug te doen voor de aarde, vormen voor veel
deelnemers een belangrijke motivatie. Daarnaast blijkt ook het existentieel-persoonlijke,
en met name het existentieel-ecologische perspectief, betekenisvol. Wat aanvankelijk
voorkomt uit zorg voor de aarde, zoals de wens om de aarde niet verder te belasten, om
geen restafval na te laten en om het lichaam na de dood op een zinvolle manier terug te
geven aan het leven, groeit bij sommige deelnemers uit tot een bredere oriéntatie op
sterfelijkheid, nalatenschap en het verlangen om blijvend verbonden te zijn met het grotere
geheel van natuur en bestaan.

Motieven staan zelden op zichzelf. De wens om iets moois na te laten aan
nabestaanden raakt aan het besef van verantwoordelijkheid voor toekomstige generaties.
Het verlangen naar autonomie sluit aan bij het zoeken naar een vorm van
lichaamsbestemming die klopt bij iemands waarden en levenshouding. Veraarden
resoneert op meerdere lagen tegelijk, iets wat deelnemers zich soms pas tijdens het
gesprek bewust werden. Het onder woorden brengen van hun motivatie bracht nieuwe,
soms onverwachte inzichten aan het licht waardoor veraarden gaandeweg niet alleen als
alternatief voor bestaande prakijken werd gezien, maar ook als een mogelijkheid tot
zingeving in een breder, relationeel en ecologisch perspectief. Juist die verwevenheid van
persoonlijke, sociale en ecologische motieven maakt veraarden tot een betekenisvolle
keuze. De mogelijkheid om meerdere waarden en dimensies van zingeving te verbinden aan

veraarden lijkt bij te dragen aan de aantrekkingskracht ervan.

59



4.3 Betekenisgeving rondom sterfelijkheid, afscheid en rouw

De analyse van de interviews laat zien dat veraarden voor sommigen bijdraagt aan
acceptatie van de dood, aan het ervaren van steun, en aan een diepere of andere vorm van
rouwverwerking. Tegelijkertijd werd zichtbaar dat deze betekenisgeving niet universeel is:
een deel van de geinterviewden geeft aan dat veraarden hun visie op de dood niet wezenlijk
verandert. In deze paragraaf worden drie thema’s besproken: sterfelijkheid, afscheid

nemen en rouwverwerking.

4.3.1 Sterfelijkheid

Voor een aantal deelnemers leidt het idee van veraarden tot een herwaardering van de
dood als onderdeel van een grotere natuurlijke cyclus. Binnen dit perspectief wordt de
dood niet langer gezien als een abrupte breuk, maar als een overgang naar een andere
bestaansvorm waarin het lichaam opgaat in bodemleven, planten of bomen. De gedachte
dat het lichaam vruchtbare compost wordt, maakt de dood minder beangstigend en biedt
houvast: “Dat je weer terugkeert en weer onderdeel maakt en dus eigenlijk ... nou, eeuwig
voorleeft” (Frans). En Bente “Dat het veraarden proces me wel, ja, misschien nog meer
geruststelt of nog meer vertrouwen geeft (...) als ik weet dat mijn lichaam echt terug magin
de kringloop van het leven”. Het lichaam verliest zijn status als lijk en wordt opnieuw
betekenisvol als voedingsbron voor het leven: “Het is echt een heel natuurlijke manier voor
mijn gevoel he. Echt tot humus wederkeren. En daarmee weer voedsel zijn voor de
omringende natuur” (Aart). Het is voor velen een geruststellende gedachte dat de dood kan
worden gezien als een natuurlijke transitie en niet als eindpunt.

Niet alle geinterviewden delen deze betekenisgeving. Een deel van hen ziet de dood
als iets biologisch of neutraals: “de dood is slechts een moleculaire reset”(Sjors). Of ze
benadrukken dat de ziel of energie al losstaat van het lichaam waardoor veraarden niets
toevoegt aan hun existentiéle perspectief: “het lichaam is eigenlijk alleen maar een
verpakking”(Guus)

Meerdere deelnemers benoemen dat veraarden een spirituele of symbolische laag
toevoegt aan het sterven. Ans heeft het over drie dimensies van herinnering: de

persoonlijke herinnering door de verhalen over iemand, de spirituele herinnering in de vorm

60



van de ziel of energie die blijft bestaan, en de materiele herinnering door de menselijke
compost die weer nieuw leven voedt. “Het spirituele zit hem echt in dat voortbestaan, terug
in de natuur he, ook onderdeel van, nou ja, (...) die eenheid van herinneringen in gedachten,
je ziel of je energie die op een bepaalde manier nog rond zal waren. Nou, en als dat met
jouw omhulsel ook nog kan (...) heel circulair”. Door deze driedelige betekenis krijgt de
dood een nieuwe gelaagdheid die niet alleen verlies omvat, maar ook transformatie en
voortzetting. Kees :“lk heb dat (de dood) als iets onoverkomelijks, iets verschrikkelijk
hartverscheurends gezien, (...) en dat heb ik nu helemaal niet meer. (.) Veraarden heeft het
(...)wat lichter gemaakt”. Voor deze groep biedt veraarden een narratief waarin sterven
wordt geintegreerd in het grotere verhaal van natuurlijke kringloop, voortbestaan en
wederkerigheid. Deze manier van betekenisgeving sluit aan bij bredere maatschappelijke
ontwikkelingen waarin sterven niet langer alleen medisch of religieus wordt benaderd,

maar ook ecologisch wordt geduid.

De interviews laten zien hoe de dood in relatie tot het veraarden niet langer gezien wordt als
een abrupte breuk, maar als een overgang naar een andere vorm van bestaan, als deel van
een cyclisch proces waarin het lichaam voortleeft in de natuur. Deze manier van denken
sluit aan bij wat Engelke (2019) beschrijft als een postreligieuze heroriéntatie op
sterfelijkheid, waarin niet religieuze dogma’s, maar zintuiglijke ervaring, symboliek en
verbondenheid met natuurlijke processen centraal staan.

Volgens Engelke (2019) wordt binnen deze context materiele continuiteit, zoals het
opgaan in bodemleven of planten, een manier om betekenis te geven aan het levenseinde.
In plaats van abstracte noties van voortleven, biedt de fysieke opname van het lichaam in
natuurlijke cycli een tastbare vorm van herinnering en zingeving. Menselijke compost,
bloemen, of bomen worden dragers van betekenis, zonder dat er een expliciet religieus
kader nodig is.

Tegelijkertijd laten enkele deelnemers zien dat veraarden voor hen geen nieuwe

symboliek aan de dood toevoegt. Voor hen blijft sterven een neutraal of biologisch

61



verschijnsel, los van zingeving of spirituele dimensies. Ook dat past binnen het

postreligieuze veld dat Engelke beschrijft.

4.3.2 Afscheid

In tegenstelling tot traditionele uitvaarten, waar vaak binnen een week alles afgerond moet
zZijn, ervaren veel deelnemers veraarden als een langzamer en intiemer proces van afscheid
nemen. De periode van ongeveer veertig dagen waarin het lichaam vergaat, wordt door
deelnemers als heilzaam ervaren.

Robin benadrukt hoe deze vertraging ruimte schept voor verstilling: “Dus alleen al
dat trage, en dat ja, dat onthaasten eigenlijk wat er bij hoort (...) dat het proces mensen ook
uitnodigt om te verstillen en te vertragen”. Annie spreekt over het belang van tijd voor de ziel
of geest om los te komen van het lichaam: “Er is tijd, tijd om te vertrekken. En mijn lichaam,
ook al is dat uiteindelijk maar een omhulsel, maar ja, ziel of geest, daar is tijd voor nodig
geloof ik”. Volgens Aart sluit dit aan bij de psychische verwerking van verlies: “Ja, vaak
wordt ook wel gesteld dat de eerste rouw (...) ook zo grofweg een dag of 40 in beslag neemt.
Dus dat is een hele mooie synchroniciteit”.

Daarnaast biedt de fysieke nabijheid van het lichaam mogelijkheden voor
persoonlijke rituelen. Deelnemers stellen zich voor dat nabestaanden tijdens de
compostering de cabine kunnen bezoeken of informatie ontvangen over het verloop van het
proces. Zulke rituelen bieden een andere vorm van afscheid dan de gangbare

uitvaartpraktijken.

De ervaringen van deelnemers sluiten aan bij de inzichten van Hertz, zoals uitgewerkt door
Davies (2000) en Venbrux (2007). Hertz stelt dat dood geen momentopname is, maar een
sociaal proces: de overgang van levende naar overledene vereist tijd, ritueel en
betrokkenheid.

Veraarden past in deze visie doordat het fysieke vergaan van het lichaam sterker
verbonden wordt met het psychosociale proces van loslaten. De periode van ongeveer
veertig dagen kan worden opgevat als een rituele tussentijd, waarin het verlies niet abrupt

wordt afgesloten, maar geleidelijk betekenis krijgt.

62



De fysieke nabijheid van het lichaam in het proces van veraarden versterkt het
proces van loslaten doordat het lichaam nog ‘zichtbaar’ en voorstelbaar blijft. Dit sluit aan
bij wat Hertz beschrijft als het belang van materiéle nabijheid voor rouwverwerking.
Volgens Hertz weerspiegelt de toestand van het lichaam de emotionele staat van de
rouwenden (Davies, 2000; Venbrux, 2007). Het bezoeken van de cocon of het ontvangen
van updates over het proces kunnen dan ook worden gezien als rituelen van nabijheid, die
het mogelijk maken om op een intieme en betrokken manier afscheid te nemen. Zulke
handelingen geven vorm aan wat Hertz de ‘symbolische overgang’ noemt: van dood naar
herstelde sociale rust.

Tot slot kan veraarden worden opgevat als een moderne vorm van Hertz ‘dubbele
begrafenis’: een proces in twee fasen waarbij eerst het fysieke lichaam wordt losgelaten en
daarna de sociale status van de overledene wordt veranderd (Venbrux, 2007). In deze visie
draagt het veraarden bij aan een culturele verschuiving waarin sterflijkheid niet wordt

weggeduwd, maar opnieuw wordt geintegreerd in het leven.

4.3.3 Rouw

In een aantal interviews komt naar voren dat veraarden de rouw kan verzachten en
verdiepen. Deelnemers beschrijven hoe het proces van veraarden hen helpt om rouw te
kunnen voelen en geleidelijker te beleven. De rituelen tijdens het composteerproces en de
bestemming van de compost helpen om het verlies stap voor stap te doorleven. Guus: “lk
denk dat de rouw dan automatisch ook een natuurlijke weg zal bewandelen. (...) dus ik
denk dat veraarden het proces een stukje verzacht op een of andere manier (...), dat voelt
gewoon veel rouwvriendelijker aan”.

De fysieke en symbolische verandering van het lichaam is niet alleen verzachtend
maar ook betekenis gevend. De menselijke compost biedt een tastbare representatie van
voortbestaan, wat het mogelijk maakt om verlies te verbinden met leven en groei. Guus:
“Als je iemand wegstopt, dan ga je dus helemaal niet voelen (...), maar bij veraarden mag
het rouwproces er zijn, 40 dagen lang”.

Ook in relatie tot kinderen wordt veraarden als geruststellend gezien. Bente schetst

een beeld van haar kinderen die nieuw leven zien groeien op de plek waar haar

63



gecomposteerde lichaam in de natuur zou zijn opgenomen: “Stel dat ik veraard wordt en
mijn kinderen zien op de aarde bomen, planten en bloemen groeien (...) of dat het huisjes
worden voor dieren. Ja, ik denk dat dat ontzettend troostrijk is”. Deze zintuigelijke
benadering van rouw door te zien, horen, ruiken en voelen maakt de dood niet alleen
tastbaar, maar ook onderdeel van een herkenbare cyclus. Dit sluit aan bij de beleving van

kinderen die volgens een deelnemer al van nature verbonden zijn met de natuur.

De manier waarop deelnemers spreken over rouw sluit aan bij de visie van Attig (2001), die
rouw beschrijft als een leerproces waarin mensen zich opnieuw moeten verhouden tot
zichzelf, hun omgeving en hun toekomst. Dit proces noemt hij relearning the world: het
opnieuw leren leven in een wereld die blijvend is veranderd door het verlies. In plaats van
rouw te zien als een lineair proces van loslaten, benadrukt Attig de noodzaak om
gaandeweg nieuwe vormen van verbondenheid, betekenis en richting te ontwikkelen.

In de gesprekken komt naar voren dat veraarden deelnemers zou kunnen helpen om
een nieuwe relatie met de overledene te onderhouden. Doordat het lichaam op een
tastbare manier aanwezig blijft als compost die terugkeert in de kringloop van het leven,
ontstaat ruimte voor voortzetting in een andere gedaante. Nabestaanden geven aan dat dit
hen helpt om het verlies geleidelijk te verweven met hun eigen bestaan, niet door los te
laten, maar door zich op een andere manier verbonden te blijven voelen.

Veraarden draagt ook bij aan het hervinden van richting en betekenis in het leven
zonder de overledene, een centraal thema in Attigs benadering. Deelnemers koppelen hun
verlies aan bredere waarden zoals ecologische verantwoordelijkheid, zorg voor
toekomstige generaties of verbondenheid met de natuurlijke cycli. Het rouwproces krijgt zo
niet alleen een innerlijke, maar ook een ethische en existentiéle dimensie, waarin het
verlies wordt ingebed in een groter geheel.

Tenslotte benadrukt Attig dat rouw ook een actieve bezigheid is. Het vraagt om
nieuwe manieren van voelen, handelen en betekenis geven. Veraarden biedt hier houvast

voor. Het proces verloopt langzamer dan de gangbare uitvaartpraktijken en is tastbaar, met

64



ruimte voor rituelen, nabijheid en betrokkenheid. Zo krijgt het verlies en de rouw letterlijk
een plek in de wereld van de nabestaanden en wordt onderdeel van hun dagelijks leven.

Veraarden sluit daarmee aan bij een constructivistische visie op rouw waarbij het
niet gaat om afsluiting, maar om een geleidelijk proces waarin verlies wordt opgenomen in
het leven dat doorgaat, in verbondenheid met de aarde, met anderen en met dat wat

betekenisvolis.

4.4 Conclusie en discussie

De analyse van de interviews laat zien dat de keuze voor veraarden niet los gezien kan
worden van bredere ethische, esthetische en existentiéle overwegingen. Door gebruik te
maken van het model dat deze dimensies verbindt met drie contexten van betekenisgeving
- het persoonlijke, het sociale en het ecologisch domein - is zichtbaar geworden hoe deze
verschillende lagen samenkomen in de manier waarop deelnemers hun keuze voor
veraarden motiveren en waarderen.

Op het persoonlijk vlak komt naar voren hoe deelnemers waarde hechten aan
autonomie, zachtheid, en verbondenheid met anderen. In de sociale context wordt vooral
kritiek geuit op bestaande uitvaarttechnieken. In het ecologische domein wordt veraarden
geinterpreteerd als een handeling die aansluit bij kringloop-denken, wederkerigheid en
verbondenheid met natuur en aarde. Binnen elk van deze contexten komen de dimensies
naar voren die de keuze voor veraarden ondersteunen.

Tegelijkertijd is duidelijk geworden dat deze waarden niet op zichzelf staan, maar zijn
ingebed in bredere levenspraktijken. In veel interviews komt een leefstijl naar voren waarin
duurzaamheid, eenvoud, bewustwording en verbondenheid met natuur centraal staan.

Wat in de interviews vooral opvalt, is dat het ecologische domein voor veel
deelnemers het centrale thema is als het gaat om betekenisgeving. Dit wijst op een
herwaardering van de relatie tussen mens en natuur, niet alleen in het leven, maar ook na

het sterven.

65



5. Conclusie, discussie en aanbevelingen

In dit afsluitende hoofdstuk worden de belangrijkste bevindingen uit het onderzoek
samengebracht en gewogen. Eerst worden de vier deelvragen beantwoord. Vervolgens
wordt in paragraaf 5.2 gereflecteerd op de bruikbaarheid en beperkingen van het gekozen
theoretisch kader. In paragraaf 5.3 worden inzichten besproken die niet direct onder een
van de deelvragen vallen. Daarna volgt een bespreking van de sterke en zwakke kanten van
het onderzoek in paragraaf 5.4, gevolgd door de implicaties voor theorie, praktijk, beleid en
vervolgonderzoek in paragraaf 5.5. In paragraaf 5.6 wordt op basis van de voorgaande

deelanalyses, een antwoord gegeven op de centrale onderzoeksvraag.

5.1 Antwoorden op de deelvragen

Hoe wordt betekenisgeving om schreven in de literatuur?

Betekenisgeving wordt in dit onderzoek opgevat als een proces waarin mensen ervaringen
interpreteren en verbinden met bredere overtuigingen, waarden en oriéntaties op het leven.
Daarbij sluit ik aan bij Puchalski et al. (2014) die betekenisgeving beschrijven als onderdeel
van spiritualiteit: het zoeken naar zin, doel en verbondenheid in relatie tot zichzelf,
anderen, de natuur en het grotere geheel.

Alma maakt dit concreter met haar driedeling in ethische, esthetische en
existentiéle dimensies van zinervaring. Zij laat zien dat mensen op verschillende manieren
betekenis construeren: via morele reflectie, via gevoeligheid voor schoonheid en symboliek
envia het omgaan met existentiéle vragen, zoals sterfelijkheid en verbondenheid.

De resonantietheorie van Rosa (2019) biedt een aanvullende invalshoek vanuit
relationeel perspectief. Betekenis ontstaat volgens hem in wederkerige relaties tussen
mens en wereld, wanneer mensen geraakt worden en zich verbonden voelen. In dit
onderzoek is op basis daarvan een onderscheid gemaakt tussen drie contexten van
betekenisgeving: de persoonlijk (mens-mens), de sociale (mens-systeem) en de ecologisch

(mens-natuur/transcendente.

66



Welke ethische, esthetische en existentiéle waarden vinden mensen belangrijk bij

veraarden?

Deelnemers zien veraarden vooral als een manier om na de dood nog goed te doen.
Ethische waarden staan centraal: bijdragen aan herstel van de aarde, zorg voor
toekomstige generaties, en een respectvolle omgang met lichaam en compost.
Transparantie, veiligheid en toegankelijkheid zijn hierbij belangrijke elementen.

Esthetische waarden komen naar voren in de waardering voor het proces zelf: zacht,
ritmisch en natuurlijk. De symboliek van het wiegen, de veertig dagen en de bestemming
vanh de compost geven het proces vorm en betekenis.

De existentiéle waarden richten zich op de verbondenheid met een groter geheel,
hetidee van voorleven via de compost, opgaan in de natuurlijke kringloop. Veraarden roept

gevoelens op van overgave aan iets wat groter in dan het individu.

Welke persoonlijke, sociale en ecologische motieven spelen een rol bij de keuze voor

veraarden?

Persoonlijke motieven richten zich op autonomie, verbondenheid met de natuur en
afstemming tussen leven en dood. Deelnemers willen dat hun dood past bij hoe ze geleefd
hebben, en zien veraarden als een passende, natuurlijke afsluiting. Ook de wens om niet
meer tot last te zijn na de dood, speelt een rol.

Sociale motieven komen tot uiting in kritiek op bestaande uitvaartpraktijken, die als
afstandelijk, kostbaar of niet duurzaam worden ervaren. Er klinkt een verlangen door naar
betekenisvolle alternatieven die beter aansluiten bij hun waarden. Omdat veraarden op dit
moment nog hypothetisch is, ontbreken er gedeelde ervaringen wat collectieve verbeelding
bemoeilijkt.

Ecologische motieven zijn sterk aanwezig. Deelnemers willen bijdragen aan
biodiversiteit, de bodem voeden, en geen ruimte meer innemen. Veraarden wordt
verbonden aan regeneratie en verantwoordelijkheid voor het grotere geheel, ook na de

dood.

67



Hoe helpt de keuze voor veraarden bij het omgaan met sterfelijkheid, afscheid en rouw?

Door stil te staan bij wat er na de dood met het lichaam gebeurt, ontstaat ruimte voor
reflectie op de dood als onderdeel van het leven. Deelnemers benoemen dat deze vorm
van lichaamsbestemming niet gaat over verdwijnen, maar over voortleven in een andere
vorm. Dat perspectief geeft troost en richting en maakt de dood minder abstract.

Ook het afscheid krijgt bij veraarden een ander karakter. De periode van veertig
dagen wordt ervaren als een overgangstijd waarbij nabestaanden letterlijk en figuurlijk tijd
krijgen om het verlies te laten indalen.

Wat betreft de rouwverwerking spreken deelnemers de verwachting uit dat
veraarden mogelijk bijdraagt aan een zachtere of meer natuurlijke rouw. Ze noemen het

tastbare en trage proces als potentieel helpend voor nabestaanden.

5.2 Reflectie op het theoretisch kader

In deze studie werd een conceptueel model ontwikkeld waarin Rosa’s resonantietheorie
werd gecombineerd met Alma’s driedeling van zinervaring. Dit resulteerde in een matrix van
negen velden waarmee de manieren waarop deelnemers betekenis gaven aan veraarden
konden worden geordend. Dit model bood in de analyse fase houvast bij het ordenen van
de uiteenlopende motieven en waarden die deelnemers benoemden. Het maakte zichtbaar
dat veraarden niet alleen als ecologisch verantwoord word beschouwd, maar ook als een
keuze die moreel juist voelt, esthetisch aanspreekt en existentieel raakt.

Tegelijk werd duidelijk dat verschillende betekenislagen vaak met elkaar verweven
zijn. Uitspraken over bijvoorbeeld ‘zachtheid’ of ‘voortleven in de natuur’ raken meerdere
dimensies tegelijk. In de analyse bleek dat de indeling in negen velden soms te
schematisch werkte: deelnemers benoemen hun motivatie en waarden in samenhang, niet
in afzonderlijke categorieén. De structuur bood analytisch houvast maar sloot niet altijd
aan bij de manier waarop deelnemers verschillende aspecten in samenhang benoemden.

De sociale context, de ‘mens-systeem’ relatie in het model van Rosa, bleek lastig te
duiden. Uitspraken over instituties, beleid of rituelen kwamen slechts zijdelings aan bod en
lieten zich moeilijk plaatsen. Dit bevestigt de kanttekeningen die in het theoretisch kader al

zijn benoemd: de sociale as blijft abstract en biedt weinig houvast voor het analyseren van

68



maatschappelijke of culturele structuren (Susen, 2019; Cheng, 2023). Die beperking werd
in dit onderzoek versterkt doordat de interviews vooral gericht waren op persoonlijke
motieven, en omdat veraarden nog niet wettelijk is toegestaan. Door het ontbreken van
bestaande praktijken bleven institutionele en rituele aspecten onderbelicht.

Hoewel de sociale context in de interviews minder naar voren kwam, is het relevant
om theoretisch te beschouwen. In de persoonlijke beleving van deelnemers kwamen
elementen als zorgvuldige omgang met compost, rituele betekenis en symboliek zoals
Stengs (2014) beschrijft, wel naar voren. Ook laat Mathijssen (2023a) zien dat
duurzaamheid in uitvaartpraktijken niet alleen vorm krijgt in ecologische keuzes, maar ook
in rituele handelingen, zintuiglijke ervaringen en culturele betekenissen. Daarmee
onderstreept zij dat duurzame lichaamsbestemming niet los kon worden gezien van rouw,
herinnering en maatschappelijke verankering. In de praktijk krijgen deze culturele
dimensies echter niet altijd expliciet aandacht. McManus (2023) wijst erop dat
duurzaamheid in het uitvaartlandschap vaak wordt opgevat als een technische of logistieke
opgave, terwijl de culturele, morele en rituele betekenisgeving nauwelijks wordt
meegenomen. Als deze dimensies ontbreken, ontstaat het risico dat veraarden wordt
gezien als een technische oplossing, terwijl juist de culturele, emotionele en ethische
inbedding bepalend is voor de wijze waarop veraarden maatschappelijk betekenis krijgt.

Al met al bood het conceptuele model een bruikbaar maar niet neutraal
analysekader. Het vereiste flexibiliteit in de toepassingen en liet blinde vlekken zien, vooral
op hetvlak van institutionele en rituele inbedding. Tegelijk maakte het model het mogelijk
om de gelaagdheid van de betekenisgeving rond veraarden zichtbaar te maken. De
aantrekkingskracht van veraarden lijkt juist te schuilen in het samenspel van ethische,

esthetische en existentiéle betekenis.

5.3 Nieuwe inzichten

Naast de beantwoording van de deelvragen leverde dit onderzoek enkele andere inzichten
op. Een daarvan betreft het verschil in betekenisgeving tussen veraarden en
natuurbegraven. Waar natuurbegraven vaak esthetisch wordt gewaardeerd vanwege de

rust, de ruimte en het visuele landschap (Mathijssen, 2023b), ligt bij veraarden het accent

69



meer op de ethische component: iets goeds willen teruggeven aan de aarde en niet
onnodig ruimte meer willen innemen.

Een tweede inzicht betreft de manier waarop deelnemers betekenis geven aan de
bestemming van de compost. De keuze voor een functionele of symbolische toepassing
blijkt sterk verbonden met de persoonlijke motivatie. Wie kiest voor veraarden uit
schuldgevoel, wil eerder dat de compost functioneel wordt hergebruikt. Wie betekenis
zoekt in voortleven, kiest eerder voor een herdenkingsplek of een bloemenveld. Deze
voorkeuren passen bij iemands visie op leven, sterven en nalatenschap.

Een derde inzicht is dat uit de resultaten blijkt dat ‘duurzaamheid’ wel genoemd
wordt als een motivatie voor veraarden, maar dat er verder geen expliciete aandacht was
voor bijvoorbeeld materiaalgebruik of energieverbruik. Er is weinig sprake geweest van
kritische reflectie op mogelijke nadelen van het proces, bijvoorbeeld op het vlak van
techniek of de veiligheid van hergebruik van de compost. Deelnemers kijken naar
veraarden als duurzaam, natuurlijk en ecologisch terwijl het een proces is dat afhankelijk is
van een technologisch systeem.

Doughty en Tillett (2024) waarschuwen dat nieuwe uitvaartpraktijken weerstand
kunnen oproepen wanneer heldere communicatie en publieke duiding ontbreekt. Zonder
sociale en rituele inbedding bestaat het risico dat deze innovatie als onbegrijpelijke of
onwaardig wordt ervaren. Deze analyse werpt een nieuw licht op het enthousiasme van de
deelnemers: hun waardering lijkt vooral gebaseerd op morele en narratieve
aantrekkingskracht, maar sluit niet altijd aan bij de feitelijke infrastructuur van het
composteerproces. Dit onderstreept het belang van heldere beleidskaders en

communicatie.

5.4 Sterke en zwakke punten van het onderzoek

Een sterk punt van dit onderzoek is dat het zich richt op een maatschappelijk actueel maar
wetenschappelijk nog niet onderzocht fenomeen. Door veraarden te benaderen vanuit
verschillende dimensies en context levert deze studie een vernieuwende bijdrage aan het

bredere debat over duurzaamheid, sterfelijkheid en ritueel in de Nederlandse situatie.

70



Een andere sterke kant van dit onderzoek is de zorgvuldige opzet en uitvoering van de
dataverzameling en —analyse. Allereerst zijn maatregelen getroffen om de interne validiteit
te waarborgen. Het gebruik van de topiclijst heeft gezorgd voor consistentie en volledigheid
in de interviews (Baarda et al., 2021). Daarnaast is de analyse systematisch uitgevoerd
volgens het stappenplan van Braun en Clarke (2006), wat de transparantie en
herhaalbaarheid van het onderzoek bevordert. Met vijftien interviews is er een
datasaturatie bereikt omdat er geen nieuwe thema’s of inzichten meer naar voren kwam, al
kan nooit volledig worden uitgesloten dan andere perspectieven buiten beeld zijn gebleven
(Baarda et al., 2021).

Tegelijkertijd kent het onderzoek ook beperkingen. De deelnemers groep was relatief
homogeen. De deelnemers zijn voorstander van het concept veraarden en hebben een
relatief hoog opleidingsniveau en ecologisch bewustzijn. Velen waren via-via verbonden
met Stichting Veraarden. Deze selectiebias kan ertoe geleid hebben dat bepaalde
opvattingen oververtegenwoordigd zijn. Daarnaast is de thematische analyse uitgevoerd
door één onderzoeker met beperkte ervaring, wat de kans vergroot dat perspectieven zijn
gemist of onvoldoende zijn uitgediept. Ook kan er sprake zijn geweest van sociale
wenselijkheid of interviewbias, waarbij zowel de vraagstelling als de context invloed
hebben gehad op de antwoorden van deelnemers (Baarda et al., 2021).

Meer diverse deelnemersgroepen en triangulatie van methoden zouden in
vervolgonderzoek kunnen bijdragen aan een breder en meer genuanceerd beeld van de

betekenisgeving rond veraarden.

5.5 Implicaties voor theorie, praktijk en beleid

Dit onderzoek laat zien dat betekenisgeving rond de dood niet eendimensionaal is, maar
ontstaat uit de verwevenheid van ethische, esthetische en existentiéle waarden. Die
verwevenheid biedt kansen om rituelen en afscheid te bestuderen als processen waarin
levenshouding, zintuiglijke ervaring en morele overtuiging samenkomen. De resultaten
laten bijvoorbeeld zien hoe deelnemers betekenis geven aan de bestemming van de
compost, de symboliek van veertig dagen of de wens tot opgaan in de kringloop,

handelingen die alle dimensies raken. Dit opent perspectieven voor theorievorming over

71



moderne, vaak seculiere rituelen en over hoe mensen in een geindividualiseerde en
ecologisch bewuste samenleving zoeken naar nieuwe vormen om afscheid en herinnering
vorm te geven.

Voor de praktijk biedt dit onderzoek inzichten in de motieven en waarden die
mensen aan veraarden verbinden. Professionals zoals ritueelbegeleiders,
uitvaartondernemers en geestelijk verzorgers kunnen hiermee beter inspelen op
uiteenlopende behoeften, bijvoorbeeld door ruimte te maken voor lichamelijke beleving,
rituele betekenis of verbondenheid met de omgeving. Deelnemers kiezen niet ‘zomaar voor
duurzaam’, maar zoeken naar een manier van afscheid nemen die past bij hun
levenshouding. Dit onderstreept het belang van persoonlijke afstemming en tijdige
begeleiding. Afscheid nemen begint niet pas na het overlijden, maar wordt voorbereid
tijdens het leven, met naasten en eventueel met deskundigen, zoals ook gebeurt rond de
geboorte, het andere grensgebied in de levenscyclus.

Beleidsmatig maken de resultaten duidelijk dat motieven en waarden een rol spelen
bij keuzes rond lichaamsbestemming. Deze morele en existentiéle aspecten verdienen
daarom een plek in de beleidsvorming, niet alleen bij de beoordeling en implementatie van
nieuwe methoden zoals veraarden, maar ook bij het kritisch heroverwegen van bestaande
praktijken. Door ruimte te maken voor diversiteit in afscheid en betekenisgeving, kan een

uitvaartstelsel ontstaan dat beter aansluit bij wat mensen zelf belangrijk vinden.

Suggesties voor vervolgonderzoek

De huidige studie is gebaseerd op intenties en verwachtingen rond veraarden.
Vervolgonderzoek kan zich richten op mensen die daadwerkelijk voor veraarden kiezen
zodra dit wettelijk is toegestaan. Dat maakt het mogelijk om ervaringen met het
composteerproces, de bestemming van de compost en de impact op rouw in kaart te
brengen. Ook vergelijkend onderzoek met andere duurzame lichaamsbestemmingen, zoals
natuurbegraven en resomeren, kan inzicht geven in gedeelde en onderscheidende

waarden.

72



Daarnaastis onderzoek nodig onder meer diverse groepen om beter zicht te krijgen
op verschillen in motieven, wereldbeelden en kijk op technologie in relatie tot veraarden.
Mensen met bezwaren tegen veraarden kunnen helpen om maatschappelijke en morele
grenzen van nieuwe uitvaartpraktijken beter te begrijpen.

Tenslotte vraagt ook de beleidsmatige kant om nadere studie: hoe wegen
verschillende partijen juridische, ecologische en ethische aspecten af? Wat zijn de
gevolgen als compost wel of niet hergebruikt mag worden, of als de kosten hoog blijken te

zijn? Zulke scenario’s verdienen aandacht bij de verdere ontwikkeling van beleid en praktijk.

5.6 Conclusie

Het doelvan het onderzoek was inzicht te krijgen in de persoonlijk motivaties en
maatschappelijke factoren die bijdragen aan de keuze voor veraarden als
lichaamsbestemming, en de betekenis die mensen aan deze keuze toekennen.

De resultaten laten zien dat de keuze voor veraarden voortkomt uit een samenspel
van persoonlijke overtuigingen en maatschappelijke ontwikkelingen. Deelnemers
benoemen motieven als verantwoordelijkheid voor de aarde, het verlangen opgenomen te
worden in de natuurlijke kringloop, autonomie en kritiek op bestaande uitvaartpraktijken.

De betekenis die mensen toekennen aan veraarden is gelaagd en raakt aan hun
levenshouding, waarden en visie op sterfelijkheid. Het conceptueel model van veraarden
waarin ethische, esthetische en existentiéle dimensies zijn verbonden aan persoonlijke,
sociale en ecologische contexten, maakte zichtbaar hoe verweven deze betekenisgeving is.

Veraarden blijkt voor deelnemers meer dan een duurzaam alternatief. Het
weerspiegelt hun waarden en visie op sterven. Deze vorm van lichaamsbestemming vraagt
om beleid dat niet alleen oog heeft voor techniek, maar ook ruimte biedt voor morele,

culturele en spirituele betekenisgeving.

73



Bibliografie

Alma, H. (2020). Het verlangen naar zin: De zoektocht naar resonantie in de wereld. Ten

Have.

Alma, H. (2023). Pluralism and a spirituality of the (im)possible. Religions, 14(3), 373.
https://doi.org/10.3390/rel14030373

Alma, H., & Smaling, A. (2010). Waarvoor je leeft. Studies naar humanistische bronnen van

zin. SWP.

Applewhite, C. (2022). Believing and the disposal of bodies after death. Frontiers in
Psychology, 13,1-4. https://doi.org/10.3389/fpsyg.2022.971284

Attig, T. (2001). Relearning the world: Making and finding meanings. In R.A. Neimeyer (Ed.),
Meaning reconstruction and the experience of loss (pp 33-53). American

Psychological Association. https://doi.org/10.1037/10397-002

Baarda, B., Bakker, E., Fischer, T., Julsing, M., Van Der Velden, T., & Kostelijk, E. (2021).
Basisboek kwalitatief onderzoek: handleiding voor het opzetten en uitvoeren van

kwalitatief onderzoek. Noordhoff Uitgevers.
Baumeister, R. (1991). Meanings of life. Guilford Press.

Bergen, J., & Van Den Hoven, J. (2018). Beoordelingskader Alternatieve vormen van
liikbezorging. Rapport voor het Ministerie van BZK. Technische Universiteit Delft.

Geraadpleegd op 15 december 2024, van https://www.designforvalues.tudelft.nl

Braun, V., & Clarke, V. (2006). Using thematic analysis in psychology. Qualitative Research
in Psychology, 3(2), 77-101. https://doi.org/10.1191/1478088706qp0630a

74



Cheng, T. (2023). On the quadrants of the thing-world relations: A critical revision of
Hartmut Rosa’s resonance theory in terms of thing-world. The Journal of Chinese

Sociology, 10(1). https://doi.org/10.1186/s40711-023-00191-8

Cirigliano, D. (2023). Natural Organic Reduction as a Means of Body Disposition. OMEGA -
Journal of Death and Dying, 88(2), 765-773.
https://doi.org/10.1177/00302228231160341

Cooperatie DELA. (2024). Levenscyclusanalyse (LCA): Huidige en potentiéle methoden van

liikbezorging.

Davies, D. (2000). Robert Hertz: the social triumph over death. Mortality - Abingdon, 5(1),
97-102.

Davies, D. (2015). Mors Britannica. Lifestyle and death-style in Britain. Oxford University
Press. https://doi.org/10.1093/acprof:0s0/9780199644971.001.0001

Davies, D., & Rumble, H. (2012). Natural burial: Traditional-secular spiritualities and funeral

innovation. Continuum.

Do, E. (2024). “Human Composting” as an option for final disposition: Public health
considerations in light of the COVID-19 pandemic and its implications on the

human composting movement. Houston Journal Of Health Law & Policy, 24, 1-34.

Doughty, C., Tillett, K. (2024). Deregulation of funeral licensing and disposition options in
the United States. Wake Forest Law Review, 59(4), 851-866.

https://www.wakeforestlawreview.com/wp-content/uploads/2024/12/Doughty.pdf

Engelke, M. (2019). The anthropology of death revisited. Annual Review Of Anthropology,
48(1), 29-44. https://doi.org/10.1146/annurev-anthro-102218-011420

Frankl, V. (1978). De zin van het bestaan: een inleiding tot de logotherapie. Kooyker.

75



Gezondheidsraad. (2020). Toelaatbaarheid nieuwe vormen van lijkbezorging.

Gezondheidsraad.

Hennink, M., Hutter, |., & Bailey, A. (2015). Qualitative research methods. SAGE.

Hertz, R. (1907). Death and the right hand. Free Press.

Humusatie. (z.d.). Humusatie — Brengt leven! Geraadpleegd op 20 januari 2025, van

https://humusatie.be/

Kaufman, S., & Morgan, L. (2005). The anthropology of the beginnings and ends of life.
Annual Review of Anthropology, 34(1), 317-341.
https://doi.org/10.1146/annurev.anthro.34.081804.120452

Keijzer, E., Broeke, H., & Ansems, A. (2014). Milieueffecten van verschillende
uitvaarttechnieken: Update van eerder TNO-onderzoek. TNO.
https://repository.tno.nl/islandora/object/uuid%3Ac3943f95-fa04-40de-9709-
9904686c9855

Lifton, R. (1973). The sense of immortality: On death and the continuity of life. The
American Journal of Psychoanalysis, 33(1), 3-15.

https://doi.org/10.1007/bf01872131

Lifton, R., & Olson, E. (1974). Living and dying. McGraw Hill.

MacMurray, N., & Futrell, R. (2019). Ecological death reform and death system change.
OMEGA - Journal of Death and Dying, 83(4), 859-883.
https://doi.org/10.1177/0030222819869485

Mathijssen, B. (2023a). Thiswordly afterlives: The religious, biosocial and ecological
sustainability of the deceased. In R. McManus (Ed.), The sustainable dead: searching for

the intolerable, (pp10-28). Cambridge Scholars Publishing.



Mathijssen, B. (2023b). Ritual worlding. Exploring the self-and-world-making efficacy of
rituals. Yearbook For Ritual and Liturgical Studies, 39, 20-44.
https://doi.org/10.21827/yrls.39.20-44

Mathijssen, B. (Producent). (2024). De Podkist. VVeraarden: De uitvaart van de toekomst
[Podcast]. Geraadpleegd op 20 maart 2025, van
https://open.spotify.com/episode/THoWDO08tDrID7jwONQNZUo?si=hakK520fdQ2qge
NOsdHEng7A

Mathijssen, B. (2025). Mapping nature burial in the Netherlands (2003-2023). Mortality, 1-
32. https://doi.org/10.1080/13576275.2025.2449904

Mathijssen, B. (in press). Key symbols in human composting. In Fifty years of death studies

in Europe. Routledge.

McDonnell, T. E., Bail, C. A., & Tavory, |. (2017). A theory of resonance. Sociological Theory,
35(1), 1-14. https://doi.org/10.1177/0735275117692837

Mcmanus, R. (2023).Examining sustainability and death. In R. McManus (Ed.), The

sustainable dead: searching for the intolerable, (pp10-28). Cambridge Scholars Publishing.

Merchant, C. (2020). Earthcare: Women and the environment. Environment: Science and
Policy for Sustainable Development, 62(3), 17-27.
https://doi.org/10.1080/00139157.2020.1750918

Olson, P. (2024). Death at a Planetary scale: Mortality’s Moral Materiality in the Context of
the Anthropocene. In J. Peterson, N. Dekker & P. Olson (Eds.), Death’s social and
material meaning beyond the human, (pp. 27-41). Bristol University Press.

https://about.jstor.org/table/jj.8595643.10

Park, C. L. (2010). Making sense of the meaning literature: An integrative review of meaning
making and its effects on adjustment to stressful life events. Psychological

Bulletin, 136(2), 257-301. https://doi.org/10.1037/a0018301

77



Park, C. L. (2017). Distinctions to promote an integrated perspective on meaning: Global
meaning and meaning-making processes. Journal of Constructivist Psychology,

30(1), 14-19. https://doi.org/10.1080/10720537.2015.1119082

Puchalski, C., Vitillo, R., Hull, S. K., & Reller, N. (2014). Improving the spiritual dimension of
whole person care: Reaching national and international consensus. Journal of

Palliative Medicine, 17(6), 642-656. https://doi.org/10.1089/jpm.2014.9427

Recompose. (n.d.). How does a human composting vessel work? | Recompose.
Geraadpleegd op 5 juli 2025, van https://recompose.life/fags/how-does-a-human-

composting-vessel-work

Resomatie. (z.d.) Resomeren, Resomatie of watercrematie. Geraadpleegd op 20 januari

2025, van https://www.resomatie.nl

Ripple, W. J., Wolf, C., Newsome, T. M., Barnard, P., & Moomaw, W. R. (2020). World
scientists’ warning of a climate emergency. BioScience.

https://doi.org/10.1093/biosci/biz088

Robertson, R. (2022). Human composting is changing the landscape of death care
(Literally) - and it could be legal in New York State as soon as next year
[Masterscriptie, Craig Newmark Graduate School of Journalism]. Cuny Academic
Works. Geraadpleegd op 15 februari 2025, van

https://academicworks.cuny.edu/gj_etds/601/

Robinson, G. (2023). Alkaline Hydrolysis: The future of British Death-Styles. [Doctoral

dissertation, Durham university]. Durham e-Theses http://etheses.dur.ac.uk/15085

Rosa, H. (2018). The idea of resonance as a sociological concept. Global Dialogue, 8(2),

41-44.

Rosa, H. (2019). Resonance: A sociology of our relationship to the world. Polity.

78



Rumble, H., Troyer, J., Walter, T., & Woodthorpe, K. (2014). Disposal or dispersal?
Environmentalism and final treatment of the British dead. Mortality, 19(3), 243—
260. https://doi.org/10.1080/13576275.2014.920315

Scheepers, P., & Tobi, H. (2021). Onderzoeksmethoden. Boom.

Smit, J. (2015). Antwoord geven op het leven zelf: Een onderzoek naar de basismethodiek
van de geestelijke verzorging [Dissertatie, Vrije universiteit Amsterdam]. Eburon.

https://research.vu.nl/ws/files/42154297/cover.pdf

Spade, K. (2013). Of dirt and decomposition: Proposing a place for the urban dead
[Masterscriptie, University of Massachusetts]. ScholarWorks@UMass Amherst.

https://doi.org/10.7275/4111840

Stengs, |. (2014). Sacred waste. Material Religion, 10(2), 235-238.
https://doi.org/10.2752/175183414x13990269049482

Vzinfo. (z.d.). Sterfte | Volksgezondheid en Zorg. Geraadpleegd op 26 maart 2025, van

https://www.vzinfo.nl/sterfte

Stichting PZNL. (2018). Zingeving en spiritualiteit in de palliatieve fase. In www.palliaweb.nl.
Geraadpleegd op 7 maart 2025, van https://palliaweb.nl/richtlijnen-palliatieve-

zorg/richtlijn/zingeving-en-spiritualiteit

Susen, S. (2019). The resonance of resonance: Critical theory as a sociology of world-
relations? International Journal of Politics Culture and Society, 33(3), 309-344.

https://doi.org/10.1007/s10767-019-9313-6

Taylor, C. (1989). Sources of the Self: The Making of the Modern Identity. Harvard University

Press.

Uitvaartverzekering. (z.d.). Zeemansgraf: is het nog toegestaan? Geraadpleegd op 6 januari

2025, van https://www.uitvaartverzekering.nl/onderwerpen/zeemansgraf

79



Van Dale. (z.d.). Betekenis. In Van Dale Online. Geraadpleegd op 28 december 2024 van

https://www.andale.nl/gratis-woordenboek/nederlands/betekenis

Van Dale. (z.d.). Zingeving. In Van Dale Online. Geraadpleegd op 28 december 2024 van

https://www.andale.nl/gratis-woordenboek/nederlands/zingeving

Van Elk, M., & Aleman, A. (2016). Brain mechanisms in religion and spirituality: An
integrative predictive processing framework. Neuroscience & Biobehavioral

Reviews, 73, 359-378. https://doi.org/10.1016/j.neubiorev.2016.12.031

Van Lanen, M. (2010). Inductief én deductief analyseren bij kwalitatief onderzoek: Het
geheelis meer dan de delen. KWALON, 15(1).
https://doi.org/10.5117/2010.015.001.008

Venbrux, E. (2007). Robert Hertz’s seminal essay and mortuary rites in the Pacific region.

Journal de la Société des Océanistes, 124, 5-10. https://doi.org/10.4000/js0.712

Veraarden. (z.d.). Kunnen we na onze dood onderdeel blijven van de kringloop?

Geraadpleegd op 23 maart 2025, van https://www.veraarden.nl/

Vereniging van Geestelijk VerZorgers (2015). Beroepsstandaard Geestelijk Verzorger 2015.

Verhoeven, N. (2023). Thematische analyse: patronen vinden bij kwalitatief onderzoek.

Boom.

Walter, T. (2025). Resonance and alienation in dying. Mortality, 1-19.
https://doi.org/10.1080/13576275.2025.2450238

Wisnewski, O. (2023). Analysis of environmental-ethical concerns within the United States

funeral industry [Masterscriptie. Virginia Polytechnic Institute and State University].

Virginia Tech.

80



Bijlagen

Bijlage 1 Topiclijst

e Wie benje? Wil je wat over jezelf vertellen?

e Wanneer hoorde je voor het eerst over veraarden?

e Hoe pastveraarden binnen je persoonlijke waarden of levensbeschouwing

e Welke aspecten van veraarden vind je belangrijk of spreken je het meeste aan en
waarom?

e Watzijn je motivaties bij deze keuze?

e Zijn er maatschappelijke ontwikkelingen die invloed hebben op je overweging?

e Wat betekent de mogelijkheid van veraarden voor je?

e Hoe helptveraarden om betekenis te geven aan sterfelijkheid en/of rouw?

81



Bijlage 2 Oproep LinkedIn

Voor mijn masterscriptie Geestelijke Verzorging doe ik onderzoek naar de motivatie van
mensen om voor veraarden te kiezen als nieuwe vorm van lichaamsbestemming na
overlijden.

Hoewel het op dit moment nog niet is toegestaan in Nederland is er een groeiende
belangstelling voor veraarden als natuurlijker alternatief voor begraven en cremeren. Bij
veraarden komt de overledene in een organisch mengsel van hooi en stro te liggen waarin
zich micro-organismen bevinden die ons lichaam verteren. Het eindresultaat is vruchtbare
compost.

Ben jij iemand die hierover nadenkt of deze optie overweegt? Dan kom ik graag met je in
contact! In een interview (online of live) wil ik jouw overwegingen en beweegredenen
verkennen.

Wil je me helpen of ken je iemand die hierin geinteresseerd zou kunnen zijn? Stuur me een
persoonlijk bericht of een email naar o.m.j.kerkvliet@student.rug.nl of laat een reactie

achter. Delen wordt gewaardeerd! @

#Veraarden #HumaanComposteren #Duurzaamheid #EthischeKeuzes
#MaatschappelijkeOntwikkeling#GeestelijkeVerzorging

82



Bijlage 3 Informatieblad Onderzoek Veraarden

Rijksuniversiteit Groningen

Informatieblad Onderzoek Veraarden

Wat is het doel van dit onderzoek?

Het doelvan het onderzoek is om inzicht te krijgen in de aantrekkingskracht van veraarden
als een betekenisvolle uitvaarttechniek. Ik wil onderzoeken waarom mensen de keuze voor
veraarden overwegen, welke diepere betekenis mensen er aan geven, vooral in relatie tot
de dood, en op welke manier deze betekenissen tot uiting komen. Met dit onderzoek hoop
ik een bijdrage leveren aan het bredere maatschappelijke gesprek over veraarden.

Wie voert dit onderzoek uit?
Oda Kerkvliet, masterstudent Geestelijke Verzorging aan de faculteit Religie, Cultuur en
Maatschappij (Rijksuniversiteit Groningen). Begeleider is Dr. Brenda Mathijssen.

Wie kan er deelnemen?

U kunt deelnemen als u interesse hebt in veraarden. Deelname is vrijwillig. Als u jonger
bent dan 16 jaar heeft u toestemming nodig van uw ouder(s)/wettelijk vertegenwoordiger(s)
voor deelname.

Wat moet ik doen als ik meedoe aan het onderzoek?

U neemt deel aan een persoonlijk interview. Hierin bespreken we uw persoonlijke
ervaringen en ideeén. De interviews vinden plaats bij u thuis of een andere plek naar uw
keuze. Van de interviews wordt een audio opname gemaakt.

Toestemming geven voor deelname

Als u deelneemt aan dit onderzoek, wordt u gevraagd een toestemmingsformulier te
ondertekenen om aan te tonen dat u akkoord gaat met deelname. U kunt ook mondeling
toestemming geven op audio-opname.

Hoe worden mijn persoonlijke gegevens beheerd en gebruikt?

Alle informatie die tijdens dit onderzoek over u wordt verzameld, wordt vertrouwelijk
behandeld. De enige die toegang hebben tot de onbewerkte data zijn de interviewer, de
onderzoeksassistent en de begeleider van het onderzoek. De interviews worden
getranscribeerd en geanonimiseerd. Dit betekent dat bij informatie over u uw naam en
andere identificerende kenmerken worden verwijderd, zodat u niet kunt worden herkend.

83



Bestanden worden gedurende het onderzoek digitaal opgeslagen op een beveiligde schijf
van de Rijksuniversiteit Groningen. Na afronding van het project worden de bestanden voor
een periode van 10 jaar gearchiveerd. De geanonimiseerde transcripten worden
beschikbaar gesteld aan Dr. Brenda Mathijssen voor eventueel vervolgonderzoek. Hierbij
wordt de Nederlandse gedragscode wetenschappelijke integriteit gevolgd.

Tijdpad
De interviews worden afgenomen in februari en maart 2025.

Wat gebeurt er als ik besluit me terug te trekken?
Neem véor 1 april 2025 contact op met Oda Kerkvliet om u terug te trekken uit het
onderzoek; alle informatie die u hebt verstrekt, kan dan nog worden verwijderd.

Wat zijn mogelijke risico's van deelname?

Deelname aan dit onderzoek zal voor u waarschijnlijk geen nadelen of risico's opleveren
die groter zijn dan u normaal gesproken in uw dagelijks leven tegenkomt. We bespreken
gevoelige onderwerpen rondom het thema veraarden.

Wat zijn mogelijke voordelen van deelname?

De bevindingen van dit onderzoek zullen bijdragen aan een beter begrip van de behoefte
aan nieuwe vormen van lijkbezorging, in het bijzonder veraarden. De bevindingen zullen
een bijdrage leveren aan de bredere maatschappelijke discussie over veraarden.

Met wie kan ik contact opnemen als ik vragen of opmerkingen heb over dit onderzoek?
Oda Kerkvliet o.m.j.kerkvliet@student.rug.nl 06-53 81 77 51

84



Toestemmingsformulier onderzoek veraarden

Ik ga akkoord met deelname aan het onderzoek

Ik heb de mogelijkheid gekregen om vragen te stellen

over het onderzoek

Mijn interview mag ook gebruikt worden voor verder onderzoek

Naam deelnemer Handtekening

Naam onderzoeker Handtekening

Ja/Nee

Ja/Nee

Ja/Nee

Datum

Datum

85



Bijlage 4

Demografische gegevens geinterviewden (onder pseudoniem)

Deelnemer | Leeftijd Gender Provincie Opleidingsniveau
Daan 48 \ Groningen HBO
Sjors 73 M Utrecht WO
Kees 51 \ Overijssel HBO
Annie 68 \Y, Utrecht MBO
Robin 46 \Y Utrecht WO
Ans 46 \Y Utrecht WO
Aart 49 M Zuid-Holland WO
Pien 24 \Y Friesland HBO
Bente 41 Vv Utrecht WO
Maaike 44 \Y Utrecht HBO
Dorien 69 \Y Groningen WO
Jip 37 V Zeeland WO
Sam 37 Vv Brabant -
Frans 56 M Noord-Holland WO
Guus 56 Vv Gelderland WO

86



Bijlage 5

Ethisch

Esthetisch

Aspecten benoemd door deelnemers

Veiligheid

Gecontroleerd proces
Betaalbaarheid

Infrastructuur

Nuttig hergebruik

Compost voor positief doeleinde:
herstel biodiversiteit, biologische
landbouw

Minder belastend voor milieu

Zelf keuze maken over bestemming

compost

Compost niet naar industrie, niet naar

traditionele landbouw

Compost wel/nietin eigen tuin
Nabestaanden beslissen

Drijfveer om veraarden op kaart te
zetten

Zachtheid

Rijkdom

Eenvoud door natuurlijke ontbinding
Lichaam in organisch mengsel
Baarmoeder

Wiegen

40 dagen: schoonheid,
gemoedelijkheid, bijbels, selamatan,

synchroniciteit eerste rouw

Benoemde aspecten van veraarden met daaraan gekoppelde waarden

Gekoppelde waarden

Zorgvuldigheid/ veiligheid

Rechtvaardigheid en
toegankelijkheid
Ecologische

verantwoordelijkheid

Autonomie en

beslissingsruimte

Verantwoordelijkheid voor
toekomstige generaties
Troostrijke beleving van het

proces

Symbolische gelaagdheid,
Tijdelijkheid,

gemoedelijkheid

87



Existentieel

Bloementuin

Compost opnemen in natuur
Intelligentie natuur

Natuur als voorbeeld
Gedenkplek

Goede herinneringen
Betekenisvolle plek
Troostrijke, rituele uitstrooiing
Circle of life

Terug naar moeder aarde

Verbondenheid met mens, dier, natuur,

resonantie
Voedsel/ energie voor aarde
lets willen nalaten

Ruimte, blijheid, vrijheid, rust

Gebruik compost geeft zin/ continuiteit

na de dood

Natuurlijke schoonheid

Rituele schoonheid en

herinnering

Natuurlijke kringloop

Terug naar oorsprong
Verbondenheid met groter
geheel

Voortleven via compost
Continuiteit na de dood
Ontroering, dankbaarheid
Betekenis vinden in cyclisch

voortbestaan

88



Bijlage 6 Motieven voor veraarden
Persoonlijk Sociaal Ecologisch
(mens-mens) (mens-systeem) (mens-

natuur/transcendente)

Ethisch Schuldgevoel Afzetten tegen Duurzamer
Zelf regie nemen bestaande alternatief
vormen Geen ruimte willen
Maatschappelijke innemen na de
verandering dood
ondersteunen
Esthetisch Het natuurlijke proces lets moois willen Schoonheid cyclus

als voorbeeld
Troostrijk beeld

compost

meegeven aan
kinderen

lets ritueels of
symbolisch willen

nalaten

Leven voortbrengen

via compost

Existentieel

Laatste ontbrekende
puzzelstukje om leven

los te laten

Dankbaarheid
tonen, iets
terugdoen
Opgaan in groter
geheel

Lichaam vrij
teruggeven aan de

natuur

89




Bijlage 7

Template Data Management Plan

This template is based on the Faculty's Research Data Protocol and the Dutch Code of Conduct for

Scientific Integrity

1. General

1.1 Name & supervisor

State your name, the name of your supervisor
and the date this form was discussed with
him or her.

Naam: Oda Kerkvliet
Supervisor: Dr. B. Mathijssen

Datum: 22 april 2025

1.2 Organisation (if applicable)

Provide details on the organisation where the
research takes place if this applies (in case of
an internship).

Niet van toepassing

1.2 Description of the research project

Provide a short description of the project and
the central research question.

Hoofdvraag: welke persoonlijke motivaties en
maatschappelijke factoren beinvloeden de
keuze voor veraarden als vorm van
lichaamsbestemming en welke betekenis
geven mensen hieraan?

2 Data collection —the creation of data

Which data formats or which sources are
used in the project?

For example:

- theoretical research, using literature and
publicly available resources

- Survey Data
- Field Data

- Interviews

Literatuur en interviews

3.3 Methods of data collection

What method(s) do you use for the collection
of data. (Tick all boxes that apply)

Public sources (e.g. University Library)
O Structured individual interviews
Semi-structured individual interviews

[J Structured group interviews

90



[0 Semi-structured group interviews

] Observations

I Survey(s)

[ Experiment(s) in real life (interventions)
[0 Secondary analyses on existing datasets

[0 Other (explain):

3. Human subjects and research ethics

3.1 How intrusive is your research? Can your No
research potentially have any harmful effects
or consequences?

For example, some resources, such as
manuscripts can be fragile and brittle. Some
materials may therefore become damaged in
the process. Can your research activities also
possibly lead to sacrilege, or contribute to
social tensions within a community? Will
your research deal with things that might be
considered sacred to some people, and that
should not be profaned? Is there a significant
environmental impact?

3.2 Yes

Does your research involve the participation
of human subjects?

IF YES: Please fill in the questions found in
the appendix 3 on human subject research.

3.3 - Collecting personal data Yes:
Will you be collecting personal data? (See - Age
appendix 4) - Gender

- Education




If you are conducting research with personal
data you have to comply to the General Data
Privacy Regulation (GDPR).

What is personal data?

Personal Data is any information relating to
an identified or identifiable natural person
(‘data subject’); an identifiable natural person
is one who can be identified, directly or
indirectly, in particular by reference to an
identifier such as a name, an identification
number, location data, an online identifier or
to one or more factors specific to the
physical, physiological, genetic, mental,
economic, cultural or social identity of that
natural person (art. 4 GDPR)

https://www.gdpreu.org/the-regulation/key-
concepts/personal-data/

- Province

Storage, Sharing and Archiving

3.4 Where will the (raw) data be stored during
research?

If you want to store research data, itis good
practice to ask yourself some questions:

e How bigis my dataset at the end of my
research?
e Doiwantto collaborate on the data?
e How confidential is my data?
e How do | make sure | do not lose my
data?
The x: and y: drives of the RUG network are for
most research projects the easiest and
readily available solutions. Both drives are
regularly backed- up, so no worries about
that. If you need to share data within the RUG
the y-drive is the best solution. Both drives
are easily accessible from elsewhere by login
into uwp.rug.nl

01 X-drive of UG network

O Y-drive of UG network

[J (Shared) UG Google Drive

U Unishare

Personal laptop or computer

External devices (USB, harddisk, NAS)

[0 Other (explain):

92



For datasets that should be shared with
students or with external research partners
Unishare is an option.

Need more information? Take a look at the
site of the Digital Competence Centre (DCC))

Feel free to contact the DCC for questions:
dcc@rug.nl

3.5 Storage after your research

Are you planning to store / archive the data
after you have finished your research? When
yes, please explain where and for how long.
Also explain who has access to these data

NB do not use a personal UG network or
google drive for archiving data!

[0 X-drive of UG network

Y-drive of UG network

1 (Shared) UG Google Drive

L Unishare

I Personal laptop or computer

[0 External devices (USB, harddisk, NAS)
I In arepository (i.e. DataverseNL)

[J Other (explain):

The retention period will be 10 years.

3.6 Sharing of data

With whom will you be sharing data during
your research?

For example, if you are taking an internship at
a company, and you store UG-data on the
drive of that company, then this would count
as such.

[ Universities or other parties within the
EU/EEA

I Universities or other parties outside the
EU/EEA

| will not be sharing data

4 — Final comments

Thank you for filling in the RDMP.

Do you have any other information that was
not addressed in this template that you think
is useful to mention?

No

93



Bijlage 8 Human Subject Research

telegram-style.

Please answer these questions when you do human subject research. Include this
document in your BA or MA thesis as an appendix.

In some cases an explanation is required. Please keep the answers brief, but avoid a

1. Vulnerability

1.1. Will the research project involve
participants who are in any way
vulnerable?

Explanation: human subjects may be
"vulnerable persons", depending on the
circumstances relating to the project and or
the research subject.

People may be vulnerable when for example:
- they are below the age of 18,

- they cannot freely give their consent or
freely oppose participation in the research
(e.g. students who have to participate in a
research project in order to get credits);

- they may not be fully able to form an opinion
about the processing of their personal data
(i.e. people with learning disabilities)

- the processing of personal data about them
could be harmful to them (e.g. processing of
opinions of people about their current job).

(See appendix 4.)

My research project involves:

- Adults (not vulnerable) = 18 years

Voluntary participation in interviews

2. Providers of personal data
2.1. Who will provide the personal data to
be used in the study?

If the personal data will be provided by an
external party (not being the student or the
UG), please describe the party/parties and

Data is obtained from the participants
directly (e.g. via interviews).

1 Data is supplied by the University of
Groningen (e.g. a pre-existing data set that is
offered by the UG).

94



indicate for each party whether an agreement
has been signed. This may be the case when
you do an internship or if e.g. a hospital
provides you the data.

In the case of interviews or surveys, the
researcher provides the data himself. These
data can be obtained from the subjects, or
supplied by the UG (in case if you are going to
use data sets that already exist, secondary
use.)

1 Data have been supplied by an external
party (please explain below).

2.2, Is (informed) consent) of the research
subjects necessary in order to process the

data?

- Yes, informed consent is required.
Written consent has been obtained prior to
interview.

2.3. Will participants be enlisted in the
project without their knowledge and/or
consent? (E.g. via covert observation of
people in public places, or by using social
media data.)

No

2.4. How willyou recruit participants?

Via the Stichting Veraarden and additional via
an inviatation on online platform LinkedIn.

3. Safety

3.1. How might your research have a direct
impact on the lives of your research
participants? Are there any doubts or
concerns regarding the safety and /or
wellbeing of the research participants
during the research period?

Impact can happen during and after the
research project. For example, because their
life world is interfered with; it may be
dangerous for them to work with you; their
privacy is at stake; or when the research may
make them feel uncomfortable in any way.

None

3.2. Are there any doubts or concerns
regarding your own safety and /or wellbeing
(or of any of your fellow students) during the
research period?

No

95



3.3. How will you handle the risks of your
research project?

Not applicable

4. Categories of personal data that are
processed

[0 Nationality

[1BSN (Citizen's Service Number) or V-
number (registration number)

0 Name and address details

[ Telephone number

[ Email address

1 IP-addresses and/or device type

0 Job information

0 Information revealing racial or ethnic origin

U Information revealing a person's political
opinions

L Information about a person's physical
health

0 Information on a person's mental health

0 Information about a person's sex life or
sexual orientation

I Information revealing religious or
philosophical convictions

I Information revealing membership of a
trade union

O Biometric information
O Genetic information

O Criminal record

Other (please explain below)

- Age
Province

- Education
- Gender

5. Technical/organisational measures

5.1 Select which of the following security
measures are used to protect personal data.

Pseudonymisation
Anonymisation

I File encryption

96



1 Encryption of storage

See the FAQ for more information on the 0 Encryption of transport
difference between pseudonymisation and

anonymisation. Restricted access rights

O VPN
[0 Regularly scheduled backups

[ Physical locks (rooms, drawers/file
cabinets)

O None of the above

[0 Other (describe below):

6. Data transfer No

6.1. Is there any personal data transferred
to countries outside the European Economic
Area (EU, Norway, Iceland and Liechtenstein),
or will you conduct research in any non-
EU/EEA country?

When you would like help filling in the form, or when you have questions or remarks, please
discuss this with your supervisor, or contact the faculty’s privacy and security coordinator:
h.a.ten.have@rug.nl

97



