
 

 

 

 

Van vrije wil tot predestinatie  

Een geïntegreerde analyse van Joodse bronnen uit de (late) Tweede Tempelperiode en de periode van 

de Tannaim 

 

 

 

 

 

                                                                         

 

 

 

 

                                                                        Student: Ruben van der Vlag 

                                                                        Master scriptie programma: Religion and Pluralism (ancient) 

                                                                        Faculteit: Religie, cultuur en maatschappij 

                                                                        Begeleiders: Dr. Arjen Bakker en Dr. Kimberley Fowler  

                                                                         Studentennummer: 3204642 

                                                                         E-mail: r.van.der.vlag.1@student.rug.nl 

                                                                         Aantal woorden: 39024 (incl. voetnoten en bibliografie)  

                                                                         Aantal woorden: 24600 (excl. voetnoten en bibliografie) 

                                                                         Datum: 14-8-2025 



  2 

 

Inhoudsopgave 

SAMENVATTING ............................................................................................................................................... 4 

INLEIDING ........................................................................................................................................................ 5 

1 – EEN ANALYSE VANUIT HET MODERNE ACADEMISCHE DEBAT ..................................................................... 7 

§1.1 ONTWIKKELINGEN IN HET MODERNE ACADEMISCHE DEBAT OVER SEKTARISCH JODENDOM ............................................... 7 
§1.2 INTRODUCEREN VAN HET HOOFDTHEMA ............................................................................................................... 9 
§1.3 DE BENADERING VAN URBACH .......................................................................................................................... 10 
§1.4 DE BENADERING VAN KLAWANS ........................................................................................................................ 11 
§1.5 VERANTWOORDING TIJDSFRAME ....................................................................................................................... 11 
§1.6 RELEVANTE BRONNEN ..................................................................................................................................... 12 
§1.7 HET DEFINIËREN VAN BEGRIPPEN ....................................................................................................................... 13 

§1.7.1 De vrije wil ......................................................................................................................................... 14 
§1.7.2 Voorzienigheid ................................................................................................................................... 14 
§1.7.3 Predestinatie ...................................................................................................................................... 15 
§1.7.4 Het lot ................................................................................................................................................ 15 
§1.7.5 Predeterminisme ............................................................................................................................... 15 

§1.8 COMPATIBILISME PARADOX .............................................................................................................................. 16 
§1.8.1 Joods compatibilisme Type 1 (fusie) .................................................................................................. 16 
§1.8.2 Joods compatibilisme Type 2 (gedeeltelijk determinisme) ................................................................ 17 

§1.9 METHODIEK .................................................................................................................................................. 18 

2 – FLAVIUS JOSEPHUS ................................................................................................................................... 21 

§2.1 ACHTERGROND JOODSE SCHOLEN ...................................................................................................................... 21 
§2.2 EEN INTRODUCTIE OP FLAVIUS JOSEPHUS ............................................................................................................ 22 
§2.3 JOSEPHUS’ LEVEN ........................................................................................................................................... 22 
§2.4 JOSEPHUS’ WERK IN DE GRIEKS-ROMEINSE CONTEXT ............................................................................................. 23 
§2.5 DE ANALYSE VAN JOODS SEKTARISME IN HET MODERNE ACADEMISCHE DEBAT ............................................................ 25 
§2.6 JOSEPHUS’ OPVATTINGEN MET BETREKKING TOT DE VRIJE WIL, HET LOT EN VOORZIENIGHEID ......................................... 26 
§2.7 DE CONTEXT VAN JOSEPHUS’ BESCHRIJVINGEN OVER DE JOODSE SCHOLEN ................................................................. 27 
§2.8 JOSEPHUS’ DISCUSSIE OVER JOODSE SCHOLEN ...................................................................................................... 28 
§2.9 JOSEPHUS’ ESSENEN ....................................................................................................................................... 29 

§2.9.1 curatoren en toelatingsproces ........................................................................................................... 30 
§2.9.2 vroomheid .......................................................................................................................................... 30 
§2.9.3 Lering, rituelen en martelaarschap ................................................................................................... 31 
§2.9.4 Ideeën over de vrije wil, het lot en de bestemming van de ziel door de Essenen .............................. 31 

§2.10 JOSEPHUS’ FARIZEEËN EN HUN IDEEËN OVER DE VRIJE WIL, HET LOT EN DE BESTEMMING VAN DE ZIEL ............................ 32 
§2.11 JOSEPHUS’ SADDUCEEËN EN HUN IDEEËN OVER DE VRIJE WIL, HET LOT EN DE BESTEMMING VAN DE ZIEL ........................ 33 
§2.12 JOSEPHUS’ VOORKEUR VOOR EEN JOODSE SCHOOL .............................................................................................. 33 
§2.13 CONCLUSIE ................................................................................................................................................. 34 

3 – DE GEMEENSCHAPSREGEL VAN QUMRAN (1QS) ....................................................................................... 35 

§3.1 ACHTERGROND ROLLEN ................................................................................................................................... 37 
§3.2 DE ONDERVERDELING VAN DE GEMEENSCHAPSREGEL ............................................................................................ 37 
§3.3 EEN INTRODUCTIE OP HET VERBOND EN DE TWEEGEESTENLEER ................................................................................ 38 

§3.3.1 Het verbond ....................................................................................................................................... 38 
§3.3.2 Het verbond / de uitverkiezing 1QS I.I8b-III.12 .................................................................................. 39 
§3.3.3 De ceremonie van het verbond 1QS I.I8b-III.12 ................................................................................. 40 
§3.3.4 Het verbond een vervolg .................................................................................................................... 40 



  3 

§3.4 EEN INTRODUCTIE IN DUALISME EN DE TWEEGEESTENLEER ...................................................................................... 41 
§3.4.1 De tweegeestenleer – de leringen van de gemeenschap 1QS III.15-25 ............................................. 42 
§3.4.2 Dualisme een vervolg ........................................................................................................................ 43 
§3.4.3 De tweegeestenleer ........................................................................................................................... 44 
§3.4.4 De twee geesten: Het einde van het onrecht 1QS IV.15-26b ............................................................. 44 
§3.4.5 De tweegeestenleer een vervolg........................................................................................................ 45 
§3.4.6 De tweegeestenleer en dualisme inherent aan Gods vooropgezette plan ........................................ 46 

§3.5 VERANTWOORDELIJKHEID ................................................................................................................................ 47 
§3.6 HET GEKOZENE VOLK EN BEKERING .................................................................................................................... 48 
§3.7 CONCLUSIE ................................................................................................................................................... 49 

4 - DE MISHNA EN DE RABBIJNEN ................................................................................................................... 50 

§4.1 DE TANNAIM EN DE AMORAIM ......................................................................................................................... 51 
§4.2 EEN INTRODUCTIE IN DE DICTA’S VAN DE RABBIJNEN .............................................................................................. 52 
§4.3 RABBI AKIBA ................................................................................................................................................. 52 

§4.3.1 De vrijheid van menselijke keuze en voorouderlijke verdienste ......................................................... 53 
§4.3.2 R. Akiba’s observaties over aandoeningen ........................................................................................ 54 
§4.3.3 De Tuin van Eden en de tuin in Gehenna ........................................................................................... 55 
§4.3.4 R. Akiba en R. Pappos ........................................................................................................................ 56 
§4.3.5 R. Simeon b. Yohai ............................................................................................................................. 56 
§4.3.6 levensduur ......................................................................................................................................... 57 
§4.3.7 Het volgen van voorschriften ............................................................................................................. 57 
§4.3.8 borstwering ....................................................................................................................................... 58 
§4.3.9 R. Akiba’s dood .................................................................................................................................. 58 

§4.5 CONCLUSIE ................................................................................................................................................... 59 

5-CONCLUSIE .................................................................................................................................................. 60 

6-BIBLIOGRAFIE .............................................................................................................................................. 63 

 

 

 

 

 

 

 

 
 



  4 

Samenvatting 
 

 
Deze scriptie behandelt de volgende drie primaire bronnen in het onderzoek naar verhoudingen tussen 

de begrippen de vrije wil enerzijds en het lot, predestinatie (predeterminisme) of voorzienigheid 

anderzijds: Flavius Josephus’ verhandelingen over de Joodse scholen, de Qumran-gemeenschapsregel 

(1QS) en Mishna pirkei avot III,16. Ondanks dat de focus van de primaire bronnen ligt op verhoudingen 

tussen keuzevrijheid of de vrije wil enerzijds en het lot, predestinatie (predeterminisme) of 

voorzienigheid anderzijds kunnen ook de laatste drie begrippen een onderlinge interactie met elkaar 

hebben; hierbij leggen diverse primaire bronnen de nadruk op een ander verband: Josephus behandelt 

een combinatie van zowel keuzevrijheid, voorzienigheid, predestinatie maar toch vooral het lot. De 

gemeenschapsregel van Qumran richt zich met name op elementen als verantwoordelijkheid,  

predeterminisme en predestinatie terwijl de rabbijnen uit de periode van de Tannaim veelal verbanden 

uitlichten betrekking hebbend op keuzevrijheid, verantwoordelijkheid en voorzienigheid. Uiteraard 

verschilt de mate waarin deze concepten met elkaar in verband worden gebracht in de verscheidene 

primaire bronnen maar toch lijkt elk begrip in elke bron minstens tot op zekere hoogte naar voren te 

komen. Middels Josephus worden de Joodse scholen uitgelicht alsmede hun opvattingen over 

keuzevrijheid, predestinatie, voorzienigheid en het lot terwijl Josephus zelf ook een persoonlijke 

beschouwing geeft over verbanden tussen deze begrippen en de verwoesting van de tempel in 

Jeruzalem (70 n. Chr.) speelt hierin een illustratieve rol. De gemeenschapsregel kan het best gezien 

worden in het licht van de naleving van het verbond dat is gesloten door de uitverkiezing van Israël op 

de berg Sinaï waarbij de wetten van Mozes en alles wat er door de profeten gesproken is leidend zijn. 

De boodschap van de gemeenschapsregel draagt een erg predeterministische toon in zich mee want 

het staat vast dat alleen degenen die aan het verbond van Qumran toebehoren (de zonen van het licht) 

gered zullen worden en dat de grotere groep die niet aan het verbond van Qumran toebehoren (de 

zonen van de duisternis) verdoemd zullen worden. Toch zal ook blijken dat de verantwoordelijkheid 

voor Israël onderdeel is van de uitverkiezing. Tot slot behandelen de rabbijnen uit de periode van de 

Tannaim de meest uiteenlopende uitspraken en dialogen welke worden gevat in zogeheten dicta’s 

waaraan voornamelijk verhoudingen tussen keuzevrijheid, verantwoordelijkheid en voorzienigheid ten 

grondslag liggen en waarvan Mishna pirkei avot III,16 de fundering vormt.  

 
Sleutelwoorden: Flavius Josephus, de gemeenschapsregel (1QS), Mishna pirkei avot III,16, Tannaim, 

Rabbi Akiba, de vrije wil, keuzevrijheid, verantwoordelijkheid, predestinatie, predeterminisme, 

voorzienigheid, het lot. 

 
 
 
 

 
 



  5 

Inleiding 
Deze scriptie poogt aan de hand van bepaalde primaire bronnen betrekking hebbende op het 

jodendom in de late Tweede Tempelperiode en de periode van de Tannaim1 mogelijke opvattingen in 

verhoudingen te ontdekken tussen de vrije wil en dus de keuzevrijheid van de mens enerzijds en het 

lot, predestinatie (predeterminisme) of voorzienigheid anderzijds. Uiteraard zal hulp van toepassing in 

het analyseren van deze primaire bronnen geschieden door bepaalde interpretaties en uitleggingen 

van moderne auteurs. De scriptie bestaat uit vier hoofdstukken die elk een andere invalshoek hebben. 

In hoofdstuk één zal vanuit het moderne academische debat worden beredeneerd op wat voor manier 

Joods sektarisme benaderd wordt in ruwweg de afgebakende tijdsperiode die overigens in ditzelfde 

hoofdstuk zal worden verantwoord. Wanneer het hoofdthema in hoofdstuk één geïntroduceerd 

wordt, dan zal de relevantie van het onderzoek worden uitgelicht alsmede de benadering van het 

onderzoek dat gedaan is door de twee meest vooraanstaande onderzoekers vanuit het moderne 

academische debat waarbij de scriptie zich uiteraard zal beperken tot het onttrekken van informatie 

betrekking hebbende op opvattingen die relateren aan de discussie aangaande de begrippen zoals 

genoemd bij aanvang van deze alinea. Ook zal in dit eerste hoofdstuk reeds een poging gedaan worden 

om de termen de vrije wil, voorzienigheid, predestinatie, het lot en predeterminisme te definiëren om 

de lezer een indruk te laten krijgen in een verschil in lading en perceptie tussen de begrippen.  

Na het inleidende hoofdstuk komen er enkele hoofdstukken aan bod die de primaire bronnen zullen 

analyseren welke zoals gezegd kunnen worden bijgestaan door interpretaties en opvattingen vanuit 

de secundaire literatuur. In het tweede hoofdstuk zullen de verhandelingen van geschiedschrijver 

Flavius Josephus met betrekking tot de Joodse scholen of sektes levend in de late Tweede 

Tempelperiode worden behandeld. Alvorens dit zal geschieden zal geschiedschrijver Josephus eerst 

worden gecontextualiseerd en zal worden onderbouwd in welk licht zijn verhandelingen zouden 

moeten worden gezien. In dit hoofdstuk zal opgemerkt kunnen worden dat Josephus’ verhandelingen 

inzake de Joodse scholen overwegend betrekking hebben op verhoudingen tussen de keuzevrijheid 

van de mens ten opzichte van het lot. Dit is niet raar als in ogenschouw wordt genomen dat deze term 

(εἱμαρμένη) in het leven is geroepen door Josephus met het oog op zijn onderzoek naar de Joodse 

scholen.2 Wat zal blijken is dat de Joodse scholen onder discussie – de Farizeeën, de Sadduceeën en 

de Essenen – allen andere opvattingen hebben over verhoudingen tussen keuzevrijheid en het lot.   

De primaire bron die vervolgens zal worden behandeld is de Qumran-gemeenschapsregel. In de 

Qumran-gemeenschapsregel lijkt het uitsluitend te gaan over een gemeenschap die door de wetten 

van Mozes en de leringen van de profeten uit het Oude Testament geleid worden. Het verbond of de 

uitverkiezing van het volk Israël zou door de schrijvers van de Qumran-gemeenschapsregel beschouwd 

kunnen worden als blauwdruk of handleiding voor het op een juiste manier uitvoeren van het verbond 

dat God via Mozes met het volk Israël gesloten heeft.3 In deze bron gaat het overwegend om 

                                                           
1 Josephus’ literatuur werd geproduceerd en gepubliceerd vlak na de verwoesting van de tempel maar de 
gemeenschapsegel daarentegen dateert van vóór de verwoesting van de tempel. Echter, de Mishna ontstond 
pas aan het begin van de 3e eeuw en dateert dus van ongeveer anderhalve eeuw na de verwoesting van de 
tempel. 
2 Toch is het niet zo dat Josephus de eerste was die de term “het lot’’ (εἱμαρμένη) gebruikte. Vóór Josephus’ tijd 

was deze term al bekend en werd hij gebruikt door bekende filosofen en stromingen zoals Socrates, Plato, Cicero 

en de stoïcijnen Zeno en Chrysippos. Steve Mason, ed., Flavius Josephus: Translation and Commentary, Volume 

1B: Judean War 2 (Leiden: Brill, 2000), 132.  
3 Toch zou de toon van de introductie van de gemeenschapsregel en de manier waarop het gemeenschapsethos 

zichzelf presenteert eerder een ideologische connotatie hebben dan een pragmatische. Charlotte Hempel, The 

Community Rules from Qumran: a commentary (Tübingen: Mohr Siebeck, 2020), 57.  



  6 

verhoudingen tussen de goddelijke uitverkiezing van het volk Israël en de verantwoordelijkheid voor 

het volk Israël die hieraan verbonden is. In dit licht zou de goddelijke uitverkiezing te maken kunnen 

hebben met de predestinatieleer terwijl de verantwoordelijkheid die verbonden is aan deze 

uitverkiezing te maken kan hebben met de vrije wil of keuzevrijheid. Wat zal blijken is dat het een te 

ongenuanceerd beeld is om de goddelijke uitverkiezing gelijk te stellen aan een vorm van predestinatie 

maar dat het uiteindelijke doel van de gemeenschapsregel een zeer predeterministische toon in zich 

meedraagt waarbij zelfs de term dubbele predestinatie van toepassing kan zijn. 

Het laatste hoofdstuk richt zich op de rabbijnse literatuur uit de periode van de Tannaim in de vorm 

van Mishna pirkei avot III, 16.4 Het zijn hoofdzakelijk de rabbijnse scholieren behorend tot de periode 

van de Tannaim die door middel van verscheidende dicta’s inlichtingen verschaffen over verhoudingen 

tussen met name keuzevrijheid en voorzienigheid. De bekendste rabbijn uit de Tannaïtische periode is 

Rabbi Akiba en hij is degene die het veelvuldigst wordt gebruikt. Ook zal er naderhand kunnen worden 

opgemerkt dat er onenigheid kan ontstaan op bepaalde vlakken tussen rabbijnen die tot de periode 

van de Tannaim behoren maar over het algemeen is het R. Akiba die de keuzevrijheid van de mens 

benadrukt en tegelijkertijd erkent dat de handelingen van de mens worden volbracht onder de hoede 

van een alziend oog (de voorzienigheid). Op een bepaalde manier zijn de hoofdstukken twee tot en 

met vier complementair aan elkaar in die zin dat elk hoofdstuk een overwegend andere invalshoek 

heeft ten aanzien van keuzevrijheid ten opzichte van het lot, predestinatie (predeterminisme) of 

voorzienigheid in respectievelijk de hoofdstukken twee, drie en vier. Zodoende zal de scriptie de 

volgende hoofdvraag proberen te beantwoorden: 

Welke opvattingen zijn er binnen het jodendom uit de (late) Tweede Tempelperiode en de periode van 

de Tannaim over verhoudingen tussen (enerzijds) de vrije wil en (anderzijds), het lot, predestinatie, 

predeterminisme of voorzienigheid? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
4 Door de eeuwen heen werd er door bepaalde Joden gesteld dat Mozes niet één maar twee Torah’s ontvangen 
heeft op de berg Sinaï. Zowel een schriftelijke Torah als een mondelinge Torah waarbij de Mishna de schriftelijke 
vastlegging van deze geopenbaarde mondelinge Torah is. Echter, het is belangrijk om te onderkennen dat de 
rabbijnse anthologie waaraan de vormgeving van de Mishna onderhevig was plaatsvond in een cultuur die zich 
inzette voor het behoud van een levende orale traditie die op talloze manieren verweven was met het 
geschreven woord. Martin S. Jaffe, ‘’Rabbinic Authorship as a Collective Enterprise,’’ in The Cambridge 
companion to the Talmud and Rabbinic Literature, ed. Charlotte E. Fonrobert (Cambridge: New York: Camrbridge 
University Press, 2007), 17-37.  
 



  7 

1 – Een analyse vanuit het moderne academische debat 
Een observatie vanuit de secundaire literatuur 
 
Het eerste hoofdstuk van de scriptie zal voorzien in een analyse van methodes die van toepassing zijn 
bij het benaderen van Joods-gerelateerde bronnen uit de late Tweede Tempelperiode en de periode 
van de Tannaim vanuit het moderne academische debat. Hierbij zal het zich met name concentreren 
op het onttrekken van inlichtingen die worden verschaft door Klawans en Urbach met betrekking tot 
bepaalde Joodse bronnen uit de zojuist genoemde tijdsperiode en in het specifiek over discussies 
omtrent de vrije wil, predestinatie (predeterminisme), voorzienigheid en het lot. Naast de 
verantwoording van de tijdsperiode zal uiteraard de relevantie van het hoofdthema ingeleid worden 
alsmede het definiëren van de concepten die betrekking hebben op de onderzoeksvraag: de vrije wil, 
voorzienigheid, predestinatie, het lot en predeterminisme. Alvorens dit hoofdstuk tot slot een 
verantwoording zal afleggen voor de methodiek die van toepassing is op de scriptie zal verder worden 
uitgeweid over de compatibilisme paradox welke zich buigt over de vraag in hoeverre keuzevrijheid en 
de mate waarin gebeurtenissen zijn voorbestemd compatibel kunnen zijn met elkaar.  
 

§1.1 Ontwikkelingen in het moderne academische debat over 

sektarisch jodendom 

Al vóór de ontdekking van de dode zee-rollen aan het einde van de jaren veertig van de vorige eeuw is 

het wetenschappelijke debat aangaande het klassieke jodendom meer gebaseerd op juridische en 

wettelijke dan theologische kwesties. Tegen grofweg het einde van de 19e eeuw was de overheersende 

opvatting in de studies naar het antieke jodendom dat theologie hierbij niet evident was en dit werd 

mede aangewakkerd door reacties op (Christelijke) geleerden zoals Julius Wellhausen die het 

protestantse Christendom prezen en jodendom bekritiseerden. De dominante reacties hierop waren 

hoofdzakelijk gebaseerd op de Joodse filosoof Moses Mendelssohn voor wie het jodendom een religie 

is dat zich baseert op de geopenbaarde wet. De overheersende aanname in het academische debat 

was toen al dat het onderzoek naar Joden of het jodendom in de late Tweede Tempelperiode weinig 

te doen heeft gehad met theologische kwesties maar dat dit meer gebaseerd geweest is op religieuze 

en juridische wetten zoals ook wordt gedaan door moderne Joden vandaag de dag.5   

Een belangrijke bron in dit onderzoek die zo dadelijk geïntroduceerd zal worden is geschiedschrijver 

Flavius Josephus. In de werken die hij heeft verricht heeft hij onder andere beschrijvingen gedaan van 

Joodse scholen actief in de late Tweede Tempelperiode en dit heeft hij onder andere of met name 

gedaan door theologische attributen toe te schrijven aan bepaalde Joodse scholen om deze te 

kenmerken. Hierbij valt onder meer te denken aan discussies over de vrije wil en het lot, 

wederopstanding en leven na de dood.6 Ondanks dat studies over en naar Josephus de laatste paar 

                                                           
5 Jonathan Klawans, Josephus and the theologies of ancient Judaism Oxford New York: (Oxford University Press, 

2012), 2. En daarnaast bevestigen de reacties van Schwartz en Sievers voornamelijk het door Klawans 

opgeworpen standpunt dat onderzoek naar het antieke jodendom zich met name heeft gefocust op juridische 

en wettelijke kwesties wat onder andere werd aangewakkerd door de overtuiging dat Josephus’ werk – welke 

ook theologische kwesties over Joodse scholen of sektes bevatten – te snel na de verwoesting van de tweede 

tempel gepubliceerd werden.  Daniël R. Schwartz, Review van Josephus and the Theologies of Ancient Judaism, 

door Jonathan Klawans, JJS 64 (2013): 187-190. En Joseph Sievers, Review van Josephus and theologies of ancient 

Judaism, door Jonathan Klawans, JJS 79 (2012) 250-251.  
6 Zie hiervoor Josephus’ verhandelingen over de Joodse scholen – Farizeeën, Sadduceeën en Essenen – welke 

met name zijn terug te vinden in War 2.119-166 en Ant. 13.171-173, 18.11-25. Met betrekking tot 



  8 

decennia (weer) opbloeien7 is het toch zo dat de overheersende opvatting is dat de theologische 

implicaties als gevolg van de vernietiging van de tweede tempel zo diepgaand waren dat Josephus’ 

eventuele theologische verklaringen over het sektarische jodendom in de late Tweede Tempelperiode 

te snel na deze gebeurtenis gepubliceerd werden.8 Daarnaast hebben de vondsten van de dode 

zeerollen vanaf eind jaren 40  – waarvan de gemeenschapsregel tevens een belangrijke bron is in dit 

onderzoek – geïllustreerd dat de Joodse religieuze wet centraal staat in het onderzoek naar het 

sektarische jodendom in de late Tweede Tempelperiode waarbij academici grotere belangstelling 

begonnen te krijgen in de juridische en wettelijke documenten van de rollen.9  

Ook voor de derde primaire bron die in dit onderzoek aan bod komt – naast Josephus en de 

gemeenschapsregel – kan worden beargumenteerd, middels Jacob Neusner, dat met benadering tot 

de Mishna10 de religieuze wet centraal staat. Ondanks dat Neusner’s benadering niet een soortgelijk 

stimulerend effect heeft gehad op academici voor het wederom centraal stellen van de wet in het 

onderzoek naar sektarisch jodendom in vergelijking met Morton Smith, zijn er wel degelijk aspecten 

te bemerken in Neusner’s benadering die de centralisatie van de wet ondersteunen. Neusner 

behandelt en benadert de Mishna namelijk als een apart religieus systeem en niet als een literair genre 

waardoor de historische realiteit van de Mishna onder druk komt te staan. Door bij voorbaat elke 

                                                           
wederopstanding en leven na de dood is er gelijk een verschil op te merken tussen de Farizeeën en de Essenen. 

Ant 18.14 de Farizeeën zijn van mening dat de zielen van de rechtvaardigen ‘’een gemakkelijke weg tegenkomen 

om opnieuw te leven’’ terwijl de Essenen een spiritueel thuis voor ogen hebben achter Oceanus waartoe de 

zielen van de rechtvaardigen vergaderd kunnen worden en dit wordt door Josephus expliciet vergeleken met 

Griekse begrippen in War 2.155. Mason, Josephus and the New Testament, 133. 
7 Klawans, Josephus Theologies, 5.– Ondanks dat studies naar Josephus de laatste paar decennia (weer) opbloeien 

is hij over de tijden heen niet altijd een populaire raadgever geweest in de historiek van het jodendom in de late 

Tweede Tempelperiode en daarvoor. Niet alleen kon hij door bepaalde Joden niet vertrouwd worden als 

raadgevende geschiedschrijver vanwege zijn verradende rol die hij had in de Joods-Romeinse oorlog waarin hij 

zichzelf eigenlijk van het leven had moeten laten beroven maar de verwoesting van de tempel droeg ook in zich 

mee dat het niet vanzelfsprekend was dat Josephus’ werk bestudeerd werd. Dit had voornamelijk te maken met 

de aanname dat het theologisch kunnen verantwoorden van de verwoesting van de tempel heel lang zou duren 

terwijl Josephus zelf uitlegt dat de verwoesting van zowel de eerste als de tweede tempel het resultaat is geweest 

van goddelijke bestraffingen vanwege de zonden van het Joodse volk (bv. War 6.95/110; Ant. 20.166). Echter, 

onder Christenen was Josephus’ werk populairder maar volgens Mason zijn Josephus’ teksten door Christenen 

misbruikt om hun eigen Christelijke belangen te behartigen en het jodendom te ridiculiseren. Door de eeuwen 

heen is het namelijk een standaard kenmerk geweest in Christelijk gedachtegoed om de vernietiging van de 

tempel door de Romeinen te wijten aan het verwerpen van Christus door de Joden. Steve Mason, Josephus and 

the New Testament (Peabody, Mass: Hendrickson Publishers, 2003), 10. Er waren zelfs bepaalde Joodse 

Christenen die de ‘’dood’’ van de Joden – welke volgens hen werd gesymboliseerd door de verwoesting van de 

tempel –   als noodzakelijke voorwaarde achtten voor de geboorte van het Christendom. Mason, Josephus and 

the New Testament, 13. Uiteraard is het dan ook interessant hoe opvattingen over Josephus in met name zijn rol 

als geschiedschrijver zich hebben ontwikkeld door de tijden heen maar het ligt te ver buiten de scope van deze 

scriptie om nader te onderbouwen wat de overheersende opvattingen zijn over het beschouwen van Josephus’ 

werk binnen het jodendom in het licht van de verwoesting van de tempel. 
8 Schwartz, review van Josephus and the Theologies of Ancient Judaism (door Klawans), 197. Josephus heeft veel 
werken geschreven en zijn theologische verhandelingen met betrekking tot de Joodse scholen in de late Tweede 
Tempelperiode is daar ook onderdeel van. Zie bv. War 2.119-166 en Ant. 13.171-173, 18.11-25. 
9 Klawans, Josephus Theologies 15. 
10 Mozes kreeg van God niet één Torah maar twee Torah’s geopenbaard. Namelijk zowel een schriftelijke als een 

mondelinge Torah. Hindy, Najman. Seconding Sinai: The Development of Mosaic Discourse in Second Temple 

Judaism. Journal for the Study of Judaism Supplements 77. (Leiden: Brill, 2003), 110. De Mishna is de schriftelijke 

vastlegging van de mondelinge leer maar zie ook Jaffe, ‘’Rabbinic Authorship as a Collective Enterprise’’ 

(Charlotte E. Fonrobert), 17-37. En zie daarnaast voetnoot 4. 



  9 

poging uit te sluiten om andere primaire literatuur als vergelijkingsmateriaal te gebruiken om een 

reconstructie van de historische realiteit te vormen kan dit de indruk wekken dat bepaalde 

tekstanalyses uit de Mishna impliceren dat wat hierin beschreven staat niet ook in andere primaire 

literatuur terug is te vinden – laat staan dat er in andere primaire bronnen materiaal te vinden is dat 

aansluit op de Mishna. Omdat Neusner een vergelijking met expliciet Josephus’ theologisch gekleurde 

verhandelingen over de Joodse scholen uitsluit is het aannemelijk dat dit in de hand werkt dat bij het 

benaderen van de Mishna de wet centraal te staan komt.11 

§1.2 Introduceren van het hoofdthema 

Het uitgangspunt van deze scriptie zal zijn dat zowel de gemeenschapsregel van Qumran als de 

theologie die Josephus verwerkt in zijn beschrijvingen over bepaalde Joodse scholen actief in de late 

Tweede Tempelperiode wel degelijk relevant kunnen zijn voor het analyseren van het sektarische 

Jodendom in diezelfde periode. Daarnaast zal er ook rabbijnse literatuur worden behandeld in de vorm 

van Mishna pirkei avot III,16 welke de basis vormt voor de verscheidene dicta’s die door verschillende 

Tannaïtische rabbijnen geïntroduceerd worden in hoofdstuk 4. Discussies over de vrije wil en de 

predestinatieleer zijn eigenlijk van nature belangrijk binnen het jodendom aangezien de basis van het 

jodendom de uitverkiezing is van het volk Israël op de berg Sinaï waarbij God Zijn wet door Mozes en 

de profeten bemiddeld. Ondanks dat het op het eerste oog lijkt alsof de goddelijke uitverkiezing naar 

(een vorm van) predestinatie neigt, komt er een bepaalde verantwoordelijkheid bij kijken om naar 

Gods woord te lopen. Een onweerlegbare doctrine uit de Joodse Torah is menselijke vrijheid en dit uit 

zich onder andere in de verantwoordelijkheid die inherent lijkt aan de goddelijke uitverkiezing of het 

verbond en dit is dus zelf de relevantie voor discussies gepaard gaande met keuzevrijheid, 

predestinatie (predeterminisme), voorzienigheid en het lot.12 

Daarnaast zal veelvuldig uit de primaire bronnen blijken dat vanwege fusies tussen de begrippen er 

erg moeilijk geconstateerd kan worden of men keuzevrijheid prefereert boven het lot, predestinatie 

(predeterminisme), of voorzienigheid en vice versa. Kortom, omdat er veel onenigheid en 

meerduidigheid13 is over deze onderwerpen binnen het jodendom en het onderzoek hiernaar geeft dit 

                                                           
11 Klawans, Josephus Theologies, 17. 
12 Het volk Israël bevestigt eigenlijk dat het niet de verantwoordelijkheid nam om naar Gods verbond te lopen 

waarmee zij gered hadden kunnen worden. De overduidelijke tekenen zoals sandalen die na 40 jaren in de 

woestijn geweest te zijn nog niet versleten waren moesten een teken zijn van God maar sommigen of velen van 

de Joden hadden geen of te weinig geloof en daarom liep het niet goed met hen af waardoor zij niet konden 

deelnemen aan Gods rust. Dit kan een teken zijn van de verantwoordelijkheid die inherent is aan het verbond. 

(Deut. 29-1:5 (OT)) en (Hebreeën 3:8-11 en 16-19 (NT)) zie ook Étienne Nodet, review van Josephus and the 

Theologies of Ancient Judaism, door Jonathan Klawans, RB 121 (2014) 128-137 p.129 Flusser, David. Judaism of 

the Second Temple Period. Grand Rapids, (Mich.: Jerusalem, Israël: William B. Eerdmans Pub. Co.; Hebrew 

University Magnes Press, 2007), 32. en Klawans, Josephus Theologies, 90. 
13 Om alvast een paar voorbeelden te noemen bij de bronnen die behandeld zullen gaan worden: Over het 

algemeen lijkt de overheersende opvatting van de Qumran-gemeenschapsregel dat dit neigt naar predestinatie 

maar door het dualisme dat hieraan inherent is kan ook betuigd worden dat keuzevrijheid belangrijk is. Dit komt 

omdat dualisme zich buigt over de kwestie of God vertegenwoordigd is in het kwade. Als dat niet het geval is dan 

komt de predestinatieleer onder druk te staan omdat in dat geval de (goede) God niet het ondeugdelijke gedrag 

van mensen zou hebben kunnen voorbestemd. De rabbijnen uit de periode van de Tannaim worden over het 

algemeen meer geïdentificeerd met de voorzienigheid en toch benadrukt de hoofdrabbijn van deze stroming  

juist de keuzevrijheid. Urbach E. Ephraim, The sages: their concepts and beliefs. 2. Reprint. Publications of the 

Perry Foundation in the Hebrew University of Jerusalem (Jerusalem: Magnes Press [u.a.], 1987), hfdst 11. 

Daarnaast staan Josephus’ Farizeeën, Sadduceeën en Essenen meer stil bij mogelijke verhoudingen tussen het 

lot en keuzevrijheid. 



  10 

alleszins aanleiding voor het bestuderen van deze onderwerpen. Het hoofdonderwerp van deze 

scriptie is dus om mogelijke verbanden te ontdekken in de (theologische) concepten zoals (enerzijds) 

de vrije wil en (anderzijds) het lot, predestinatie (predeterminisme) of voorzienigheid. Al zal wel 

kunnen worden opgemerkt dat de termen voorzienigheid en het lot een meer Hellenistische dan 

Hebreeuwse of Joods theologische betekenis hebben. Gedurende de scriptie zullen mogelijke foutieve 

aannames worden belicht in het hedendaagse academische debat omtrent het nut van de theologie 

die is verwerkt in Josephus’ verhandelingen over de Joodse scholen en het sektarische gedeelte van 

de dode zeerollen – de gemeenschapsregel – en zal beargumenteerd worden dat deze bronnen wel 

degelijk relevant kunnen zijn in het onderzoek naar het sektarische jodendom in de late Tweede 

Tempelperiode. 

In het eerste hoofdstuk zal een analyse plaatsvinden van twee prominente en vooraanstaande figuren 

in het moderne academische debat die onder andere onderzoek hebben gedaan naar discussies 

binnen het jodendom met betrekking tot mogelijke verbanden tussen de zojuist geïntroduceerde 

(theologische) begrippen. Vervolgens zal in dit hoofdstuk de gekozen tijdsperiode worden 

verantwoord en zal mede aan de hand van deze tijdsperiode een selectie plaatsvinden van primaire 

bronnen met een nadere uitleg en toelichting vanuit de secundaire literatuur in latere hoofdstukken. 

Daarna zal er reeds gepoogd worden om de (theologische) begrippen te definiëren zodat de lezer 

alvast een beeld kan vormen bij de betekenis ervan en tot slot zal een verantwoording van de 

methodiek plaatsvinden.  

In de volgende paragrafen zullen de methodes van de meest vooraanstaande onderzoekers vanuit de 

secundaire literatuur: Ephraim Elimelech Urbach en Jonathan Klawans worden besproken en zal 

worden aangekaart op wat voor manier uit hun onderzoek kan worden afgeleid hoe zij dus onder 

andere ook onderzocht hebben of er mogelijke verhoudingen zijn te ontdekken tussen de 

geïntroduceerde (theologische) concepten. 

§1.3 De benadering van Urbach14 

In het elfde hoofdstuk – On Providence – van zijn Magnus Opus The Sages – Their concepts and beliefs 

– staat Urbach stil bij een legio aan primaire bronnen die inzicht kunnen verschaffen over 

verhoudingen tussen de (theologische) begrippen zoals genoemd in de onderzoeksvraag. Deze 

rijkelijke variëteit aan bronnen hebben niet enkel betrekking op Joodse stromingen zoals de Tannaim 

en de Amoraim, rabbijnen, de Qumran-gemeenschapsregel, de Joodse geschiedschrijver Flavius 

Josephus en het Oude Testament maar er worden ook bronnen gebruikt die niet gelijk geassocieerd 

worden met het jodendom zoals stoïcisme en astrologie. Er zit verschil in de mate waarin Urbach 

bepaalde bronnen gebruikt. Zo staat hij uitgebreid stil bij opvattingen van Rabbi Akiba en andere 

Tannaïtische rabbijnen welke een uitgebreid scala aan dicta gebruiken om hun invalshoeken te 

verduidelijken.  

Urbach wijst erop dat in het onderzoek naar verhoudingen tussen de keuzevrijheid van de mens en het 

geloof in voorzienigheid alsmede in het bepalen van grenzen hiertussen en tot op welke hoogte er 

verzoening kan plaatsvinden het beste begrepen kunnen worden door het bestuderen van divergente 

uitspraken – dicta’s – wat Urbach aanduidt als pragmatische reflectie.15 De dicta’s zijn uitspraken van 

bepaalde gebeurtenissen die inzicht kunnen geven over verhoudingen tussen met name keuzevrijheid 

en voorzienigheid. De invalshoeken van diverse Tannaïtische rabbijnen zullen uitvoerig worden 

                                                           
 
14 Urbach, The sages, hfdst. 11. 
15 Urbach, The sages, 264. 



  11 

uitgelicht in het laatste hoofdstuk van de scriptie. Flavius Josephus en de Qumran-gemeenschapsregel 

worden door Urbach veel beknopter behandeld dan de rabbijnen waarbij Klawans juist hoofdzakelijk 

Josephus verwerkt in zijn literatuur. Daarnaast behandelt Urbach in tegenstelling tot Klawans 

explicieter de verhoudingen tussen keuzevrijheid en voorzienigheid in plaats van keuzevrijheid ten 

opzichte van het lot of predestinatie door Klawans.   

§1.4 De benadering van Klawans16 

Waar Urbach juist meer stilstaat bij de invalshoeken die de rabbijnen uit de Tannaïtische periode dit 

onderzoek te bieden hebben staat Klawans juist meer stil bij geschiedschrijver Flavius Josephus. Hierbij 

schetst Klawans een uitgebreid beeld van bepaalde misvattingen die in het hedendaagse academische 

debat de boventoon voeren met betrekking tot Josephus zoals in de inleiding van dit hoofdstuk ook al 

beschreven is. Deze boventoon wordt gekenmerkt door het degraderen van het onderzoek naar antiek 

en sektarisch jodendom op basis van theologische kwesties en het vooropstellen van de religieuze 

geopenbaarde wet in het onderzoek hiernaar. Zodanig poogt Klawans de relevantie van het werk van 

Josephus te benadrukken in het onderzoek naar het sektarische jodendom in de late Tweede 

Tempelperiode. Josephus doet uitgebreid verslag over de Essenen en in mindere mate over de 

Farizeeën en de Sadduceeën en hierbij vallen voorkeuren of overtuigingen op te sporen met betrekking 

tot het lot en keuzevrijheid per school. Dit zal dan ook uitgebreider in het volgende hoofdstuk aan bod 

komen alsmede een toelichting op Josephus’ eigen opvattingen met betrekking tot de vrije wil, het lot 

en voorzienigheid. 

Wat daarnaast erg kenmerkend is voor het werk van Klawans is de compatibilisme paradox. Dit is een 

paradox aangezien de termen determinisme en de vrije wil op het eerste gezicht onverenigbaar met 

elkaar lijken. In het algemeen refereert de term naar een positie die beweert dat ondanks een strikte 

vorm van determinisme mensen nog steeds de mogelijkheid hebben om vrije en ongedwongen 

handelingen uit te voeren.17 Een paradox is een begrip waarbij er sprake is van een schijnbare 

tegenstelling maar desondanks kunnen keuzevrijheid en (pre)determinisme alsnog compatibel met 

elkaar zijn. De term wordt zowel in Christelijke als Joodse theologie gebruikt en Josephus schrijft de 

balans tussen εἱμαρμένη of het lot en de vrije wil toe aan de Farizeeën. Klawans behandelt meerdere 

types van de compatibilisme paradox die aan het einde van dit hoofdstuk aan bod zullen komen. Een 

ander kenmerk van Klawans is dat hij probeert de validiteit en de waarheidsgetrouwheid van Josephus’ 

beschrijvingen over de Joodse scholen te achterhalen of te waarborgen door Josephus’ werk te 

vergelijken met gelijksoortige bronnen. Hierbij neemt hij de uitganspositie in dat de Farizeeën 

vergeleken worden met rabbijnse literatuur, de Essenen met de literatuur van dode zeerollen en de 

Sadduceeën met de wijsheid traditie van Ben Sira. Hierbij is de eerste vergelijking het meest 

gebruikelijk en de laatste vergelijking het minst.18  

§1.5 Verantwoording tijdsframe 

Uit de scriptie zal blijken dat het werk van geschiedschrijver Flavius Josephus, de gemeenschapsregel 

van Qumran en Mishna pirkei avot III,16 allemaal met betrekking tot de (theologische) concepten zoals 

genoemd in de onderzoeksvraag de basis van het onderzoek vormen. Alvorens deze verhandelingen in 

niet-chronologische volgorde aan bod komen per hoofdstuk zal eerst vanuit de secundaire literatuur 

van (met name) Klawans worden bepaald wat er is geschreven in de periode van de Grieks-Romeinse 

tijd over het jodendom. De bronnen die behandeld worden zijn allemaal geproduceerd en 

                                                           
16 Jonathan Klawans, ‘’Josephus on Fate, Free Will and Jewish Types of compatibilism,’’ Numen (2009): 44-90.  
17 Klawans, "Josephus Compatibilism," 45. 
18 Klawans, Josephus Theologies, 27. 



  12 

gepubliceerd in de Grieks-Romeinse tijdsperiode19 of in de (late) Tweede Tempelperiode en de periode 

van de Tannaim. Als de bronnen op chronologische tijdsvolgorde zouden worden gezet valt te 

bemerken dat de eerste bron (Qumran-gemeenschapsregel) geproduceerd is in de Hellenistische 

periode, de tweede bron (Flavius Josephus) en de derde bron (de Mishna) zijn ontstaan in het 

Romeinse tijdperk. Ook zou beredeneerd kunnen worden dat de gemeenschapsregel in ieder geval 

vóór de verwoesting van de tempel geproduceerd zou moeten zijn en dat Josephus’ werken vlak na de 

verwoesting van de tempel zijn gepubliceerd. De Mishna daarentegen is grofweg anderhalve eeuw na 

de verwoesting van de tempel gecompileerd. Het is niet zo dat er hele wezenlijke verschillen zitten 

tussen de Hellenistische periode en de Romeinse periode. Joden en het jodendom waren moeilijk los 

te koppelen van de Hellenistische en Romeinse context omdat Judea simpelweg deel uitmaakte van 

het Hellenistische en het latere Romeinse rijk.20 Grofweg zou beweerd kunnen worden dat de (eerste) 

totstandkoming van de dode zeerollen plaatsgevonden heeft bij de aanvang van het Hellenistische 

rijk21, Josephus’ werk en publicatie is sterk ingebed in de Romeinse context en de publicatie van de 

Mishna valt ook nog steeds binnen het Romeinse tijdperk. 

§1.6 relevante bronnen  

Het is nu duidelijk dat dit onderzoek zich beperkt tot de bronnen binnen het jodendom die zijn 

ontstaan in de Grieks-Romeinse periode of in de (late) Tweede Tempelperiode en de periode van de 

Tannaim en gepoogd wordt hieruit enige kennis af te leiden met betrekking tot de (theologische) 

begrippen zoals genoemd in de onderzoeksvraag. Met behulp van toelichtingen vanuit de secundaire 

literatuur zullen deze primaire bronnen – Flavius Josephus, de gemeenschapsregel (1QS) en Mishna 

pirkei avot III,16 – geanalyseerd worden in respectievelijk hoofdstuk 2, 3 en 4. Klawans maar met name 

Urbach gebruikt een veelvoud aan bronnen die niet allemaal te scharen zijn onder de netgenoemde 

primaire literatuur en daarom zal alleen het materiaal dat daarop betrekking heeft in acht genomen 

worden. Urbach staat uitgebreid stil bij Mishna pirkei avot III, 16 en verscheidene dicta’s passeren de 

revue en daarom zal dit in het laatste hoofdstuk behandeld worden aangezien dit onderdeel is van de 

rabbijnse literatuur. Daarentegen staat Klawans zoals gezegd meer stil bij het werk van Josephus en 

                                                           
19 Na de dood van Alexander de Grote werd het Hellenistische rijk in vieren opgedeeld en vanaf 323 v. Chr. begon 
Judea tot het Seleucidische rijk te behoren. Malka Z. Simkovich, Discovering Second Temple Literature: The 
Scriptures and Stories that Shaped Early Judaism (Philadelphia: Jewish Publication Society; University of Nebraska 
Press, 2018), 129. De Romeinen deden in het jaar 63 v.Chr. hun toetreden in Judea. Barbera E. Thiering, Redating 
the Teacher of the Righteousness (Sydney: Theological Explorations, 1979), 3. 
20 Er waren veel wisselwerkingen tussen het Joodse en het Hellenistische. Joden werden vaak niet als eersterangs 
burgers beschouwd en daardoor begonnen voornamelijk geleerde Joden onder pseudo-titels bepaalde werken 
uit te brengen in het Grieks om mensen op een anonieme manier te kunnen opiniëren vaak over Joodse kwesties. 
De vermenging tussen het Joodse en het Hellenistische wordt Joods-Hellenisme genoemd. De term 
voorzienigheid die ook wordt onderzocht door de scriptie heeft veel meer een Hellenistische connotatie maar 
dit is dus niet irrelevant vanwege de vermenging tussen het Joodse en het Hellenistische. Sommige Joodse 
auteurs presenteerden het jodendom en het Hellenisme als onverenigbaar met elkaar terwijl andere Joodse 
auteurs de Joodse tradities probeerden te harmoniseren met elementen uit de Griekse cultuur. Toch zochten 
waarschijnlijk veel Joden niet deze uitersten op maar vonden een middenweg in het naleven van fundamentele 
aspecten van hun voorouderlijke religie zoals de sabbat, feestdagen, dieetwetten en besnijdenis en namen 
tegelijkertijd aspecten van de Hellenistische wereld op in hun dagelijkse leven, waarbij ze ervoor zorgden dat 
hun kinderen onderwijs kregen in Hellenistische vakken als wiskunde, astronomie en filosofie – als ze het zich  
tenminste konden veroorloven. Simkovich, Discovering Second Temple Literature, 131. 
21 Toch wordt de gemeenschapsregel (1QS) gedateerd omstreeks de aanvang van het Hasmonese rijk (175-125 
v. Chr.). Thiering, Redating the teacher of righteousness, 35. En daarnaast werd de gemeenschapsregel (1QS) 
waarschijnlijk gekopieerd in de eerste helft van de eerste eeuw v. Chr. Daniel M. Gurtner, This World and the 
World to come: Soteriology in Early Judaism (London ; New York, N.Y.: T&T Clark, 2011), 250.      



  13 

diens theologische beschrijvingen over de Joodse scholen levend in de late Tweede Tempelperiode22 

en derhalve zal dit in hoofdstuk 2 aan bod komen.  

De gemeenschapsregel (1QS) vormt slechts een klein onderdeel van de totale omvang van de dode 

zeerollen en komt in het derde hoofdstuk aan bod. Wat met name behandeld zal worden zijn de 

elementen die wellicht verklaringen of uitleggingen kunnen geven over eventuele verbanden tussen 

de (theologische) begrippen zoals genoemd in de onderzoeksvraag – in het geval van de Qumran-

gemeenschap betreft dit voornamelijk de predestinatieleer.  Dit heeft te maken met de uitverkiezing 

van het volk Israël, berouw, bekering en profetie maar met name met hetgeen wat de 

gemeenschapsregel uniek maakt en dat is de tweegeestenleer. Er zit zowel overlap als verschil in de 

mate waarin de primaire bronnen die behandeld worden in deze scriptie aan bod komen in de 

secundaire literatuur van hoofdzakelijk Klawans, Urbach en Knibb.23 Uiteindelijk zal blijken dat de grote 

verschillen tussen Urbach en Klawans eerder als profijtelijk dan belemmerend beschouwd kunnen 

worden aangezien op deze manier de bronnen complementair aan elkaar kunnen zijn.  

Daarnaast bevatten de hoofdstukken 2, 3 en 4 veelvuldig vertaalde citaten en passages vanuit het 

Engels naar het Nederlands. In hoofdstuk 2 heeft dit betrekking op bepaalde opvattingen om Flavius 

Josephus te identificeren om hem te kunnen omschrijven zoals in zijn autobiografische werk the Life. 

Ook worden er in dit hoofdstuk bepaalde vertaalde passages geciteerd die betrekking hebben op 

opvattingen van Josephus’ scholen zoals uit War en Antiquities. De vertaalde passages in hoofdstuk 3 

hebben enkel betrekking op secties uit de gemeenschapsregel. In hoofdstuk 4 worden passages en 

citaten vertaald vanuit de rabbijnse literatuur. Deze literatuur heeft niet alleen betrekking op boeken 

uit de Hebreeuwse Bijbel zoals Genesis, Prediker en Jesaja. De literatuur waarop de Rabbijnen uit de 

periode van de Tannaim zich beroepen kunnen variëren van commentaren op de Mishna zoals de 

traktaten Eduyot en Sanhedrin uit de orde van Neziekien, commentaren op de Mishna uit het traktaat 

van Berakhot uit de orde van de Zeraïem en commentaren op de Mishna van uit het traktaat Shabbat 

uit de orde van Seder Moed. De verzamelnaam van deze geschriften is de Gemara, wat uitleggingen 

zijn van de mondelinge Torah zoals becommentarieerd door belangrijke rabbijnen, wetsgeleerden en 

filosofen. Ook baseert de groep rabbijnen uit de periode van de Tannaim zich op een Deuterocanoniek 

geschrift zoals Sirach dat niet in het canoniek van de Hebreeuwse bijbel is opgenomen. Tot slot zijn 

enkele passages vertaald die betrekking hebben op de Sifra shemini, dit betreft een halachische 

midrash op het boek van Leviticus. Bij het vertalen van de passages en citaten is gepoogd een zo 

effectief en vloeiend mogelijke vertaling te bewerkstelligen van het Engels naar het Nederlands. 

Bovendien zijn de originele versies van de naar het Nederlands vertaalde passages en citaten in het 

Engels terug te vinden in de desbetreffende voetnoten. 

§1.7 Het definiëren van begrippen 

Bij het definiëren van begrippen komen nogal wat beperkingen kijken wat met name betrekking kan 

hebben op subjectiviteit en context. Begrippen kunnen overlap hebben en vaak niet volledig los 

worden gekoppeld van andere gelijksoortige begrippen. Ook kunnen bijvoorbeeld verhoudingen 

tussen de vrije wil en de voorzienigheid die met name aan bod komen in Urbach sterk verstrengeld zijn 

in de context van de voorbeelden waarin deze gegeven worden. Gedurende de scriptie zal nog beter 

naar voren komen dat begrippen verduidelijkt worden in de context van de verschillende soorten 

                                                           
22 Er is geen bewijs dat er vóór de Maccabese opstand (167 v. Chr.) Joodse sektes actief waren. Simkovich 
Discovering Second Temple Literature, 146.   
23 Michael A. Knibb, The Qumran community. Cambridge commentaries on writings of the Jewish and Christian 

world, 200 BC to AD 200, v. 2. Cambridge [Cambridgeshire]; (New York: Cambridge University Press, 1987), the 

community rule. 



  14 

primaire literatuur die worden besproken en de verhoudingen die de begrippen tot elkaar hebben. 

Daarnaast zijn geschillen die aanwezig zijn in het antieke jodendom tussen het lot en de vrije wil 

beperkt in hun extremen door zekere theologische basisbeginselen zoals profetie, bekering, goddelijke 

uitverkiezing, berouw en morele verschillen in gedwongen en vrijwillig menselijk gedrag24 en dit zal 

met name verder uitgewerkt worden in hoofdstuk 3. Desalniettemin, zal deze sectie alvast pogen om 

de (theologische) begrippen zoals genoemd in de onderzoeksvraag: de vrije wil, voorzienigheid, 

predestinatie, het lot en predeterminisme te definiëren en uiteen te zetten om de lezer reeds een 

duidelijker beeld te verschaffen bij de op het eerste oog lijkende abstracte begrippen. 

§1.7.1 De vrije wil 

Een belangrijk figuur in deze scriptie die in het laatste hoofdstuk aan bod zal komen is Rabbi Akiba. 

Deze rabbijn legt erg de nadruk op de verantwoordelijkheid die mensen dienen te dragen als gevolg 

van hun acties en deze verantwoordelijkheid draagt de volgende twee kenmerken met zich mee: de 

toestemming die aan de mens wordt gegeven om zijn eigen weg te kiezen en het besef dat de mens 

voorbestemd is om verantwoording af te leggen tegenover Hem die zijn wegen ziet en onderzoekt.25 

Deze verantwoordelijkheid komt ook kijken bij de uitverkiezing van Israël.26 Israël mag dan het 

uitverkozene volk zijn maar dat betekent niet dat zij per definitie in elk geval door Gods genade gered 

zullen worden. Hiervoor is het gekozene volk Israël nog steeds zelf verantwoordelijk. 

Klawans haalt daarnaast een voorbeeld aan waarin aspirant-leden van de Qumran-gemeenschap toe 

moeten zeggen dat zij daadwerkelijk willen toetreden tot de sekte van de Qumran. Echter, dit is geen 

vrije wil in de theologische zin van het woord want dat betekent namelijk dat mensen vrij zijn 

beslissingen te nemen los van goddelijke invloed.27 

§1.7.2 Voorzienigheid  

Volgens Urbach zijn er twee aspecten van voorzienigheid: De eerste omvat het bestuur van de wereld, 

de beheersing van de natuur en het voorzien in de behoeften van de gehele mensheid. Dit aspect van 

de voorzienigheid omvat alle menselijke wezens inclusief de goddelozen en afgodendienaren. Het 

andere aspect van de voorzienigheid bestaat uit het onderzoeken van de wegen en daden van 

stervelingen.28 Daarnaast benadrukt Josephus in zijn werk het geloof in een God die voor de wereld 

zorgt en menselijke gebeurtenissen leidt zodat de geschiedenis in overeenstemming komt met (de) 

goddelijke gerechtigdheid.29 Overigens is voorzienigheid een term die het meest gebruikelijk is in het 

Hellenistische jodendom en de term is in het Hebreeuws onbekend.30 In tegenstelling tot predestinatie 

en predeterminisme lijkt het uitgangspunt van voorzienigheid niet te zijn dat God absolute voorkennis 

en controle over toekomstige gebeurtenissen heeft maar het begrip benadrukt juist de goddelijke 

bescherming aan de mensheid en Zijn actieve betrokkenheid in het leidinggeven aan de mensen die 

hun leven op een bepaalde manier inrichten. Ook wat betreft het causale determinisme waaraan het 

lot onderhevig is kan worden gesteld dat dit betrekking heeft op de uitkomst van gebeurtenissen 

terwijl voorzienigheid zich dus richt op het geloof in een God die voor de wereld zorgt. Wat daarnaast 

een belangrijk te onderkennen verschil is tussen met name predestinatie en predeterminisme 

enerzijds en voorzienigheid anderzijds is dat bij de eerste twee begrippen de vrije wil of de 

                                                           
24 Klawans, Josephus Theologies, 66. 
25 Urbach, The sages, 257. 
26 Nodet, review van Josephus and the Theologies of Ancient Judaism (door Klawans), 130. 
27 Klawans, Josephus Theologies, 65. 
28 Urbach, The sages, 256. 
29 Klawans, Josephus Theologies, 13. 
30 Nodet, review van Josephus and the Theologies of Ancient Judaism (door Klawans), 129. 



  15 

keuzevrijheid van de mens volledig wordt ontkend terwijl een aspect van voorzienigheid juist is dat het 

de wegen en de daden van stervelingen onderzoekt.    

§1.7.3 Predestinatie  

Predestinatie wordt begrepen als het geloof dat alles van tevoren vaststaat en dan met name wie zal 

zondigen en wie rechtvaardig zal zijn.31 Daarnaast is predestinatie een vorm van theïstisch 

predeterminisme dat zich focust op de bestemmingen van individuen. God heeft dan vóór de geboorte 

van mensen al bepaald aan wie Zijn redding zal toekomen en aan wie niet. In de tegenwoordig 

ontwikkelde theologie betekenen zowel predeterminisme als predestinatie dat God absolute 

voorkennis en controle heeft over toekomstige gebeurtenissen en dat leidt tot ontkenning van de vrije 

wil en dit is precies zoals Josephus deze zaken begrijpt. Soms wordt de term ‘’dubbele predestinatie’’ 

gebruikt om de calvinistische overtuiging te onderstrepen dat de rechtvaardigen voorbestemd zijn om 

rechtvaardig te zijn en dus om gered te worden en dat de zondaars voorbestemd zijn om te zondigen 

en dus om verdoemd te worden. Overeenkomstig met predeterminisme betuigt ook het begrip 

predestinatie dat God absolute voorkennis en controle heeft over toekomstige gebeurtenissen wat 

leidt tot de ontkenning van de vrije keuze.32 De begrippen predestinatie en predeterminisme zijn 

vrijwel identiek omdat het voorvoegsel ‘’pre’’ bij de term predeterminisme een indicatie is dat God 

vóór de geboorte van mensen al bepaald heeft aan wie zijn redding zal toekomen en aan wie niet. Het 

voornaamste verschil tussen het lot en predestinatie lijkt te zijn dat bij de eerste term alle 

gebeurtenissen – waaronder menselijke handelingen – niet noodzakelijkerwijs in elk geval door God 

zijn bepaald terwijl dat bij de predestinatieleer wel zo is. Zie voor de verhoudingen tussen predestinatie 

en voorzienigheid sectie  §1.7.2. 

§1.7.4 Het lot  

Josephus gebruikt εἱμαρμένη voor ‘’lot’’ wat in brede zin kan worden gedefinieerd als de overtuiging 

dat gebeurtenissen worden veroorzaakt door vaste oorzaken of onpersoonlijke krachten. Gewaakt 

moet worden voor het eenvoudigweg bestaan van deze term in een zekere ‘’Joodse’’ context net als 

het uitsluitend toepassen van deze term in een zekere “Joodse’’ context. Josephus’ werk is gevormd 

in een Hellenistische filosofische context en hij gebruikt hier hoofdzakelijk stoïcijnse terminologie voor. 

Het is zelfs zo dat de net geïntroduceerde term juist minder goed toepasbaar en aannemelijk is voor 

het jodendom uit de oudheid omdat in de definiëring dingen worden veroorzaakt door onpersoonlijke 

krachten en dus niet noodzakelijkerwijs aan God toegeschreven worden.33 Josephus gebruikt deze 

term voornamelijk in de context van zijn beschrijvingen over de Joodse scholen. Zoals gezegd lijkt het 

voornaamste verschil tussen het lot en predestinatie de onderkenning dat met betrekking tot het lot 

gebeurtenissen – waaronder menselijke handelingen – niet noodzakelijkerwijs in elk geval vooraf door 

God zijn bepaald terwijl dat bij predestinatie wel zo is. Daarnaast verschilt het lot van voorzienigheid 

volgens Josephus in die zin dat alle gebeurtenissen worden gezien en geleid door de voorzienigheid 

terwijl er slechts enkele gebeurtenissen zijn voorbestemd. 

§1.7.5 Predeterminisme  

Dit is het geloof dat de resultaten van processen zijn voorzien en voorbestemd door God: Hij weet en 

bepaalt wat iemand zal verkiezen om te doen. Echter, sommige predeterministen gaan nog een stap 

verder en erkennen dat menselijke beslissingen vrij gemaakt worden ondanks dat deze niettemin zijn 

voorzien en voorbestemd door God want Hij kan zelfs weten wat iemand uit vrije keuze zal gaan 

                                                           
31 Klawans, Josephus Theologies, 61. 
32 Klawans, Josephus Theologies, 46. 
33 Klawans, Josephus Theologies, 46. 



  16 

doen.34 Wat daarnaast kenmerkend is voor dit begrip is dat alle gebeurtenissen en menselijke 

gedragingen veroorzaakt worden door eerdere oorzaken. Overigens heeft de term ‘’determinisme’’ 

een meer algemenere filosofische connotatie en daarom is de ‘’pre’’ toegevoegd om de term beter te 

kunnen plaatsen in een (Joods) theologische context. De scriptie wordt immers geschreven op basis 

van primaire bronnen gerelateerd aan het jodendom wat een (monotheïstische) religie is.  Deze ‘’pre’’ 

in ‘’predeterminisme’’ is om te benadrukken dat de al vaststaande oorzaken van gebeurtenissen een 

vooraf bepaald goddelijk plan volgen. Overeenkomstig met predestinatie betuigt ook het begrip 

predeterminisme dat God absolute voorkennis en controle heeft over alle toekomstige gebeurtenissen 

wat leidt tot de ontkenning van de vrije keuze.35 Aangezien de sterke verwantschap tussen de 

begrippen predeterminisme en predestinatie zijn de verhoudingen tussen deze begrippen ten opzichte 

van het lot en voorzienigheid nagenoeg gelijk. Zie hiervoor sectie §1.7.2. 

§1.8 Compatibilisme paradox  

Belangrijk in de analyse naar de vrije wil en de predestinatieleer is de term die Klawans introduceert 
en welke is bedacht in de moderne filosofie, namelijk "compatibilisme" of de ‘’compatibilisme 
paradox’’. In het algemeen refereert de term naar een positie die beweert dat ondanks een strikte 
vorm van determinisme mensen nog steeds de mogelijkheid hebben om vrije en ongedwongen 
handelingen uit te voeren en zodoende dat de begrippen ondanks de schijnbare tegenstelling 
compatibel met elkaar kunnen zijn. Dat kan dus betekenen dat strikt determinisme nog steeds de 
mogelijkheid kan toestaan voor individuen om vrije onbeteugelde keuzes te maken en dat individuen 
nog steeds verantwoordelijk zijn voor hun eigen acties ondanks het feit dat beslissingen en 
consequenties vooraf zijn bepaald.36 Omdat het begrip bedacht is in het moderne tijdperk vormt de 
term geen basis voor het literaire werk van Josephus. Echter, Klawans doet een poging om deze term 
toe te passen op Josephus’ werk. Klawans gelooft dat de term compatibilisme bruikbaar is om de 
filosofische en theologische vragen die Josephus aandraagt beter te begrijpen. Klawans maakt 
onderscheid tussen twee verschillende vormen van compatibilisme. 

§1.8.1 Joods compatibilisme Type 1 (fusie) 

Dit is het type dat Klawans identificeert met zijn behandeling van de Farizeeën,37 die schrijven alles toe 
aan het lot en God; ze zijn van mening dat juist of anderszins handelen inderdaad voor het grootste 
deel bij de mens ligt maar dat bij iedere actie het lot meewerkt. Echter, Klawans doet meer dan alleen 
het toeschrijven van een generieke balans tussen de vrije wil en predestinatie aan de Farizeeën wat 
zou willen zeggen dat handelingen voor de ene helft veroorzaakt worden door de vrije wil en voor de 
andere helft door predestinatie. Josephus maakt hierbij nog drie belangrijke specificaties welke 
kenmerkend zijn voor compatibilisme type 1. Afgeleid van War 2.163 valt op te merken dat dit type 
een sterke deterministische toon heeft waarbij alles door het lot bepaald wordt en daardoor heerst de 
menselijke vrije wil niet onafhankelijk over wat dan ook. Het is eerder zo dat er hooguit een aantal 
handelingen zijn waarover mensen beslissingen nemen maar niettemin helpt het lot bij elk van deze; 
keuze speelt een gedeeltelijke rol in een gedeelte van de gebeurtenissen. Hierbij is het belangrijk dat 
dit gebeurtenissen zijn die te maken hebben met goed en kwaad en daarom impliceert de farizese 
fusie van de vrije wil en predestinatie God in de menselijke uitvoering van goed en kwaad. Het is 
opvallend dat elk van deze punten ook tot uiting komt in de parallelle behandeling van de drie scholen 
in Antiquities 18.13 van Josephus: 
 
Ook al veronderstellen ze dat alles door het lot veroorzaakt wordt, toch ontnemen ze de mens niet de  

                                                           
34 Klawans, Josephus Theologies, 65. 
35 Klawans, Josephus Theologies, 46. 
36 Klawans, Josephus Theologies, 48. 
37 War 2.163 



  17 

wil om na te volgen wat in de macht van de mensheid ligt aangezien het Gods welbehagen was 
dat er een fusie zou moeten zijn (κρᾶσις) en dat de wil van de mensheid met haar deugden en 
ondeugden zou moeten zijn toegelaten tot de raadskamer van het lot.38 

 

Ook kunnen er bepaalde rabbijnse bronnen geïdentificeerd worden die het eens zijn met dit algemene 

perspectief, in die zin dat de menselijke keuze om goed of kwaad te doen plaatsvindt onder leiding van 

de goddelijke voorzienigheid. In de rabbijnse traditie die is toegeschreven aan Rav Huna en Eleazar ben 

Shammua uit een traktaat van de Mishna makkot staat ‘’Uit de Torah, Profeten en Geschriften [kan 

bewezen worden] dat welke richting iemand ook kiest dat die persoon verder geleid zal worden op die 

weg.’’39 Deze passage eindigt met Jesaja 48.17 “De Here, uw verlosser, de Heilige van Israël, zegt: Ik 

ben de Here, uw God, die u leert wat goed voor u is en die u de paden wijst waarlangs u moet lopen.’’40 

Het zijn onder andere deze tradities uit de rabbijnse literatuur die overtuigende paralellen vertonen 

met Josephus’ Farizeeën in War 2 en Antiquities 18. In al deze tradities vinden we een samensmelting 

tussen determinisme en de vrije wil, die in belangrijke opzichten de voornaamste plaats toekent aan 

Gods controlerende invloed op mensen waarbij erkent moet worden dat deze invloed zo ver reikt dat 

God zelfs een actieve betrokkenheid heeft in de menselijke uitvoering van slechte daden.41  

§1.8.2 Joods compatibilisme Type 2 (gedeeltelijk determinisme) 

In tegenstelling tot war 2.163 beschrijft Josephus in Ant. 13.172 een andere invalshoek met betrekking 

tot overtuigingen van de Farizeeën aangaande de vrije wil en determinisme. Ant. 13.172 luidt als volgt: 

‘’Wat de Farizeeën betreft, zij zeggen dat bepaalde gebeurtenissen, maar niet alle, het werk van het 

lot zijn; wat andere gebeurtenissen betreft hangt het ervan af of ze zullen plaatsvinden of niet.’’42 In 

tegenstelling tot War 2.163 lijken Josephus’ Farizeeën hier in feite te zeggen dat niet alle 

gebeurtenissen vaststaan. Klawans gebruikt vervolgens drie voorbeelden uit de rabbijnse literatuur die 

net als Ant. 13.172 lijken te onderstrepen dat (pre)determinisme expliciet beperkt wordt door welke 

gebeurtenissen dan ook die afhankelijk zijn van beslissingen van de mens. Van deze drie voorbeelden 

zullen nu de eerste twee behandeld worden met betrekking tot (on)opzettelijke sterfgevallen en 

levensduur. 

De teksten uit Exod. 21.13 en 1 Sam. 24.13-14 relateren aan twee mannen die gedood hebben maar 

bij de ene gebeurde dit met opzet en bij de ander was het onbedoeld. In beide gevallen was er geen 

getuige aanwezig. Volgens de rabbijnse traditie Makkot is de straf voor beide mannen verschillend 

                                                           
38 Josephus Flavius, Antiquities of the Jews 18.13, geciteerd door Klawans, Josephus Theologies, 68. De originele 
vertaling vanuit het Engels van dit citaat luidt als volgt: Though they postulate that everything is brought about 
by fate, still they do not deprive the human will of the pursuit of what is in humanity’s power, since it was God’s 
good pleasure that there should be a fusion [ κρᾶσις ] and that the will of humanity with its virtue and vice should 
be admitted into the council-chamber of fate. 
39 Rav Huna en R. Eleazar, b. Makkot 10b, geciteerd door Klawans,  Josephus Theologies, 68. De originele 
vertaling vanuit het Engels van dit citaat luidt als volgt: ‘'From the Torah, Prophets and Writings [it can be 
proven] that whichever direction a person chooses to go, that person is further directed along that way.’’ 
40 ‘’Jesaja 48:17,’’ Zondervan uitgevers: 
https://www.biblegateway.com/passage/?search=Jesaja%2048&version=HTB. 
41 Klawans, Josephus Theologies, 69. 
42 Josephus Flavius, Antiquities of the Jews 13.172, geciteerd door Klawans, Josephus Theologies, 44. De 
originele vertaling vanuit het Engels van dit citaat luidt als volgt: ‘’The Pharisees, we are told, hold a middle 
position, believing that certain events are the work of fate, but not all; as to other events it depends on 
ourselves whether they shall take place or not.’’ 



  18 

waarbij de man die met opzet doodde zelf gedood wordt en de man die onbedoeld doodde in 

verbanning gaat.43 

Ondanks dat in beide gevallen een overtreding begaan wordt zit er verschil tussen de twee 

moordgevallen. Alleen de onbedoelde moord kan door God georkestreerd zijn geweest terwijl dit niet 

het geval is bij de opzettelijke moord. Er is hier sprake van gedeeltelijk determinisme. Sommige 

gebeurtenissen worden veroorzaakt door God terwijl andere gebeurtenissen puur het resultaat zijn 

van het menselijk handelen. Alhoewel het niet expliciet vermeld wordt door Klawans op welke manier 

dit voorbeeld verschilt van type 1 compatibilisme lijkt het erop dat er een lagere mate van 

determinisme op te merken is bij type 2 omdat de controlerende invloed van God bij de opzettelijke 

moord niet aanwezig is.  

Het tweede voorbeeld uit de rabbijnse traditie over levensduur luidt:  

Als iemand het waard is, is het hem toegestaan de volledige periode te voltooien; indien onwaardig  

dan wordt het aantal jaren verminderd; aldus R. Akiba. Maar de wijzen zeiden: als iemand het 

waard is, worden er jaren aan zijn leven toegevoegd; als hij onwaardig is worden de 

levensjaren verkort.44 

 

Over het algemeen zijn de rabbijnen het erover eens dat dit behoort tot type 2 compatibilisme. De 

levensduur van een persoon is vooraf bepaald maar nog steeds vatbaar voor veranderingen als 

resultaat van beloning of bestraffing. Ook bij dit voorbeeld valt te ontdekken dat aan verschillende 

rabbijnen wordt toegeschreven dat slechts enkele gebeurtenissen vooraf zijn bepaald en dat andere 

gebeurtenissen worden veroorzaakt door de mens als gevolg van hun vrije onbelemmerde 

beslissingen. Dit zou wederom een teken kunnen zijn dat een lagere mate van determinisme op te 

merken is bij type 2 ten opzichte van type 1. 

§1.9 Methodiek 

In het onderzoek naar sektarisch jodendom in de Tweede Tempelperiode binnen het moderne 

academische debat moet gewaakt worden voor bepaalde trends die dusdanig op isolatie van het 

literaire genre van een primaire bron focussen dat dit ten koste kan gaan van de historische realiteit. 

Hierbij zou een onderscheid kunnen worden opgemerkt tussen de verschillende historische contexten 

van alle primaire bronnen als deze apart worden genomen alsmede een historische context dat een 

holistisch beeld vormt wanneer de bronnen op een geïntegreerde wijze geanalyseerd worden. Het is 

niet foutief om bronnen apart te analyseren omdat al deze bronnen hun eigen unieke historische 

context met zich meedragen maar deze verschillende unieke historische contexten behorende bij elke 

primaire bron vormt dus een gedeelte van de holistische historische context van alle primaire bronnen 

als geheel. Wanneer primaire bronnen dus nader behandeld worden mag de historische context van 

elke primaire bron als onderdeel zijnde van de holistische historische context van al deze bronnen 

gezamenlijk niet verwaarloosd worden als gevolg van het isoleren van deze bronnen in een apart 

literair genre.  

                                                           
43 Klawans, Josephus Theologies, 71. 
44 Tannaïtische rabbijnen, b. Yevamot 49b-50a, geciteerd door Klawans, Josephus Theologies, 72. De originele 
vertaling vanuit het Engels van dit citaat luidt als volgt: If one is worthy one is allowed to complete the full period; 
if unworthy, the number is reduced; so R. Akiba. But the Sages said: if one is worthy years are added to one’s life; 
if unworthy, the years of life are reduced. 
 
 



  19 

In het begin van dit hoofdstuk zijn al enkele trends gepresenteerd in het moderne academische debat 

die op een onrechtmatige manier bruikbare bronnen voor de historische methode ontkrachten. Om 

de historische methode kracht bij te zetten is het dus van belang dat de holistische historische context 

van de primaire bronnen gezamenlijk niet uit het oog verloren mag worden wanneer de bronnen apart 

worden geanalyseerd. Daarnaast toont de mogelijke relevantie van een geïntegreerde analyse van de 

primaire bronnen zich doordat op deze manier een breder beeld te schetsen valt van joodse 

opvattingen over vrije wil en voorbestemming. Ook is het voor de lezer belangrijk om zich af te vragen 

wat overheersende opvattingen ten opzichte van de primaire literatuur is geweest door de jaren heen. 

De literatuur mag dan in redelijk afzienbare tijd na elkaar ‘gepubliceerd’ zijn maar dat betekent niet 

dat opvattingen hierover altijd hetzelfde geweest zijn. De dode zeerollen zijn al millennia oud maar 

omdat deze slechts enkele decennia geleden zijn ontdekt is het isoleren van de dode zeerollen in een 

apart literair genre in gepubliceerde studies die zouden volgen pas net relevant. Voor Josephus geldt 

een hele andere situatie omdat zijn werken allang bekend waren en de lezer zou zich moeten afvragen 

in hoeverre de mogelijke mistanden ten opzichte van het werk van Josephus in het moderne 

academische debat – welke zowel in dit als in het volgende hoofdstuk aan bod komen – ook al een rol 

hebben gespeeld vóór het moderne tijdperk waarin ‘Josephus-studies’ begonnen te floreren. 

Het is dus evident om de validiteit van de primaire literatuur te legitimeren door middel van het 

reconstrueren van de historische realiteit. Hierbij is het van belang te ontdekken in welke mate de 

primaire bronnen met elkaar zijn te identificeren alsmede in welke mate de gebruikte primaire 

bronnen relateren aan het algehele beschikbare corpus45 van literatuur uit de Tweede Tempelperiode 

(waarbij de Mishna een uitzondering vormt omdat deze pas ongeveer 140 jaar na de verwoesting van 

de tempel is ontstaan). Vanuit de Joods-Christelijke invalshoek heeft de overheersende opvatting 

gedomineerd dat het niet gebruikelijk is om paralellen te schetsen en te ontdekken tussen de dode 

zee rollen en de rabbijnse literatuur (de Mishna)46 en daarnaast verwijzen noch Josephus noch de 

rabbijnse literatuur überhaupt naar de dode zeerollen.47 Toch zijn de 600 ‘niet-bijbelse’ documenten 

uit de dode zeerollen corpus van directe relevantie aan het vroege jodendom omdat ze talrijke ideeën 

en leringen anticiperen of bevestigen die zijn gevonden in het Nieuwe Testament en in de Mishna.48 

Tevens is het bijvoorbeeld Klawans die aanstipt dat het te ongenuanceerd is om simpelweg de sekte 

van de Essenen te identificeren met de Qumran-gemeenschap want er staat veel in de 

gemeenschapsregel wat Josephus in zijn verhandelingen niet beschrijft zoals het dualisme waarover 

gesproken wordt in de gemeenschapsregel. Echter, wat toch een sterke vergelijking is tussen de 

                                                           
45 De term corpus of canon heeft een grote lading waarbij in eerste instantie een verschil wordt gemaakt tussen 

religieuze en seculiere canons. Het corpus uit de Tweede Tempelperiode is extreem fragmentarisch en de meeste 

bronnen zijn al verdwenen in de oudheid en gedurende de middeleeuwen zijn beslist nog meer bronnen verloren 

gegaan. Het gevolg van deze fragmentarische basis is een obstakel voor een echte perceptie van de historische 

volledigheid van deze periode. Doron Mendels, ‘’The Formation of an historical Canon of the Greco-Roman 

Period: From the Beginnings to Josephus,’’ in Josephus and Jewish History in Flavian Rome and beyond, ed. J. 

Sievers en G. Lembi (Leiden: Brill, 2005), 3-21. 
46 Stanley E. Porter and Craig A. Evans, The Scrolls and the Scriptures Qumran Fifty Years After (Sheffield: Sheffield 
Academic Press Ltd, 1997), 32. Echter, veel wetten in de Mishna zijn afgeleid uit de Torah en meestal is de relatie 
van de Mishna met de schrift impliciet. Wat opvalt aan alle parallellen tussen de bronnen uit de Tweede 
Tempelperiode en de Mishna is dat geen van hen overeenkomt met wat werkelijk kenmerkend is aan de Mishna. 
De wijzen die de wetten van de Mishna compileerden erfden deze wetten van hun voorgangers uit de Tweede 
Tempelperiode maar deze wijzen erfden niet de argumentatiemethoden, de logica en de retoriek die de Mishna 
zou gaan kenmerken. Shaye, J.D. Cohen, ‘’The Judean Legal Tradition and the Halakhah of the Mishnah’’ in The 
Cambridge Companion to the Talmud and Rabbinic Literature, Charlotte E. Fonrobert (Cambridge; New York: 
Cambridge University Press, 2007), 121-143. 
47 Porter en Evans, The Scrolls and the Scriptures, 32. 
48 Porter en Evans, The Scrolls and the Scriptures, 143. 



  20 

Essenen en de Qumran-gemeenschap is dat Josephus beschrijft dat Essenen geloofden in de 

voorbeschikking van gebeurtenissen met uitsluiting van de menselijke vrijheid en dat de 

gemeenschapsregel de nadruk legt op Gods alwetendheid en het verloop (van gebeurtenissen) volgens 

een goddelijk plan.49 Ook moge het inmiddels duidelijk zijn dat de mondelinge Torah een toelichting is 

op de schriftelijke Torah en dat deze twee Torah’s dus sterk aan elkaar verwant zijn maar absoluut niet 

identiek. Daarnaast heeft ook Knibb laten zien dat er sterke paralellen zijn te ontdekken tussen de 

gemeenschapsregel en het Oude Testament.50 Tot slot doet Klawans de aanname dat Josephus 

regelmatig bronnen afkomstig uit het corpus van literatuur uit de Tweede Tempelperiode 

geraadpleegd zou kunnen hebben.51 

 
 

 

                                                           
49 Klawans, "Josephus Compatibilism," 51. 
50 Knibb, The Qumran Community, 77-144. 
51 Klawans, Josephus Theologies, 51. Het is zelfs gebruikelijk om bepaalde beschrijvingen over de Joodse scholen 

door Josephus te identificeren met de beschrijvingen van Nicolaus Damascus. Daniel R. Schwartz, ‘’Josephus and 

Nicolaus on the Pharisees,’’ JSJ (1983): 157-171. Wat de Farizeeën betreft gebruikt Josephus nogal tegenstrijdige 

berichtgeving.  Ant. 13.171-73, 13.288 en paralellen in Ant. 13.401-2 lijken zich negatief uit te drukken over de 

Farizeeën waarbij deze school wordt beschreven als samenscholend tegen koning Herodus en het portretteert 

de Farizeeën op een minachtende manier (dit werk zou overgenomen kunnen zijn van Nicolaus Damascus). 

Schwartz, “Josephus and Nicolaus,’’ 160. Daarentegen lijken Ant. 18.15 en Ant. 18.17 een positievere indruk te 

geven aan de Farizeeën waarbij ze worden beschreven als populair en met enige mate van invloed op het domein 

van bidden en goddelijke rituelen. Schwartz, “Josephus and Nicolaus,’’ 163. Daarnaast stelt Mason dat vaak 

wordt beargumenteerd dat Josephus het meeste materiaal dat hij aanwendt om de Essenen te beschrijven heeft 

geleend van andere bronnen. Mason, Josephus and the New Testament, 87. Deze constateringen kweekten de 

gedachte welke heersend waren in de 19e en het begin van de 20e eeuw, namelijk dat Josephus geen schrijver 

was maar een incompetente antholoog die simpelweg vasthield aan de bronnen die hij verzameld had om de 

illusie van een verhaal te creëren. Echter, in 1920 werd deze overtuiging ontkracht door R. Laqueur waaruit bleek 

dat mogelijke bronnen geen verklaring konden geven voor de literaire kenmerken van Josephus’ verhalen.  

Mason, Translation and Commentary, 88. Overigens zijn er daarnaast met behulp van Klawans in sectie §.1.8 de 

compatibilisme paradox duidelijk paralellen geschetst tussen Josephus’ Farizeeën en de rabbijnse traditie. (War 

2.163 en Ant. 18.13 met Jesaja 48:17) en (Ant. 13.172 met Exod. 21.13 en 1 Sam. 24.13-14). Klawans betoogt dat 

Josephus’ korte typologie van oude Joodse geschillen bevestiging vindt in andere oude Joodse literatuur, met 

name de wijsheid traditie van Ben Sira, de sektarische dode zeerollen en latere rabbijnse literatuur. Toch is het 

noodzakelijk om Josephus’ typologie te nuanceren om te voorkomen dat Hellenistische filosofische systemen 

worden opgelegd aan oude Joodse theologische systemen. Wat betreft de compatibilisme paradox vinden beide 

types duidelijke analogen in de rabbijnse literatuur, een feit dat zowel de betrouwbaarheid van Josephus als de 

productiviteit van het vergelijken van zijn verslagen met latere rabbijnse tradities verder bevestigt. Anderzijds 

kan geen van de twee types compatibilisme die Josephus toeschrijft aan de Farizeeën worden geïdentificeerd 

met het stoïsche compatibilisme. Niettemin blijft de term ‘compatibilisme’ de meest geschikte term om de 

Farizeïsche compromissen te onderscheiden van de extremere (maar zeker niet ongecompliceerdere) posities 

van de Sadduceeën en de Essenen. Klawans, "Josephus Compatibilism," 44. 



  21 

2 – Flavius Josephus 
Het centrale te behandelen onderwerp van dit hoofdstuk zijn de drie Joodse scholen of sektes –

Farizeeën, Essenen en Sadduceeën – actief in de late Tweede Tempelperiode en diens opvattingen 

aangaande keuzevrijheid en het lot zoals beschreven door geschiedschrijver Flavius Josephus. 

Voordat de desbetreffende literatuur van Josephus wordt besproken zal een blik geworpen worden 

op zijn persoonlijke levensloop en de totstandkoming van zijn werken. Ook zal de mogelijke instigatie 

van de Joods-Romeinse oorlog worden behandeld welke wellicht aanleiding gaf voor Josephus om 

over de Joodse scholen te gaan schrijven en tevens zullen bepaalde trends in het moderne 

academische debat met betrekking tot Joods sektarisme in de Tweede Tempelperiode worden 

belicht. Naast de opvattingen van de Joodse scholen inzake keuzevrijheid en het lot zullen ook 

Josephus’ eigen persoonlijke overwegingen met betrekking tot de discussie over keuzevrijheid, het 

lot en voorzienigheid in dit hoofdstuk aan bod komen. 

§2.1 Achtergrond Joodse scholen 

Om de lezer enkele handvaten te kunnen aanreiken wat betreft de Joodse scholen en discussies 

gepaard gaande met keuzevrijheid, het lot en voorzienigheid met behulp van Josephus kan het nuttig 

zijn om in enige context te voorzien ten aanzien van deze Joodse scholen.52 Judea was zowel onderdeel 

van het Hellenistische als het Romeinse rijk maar het genoot nooit een dusdanig relatief grote vrijheid 

als na de Maccabese opstand tegenover de Hellenistische overheerser. Deze opstand was het resultaat 

van hevige onderdrukking van Joodse tradities en de Mozaïsche wet door de Seleucidische koning 

Antiochus Ephiphanus IV. De aanleiding voor de Maccabese opstand had zeer waarschijnlijk te maken 

met de soms vergaande restricties die Antiochus IV invoerde met betrekking tot de voorouderlijke 

tradities van de Joden.53 Deze forse onderdrukking was dus de oorzaak van de opstand tegen de 

Hellenistische overheerser en dit is belangrijk om te vermelden omdat hierdoor de Joodse scholen die 

in dit hoofdstuk geanalyseerd worden in relatieve vrijheid konden floreren vanaf ca. 134 v.Chr.54 en 

zodoende kan er iets gezegd worden over hun opvattingen over met name keuzevrijheid en het lot.  

                                                           
52 Josephus gebruikt αἵρεσι wat filosofische school betekent. Het woord heeft een verscheidenheid aan 

betekenissen, afgeleid van het actieve werkwoord αἱρέω, wat ‘’nemen’’ of ‘’het innemen’’ (van een stad) 

betekent. αἱρέοµαι betekent keuze of ‘’de groep of factie waarmee iemand zich wil associëren’’. Josephus 

gebruikt deze term 31 keer waarvan 13 keer voor de Joodse filosofische scholen. Ondanks dat αἵρεσις veelal 

vertaald wordt met ‘sekte’ is dit eigenlijk geen juiste benaming voor de Joodse scholen wanneer het betekent 

dat het voortvloeit uit een afwijking ten opzichte van een normatieve vorm van jodendom zoals dat in die periode 

nog niet aan de orde was. Mason, Josephus and the New Testament, 83. Daarnaast is het van belang om te 

onthouden dat ‘’filosofie’’ in de oudheid veel meer behelsde dan enkel een manier van leven. Vaak ging een 

‘filosofische levenswijze’ vooral gemoeid met iemand opleiden om deugdelijkheid na te streven dan dat het ging 

om een systeem van abstracte gedachtes. Mason, Josephus and the New Testament, 96. 
53 De afgeschafte voorouderlijke wetten omvatten besnijdenis, het naleven van de Sabbat en koosjere 
voorschriften. Het lijkt erop dat deze wetten niet werden aangevallen omdat Antiochus IV de Joodse religie 
vervolgde maar omdat besnijdenis het burgerschap beïnvloedde, de sabbatnaleving de burgerlijke economie 
beïnvloede en omdat koosjere voorschriften cultische maaltijden beïnvloedden en dat daardoor toch de Joodse 
(religieuze) tradities de Hellenistische levenssfeer te ver binnendrongen. John J. Collins, ‘’The Transformation of 
the Torah in Second Temple Judaism,’’ JSJ (2012): 455-474. Ook zou het zo geweest kunnen zijn dat Antiochus IV 
een interne discussie over het hogepriesterschap onder de Joden uit Judea verkeerd interpreteerde als een 
rebellie tegen het Seleucidische rijk. Echter, ironisch gezien ontstonden juist door de restricties die Antiochus IV 
invoerde de rebellieën  tegen het Seleucidische rijk door de Joden. 
54 Joods sektarisme floreerde in de twee eeuwen voorafgaand aan de vernietiging van de tempel. Albert I. 

Baumgarten, The Flourishing of Jewish Sects in the Maccabean Era: an Interpretation (Leiden: Brill, 1997), 16. Als 



  22 

§2.2 Een introductie op Flavius Josephus 

Voordat aan het einde van dit hoofdstuk de (theologische) opvattingen over met name de vrije wil en 

het lot op basis van War en Antiquities aan bod zullen komen met betrekking tot de Joodse scholen is 

het van belang de lezer te voorzien van een uiteenzetting van Josephus’ persoonlijke levensloop en zijn 

werken. Voordat deze scriptie door de lens van Josephus licht kan laten schijnen op de (theologische) 

opvattingen binnen het Joods sektarisme in de late Tweede Tempelperiode kan het daarnaast ook van 

belang zijn om bepaalde aannames over Josephus’ werk in het moderne academische debat te 

ontleden. Zodra in de volgende twee paragrafen een bescheiden bijdrage wordt geleverd aan het 

uiteenzetten van Josephus’ leven en zijn werk kan de lezer een beter beeld vormen bij de persoonlijke 

vooringenomenheid van Josephus. Een onoverkomelijke vooringenomenheid die voor iedere schrijver 

geleefd in iedere willekeurige tijdsperiode in iedere willekeurige context een rol zou kunnen hebben 

gespeeld. Het ligt voor de hand om Josephus’ persoonlijke vooringenomenheid afbreuk te laten doen 

aan de validiteit van zijn beschrijvingen omtrent bepaalde theologische opvattingen binnen het 

sektarische jodendom in de late Tweede Tempelperiode maar dit hoeft niet noodzakelijkerwijs het 

geval te zijn. 

§2.3 Josephus’ leven 

Deze paragraaf dient om een beknopte weergave te geven van de levensloop van Flavius Josephus en 

daarbij probeert het de meest essentiële gebeurtenissen in zijn leven te belichten. Josephus zou niet 

alleen bekend zijn geworden om zijn rol als geschiedschrijver maar ook in de hoedanigheid als generaal 

in de eerste Joods-Romeinse oorlog (66-73 n.Chr.). Josephus werd door een groep opstandelingen – 

welke hoogstwaarschijnlijk bestond uit zeloten – verkozen als generaal om de opstand tegen de 

Romeinen te leiden. Toen Josephus zich uiteindelijk samen met een andere man besloot over te geven 

aan de Romeinen ontving hij op den duur het Romeins staatsburgerschap55 omdat Josephus naar eigen 

zeggen correct had gespeculeerd op de aanstelling van voormalig legercommandant Vespasianus als 

                                                           
de bezetting van het hogepriesterschap door John Hyrcanus als beginpunt wordt genomen (134 v. Chr.) is dit 

inderdaad ongeveer twee eeuwen vóór de verwoesting van de tempel (70 n. Chr.). Als de schatting van Josephus 

klopt dat er ca. 6000 Farizeeën waren en ca. 4000 Essenen (Ant. 17.42, 18.12-14) dan zouden deze ‘’sektarische’’ 

Joden slechts een heel klein deel van de bevolking vormen. Dit wordt alleen al duidelijk vanwege het feit dat 

Josephus schat dat er in de Joods-Romeinse oorlog naar schatting 1.1 miljoen Joden het leven gaven (War 6.93). 

Het is daarom waarschijnlijk dat de meerderheid van de Joden uit Judea niet was aangesloten bij een sektarische 

gemeenschap maar dat deze meerderheid beoefenden wat geleerden het ‘algemeen jodendom’ noemen en dit 

bevat een gemeenschappelijke reeks aan praktijken zoals het regelmatig lezen van de geschriften, het in acht 

nemen van de Sabbat, dieetvoorschriften en besnijdenis. Simkovich, Discovering Second Temple Literature, 146. 

De eigenaardigheden van de Joden in het Grieks-Romeinse tijdperk waren niet groter dan die van andere 

minderheden zoals Idumaeërs, Kelten of Numidiërs en het overwicht aan bewijs van juist de Joodse minderheid 

was de eenvoudige consequentie van het overdragen van Joodse religieuze tradities als bewijs voor de Joden 

met een doorlopende geschiedenis naar de moderne tijd: Het Rabbijnse jodendom en het Christendom. Martin 

Goodman, Jews in the Graeco-Roman world (Oxford: New York: Clarendon Press; Oxford University Press, 1998), 

5. 
55 Josephus ontving niet alleen het Romeinse staatsburgerschap maar ook ontving hij van Vespasinus een 

stipendium samen met gedeeltes van land welke veroverd waren van Judea (Life 423) en later werd hij vrijgesteld 

van belasting door Domitianus (Life 429). Toch is het niet zo dat Josephus dusdanig door de Romeinen werd 

ingebed dat hij een ereburger werd. Dit viel pas te bemerken bij het toekennen van een erepaard, een groot stuk 

land of een villa en promotie van zijn kinderen tot een Romeins openbaar ambt. Mason, Josephus and the New 

Testament, 52.  Ondanks dat was hij bevoorrecht genoeg om te overleven in redelijke comfort. Het was onder 

deze omstandigheden dat hij vier van zijn overlevende werken schreef: The Jewish War, Jewish Antiquities, Life 

of Josephus en Against Apion. Mason, Josephus and the New Testament, 53. 



  23 

keizer. Vanaf dit moment startte zijn literaire carrière welke voornamelijk ging over het nalatenschap 

en de geschiedenis van het jodendom. Wat valt op te merken is dat Josephus zich bevindt in een sterke 

vermenging tussen de (Grieks)-Romeinse context en de Joodse context aangezien hij met de 

opstandige Joden verweer had proberen te bieden tegen de machtige Romeinen maar na zijn 

ommekeer in de oorlog was hij een stuk meer ingebed in de Romeinse wereld.56   

§2.4 Josephus’ werk in de Grieks-Romeinse context57 

Als geschiedschrijver staat Josephus voornamelijk bekend om twee werken: een zevendelige 

geschiedenis genaamd The Jewish War, wat een ooggetuigenverslag geeft van het conflict waarin hij 

diende, en Antiquities of the Jews, een twintigdelige geschiedenis van het Joodse volk vanaf Abraham 

tot aan de eerste Joods-Romeinse oorlog. Hij schreef ook een tweedelig apologetisch werk genaamd 

Against Apion en een autobiografie uit één deel bekend als het leven (The Life) van Flavius Josephus. 

In sommige beschrijvingen die hij in deze werken doet blijkt af en toe sterk dat Josephus verwikkeld zat 

in een etnisch debat wat spanningen met zich mee droeg tussen de Grieks-Romeinse wereld en de 

Joodse wereld. Immers is Josephus’ leven alsmede zijn werk sterk verwikkeld geweest in de spanningen 

tussen deze twee werelden waarvan de Joods-Romeinse oorlog het toonaangevendste voorbeeld is. 

Omdat Josephus hierin dus altijd sterk betrokken geweest is, zijn er bepaalde passages in zijn werk te 

vinden die zijn positie ten opzichte van bepaalde vooroordelen richting hem wellicht konden 

verminderen.  

The Life van Josephus – wat als een appendix zou kunnen gelden van zijn Antiquities of the Jews – is 

een autobiografische tekst waarin hij de gebeurtenissen van de Joods-Romeinse oorlog behandelt en 

het is naar verluidt een tegenreactie op de aantijgingen die hem destijds waren toegespeeld door 

Justus van Tiberias. Het lijkt erop dat Josephus op verschillende manieren probeert zijn autoriteit, 

aanzien en invloed als schrijver kracht bij te zetten en daarnaast poogt hij de sterke onoverbrugbare 

verschillen die er zijn tussen de opstandige zeloten en de Romeinen enigszins te verminderen. Josephus 

was een stuk gematigder dan de radicale soldaten die hij als generaal onder zijn bewind had. Toen hij 

uiteindelijk nog kon kiezen voor overgave aan de Romeinen is dit hem door de radicale zeloten en Joden 

                                                           
56 Josephus’ leven wordt vaak beschouwd als een complete dichotomie tussen de Joodse religieuze educatie die 

hij ontving in zijn opvoeding in Palestina ten opzichte van de tijd dat hij in Rome leefde waarin hij zich meer 

probeerde aan te passen aan de Grieks-Romeinse taal en cultuur. Echter, Sievers ontkracht deze algemene 

uitgangspositie en stelt dat Palestina al lang onder de Romeinse heerschappij viel waardoor het nog steeds 

onderdeel was van de Hellenistische wereld. Josephus zou een internationale opvoeding hebben gehad en 

hoogstwaarschijnlijk leerde hij lezen, schrijven en spreken in het Grieks voordat hij überhaupt één stap buiten 

Judea had gezet. Tessel Jonquière, ‘’Josephus Use of Prayers: Between narrative and Theology,’’ in Josephus and 

Jewish History in Flavian Rome and beyond, ed. J. Sievers en G. Lembi (Leiden: Brill, 2005), 229-245. 
57 Josephus schreef zijn werken voor een traceerbaar publiek in zijn geadopteerde thuisstad Rome. Onder deze 

groepen bevonden zich enkele mede-Judeeërs hoewel hij met bijzondere aandacht schreef voor de Grieken en 

de Romeinen die afkomstig waren uit de hoofdstad. Hieruit volgt dat Josephus bij het samenstellen van zijn 

werken rekening hield met de bestaande kennis van de beoogde ontvangers op linguïstisch, historisch en 

geografisch gebied en met hun interesses, waarden en attitudes. Het feit dat hij de bestaande oorlog in het Grieks 

schreef vereist dat hij componeerde voor mensen die deze taal konden begrijpen. Ook maakte hij gebruik van 

een ander soort Grieks dat verschilt van Joods-Griekse composities in toon(hoogte), fictie en syntactische 

verfijning. Steve Mason, ‘’Of Audience and Meaning: Reading Josephus’ Bellum Judaicum in the Context of a 

Flavian Audience,’’ in Josephus and Jewish History in Flavian Rome and beyond, ed. J. Sievers en G. Lembi (Leiden: 

Brill, 2005), 71-101. 



  24 

in het algemeen niet in dank afgenomen.58 In de eeuwen en zelfs de millennia hierna is Josephus binnen 

het jodendom zelfs als een verrader neergezet en Josephus heeft zich hier onder andere al in The Life 

geprobeerd tegen te wapenen.  

In The Life benadrukt Josephus zijn adellijke en priesterlijke afkomst, namelijk door te vermelden dat 

zijn bloedlijn terug te traceren was tot de koninklijke Hasmonese dynastie die voortkomt uit de 

Makkabeeën59 welke immers de heilige strijd tegen de Romeinen opvoerden en wisten te winnen.60 Of 

deze bewering van Josephus nou wel of niet waar is, het lijkt een stelling te zijn die met name als doel 

heeft om te bewerkstelligen Joodse critici het zwijgen op te leggen. Want (opbouwende) kritiek kan 

lastig in stand worden gehouden tegen iemand van koninklijke en heilige afkomst. Dit lijkt een 

argument te zijn om zijn aanzien en autoriteit als geschiedschrijver over en binnen het jodendom te 

verstevigen. Om zijn aanzien en autoriteit als schrijver te vergroten doet Josephus in The Life bepaalde 

uitspraken die wellicht als onwaarschijnlijk of op zijn minst als overdreven kunnen worden 

beschouwd.61: 

Bovendien werd ik, toen ik nog een kind was, ongeveer veertien jaar oud, door iedereen geprezen  

vanwege de liefde die ik had; daarom kwamen de hogepriesters en belangrijkste mannen van 

de stad vaak naar mij toe om mijn mening te weten te komen over het juiste begrip van de 

wet.62 

 

Dus ik stelde mezelf op de proef met de zware kost, onderging grote moeilijkheden maar ik doorstond  

ze allemaal.63 

 

Zowel Josephus’ persoonlijke levensloop als zijn werken geven blijk van een bepaalde 

vooringenomenheid die aanwezig lijkt te zijn vanwege zijn sterk verwikkelde inmenging tussen de 

Grieks-Romeinse en de Joodse context. De uitspraken in The Life lijken een aangedikte weergave van 

de werkelijkheid te zijn om zijn reputatie, aanzien en autoriteit als geschiedschrijver kracht bij te zetten. 

                                                           
58 Dit zou ook te maken kunnen hebben gehad met Josephus die – nadat hij zich had overgegeven aan de 

Romeinen – terugkeerde naar de veldslag in Jeruzalem samen met Titus om de opstand snel tot een einde te 

brengen. Mason, Josephus and the New Testament, 52. 
59 De werkelijke bijdrage van de Makkabeeën was dat ze vanuit hun nieuwe machtspositie Griekse ideeën 
aanpasten om het Hellenisme te transformeren en te versterken. Zo zorgde de triomf van de Makkabeeën 
ervoor dat het Joodse monotheïsme kon floreren omdat het de ontwikkeling van een synthese van het 
jodendom en het Hellenisme mogelijk maakte waarin Griekse ideeën ‘’ingepast werden in het systeem van de 
Torah’’. Martha Himmelfarb, Between Temple and Torah: essays on Priests, Scribes, and Visionaries in the 
Second Temple Period and beyond (Tübingen: Mohr Siebeck, 2013), 223. 
60 Life 1 – Flavius Josephus 
61 Josephus’ doelbewuste uitspraken in The Life lijken een verdraaide weergave van de werkelijkheid te 

presenteren om indruk te maken op de lezer en zouden daarom niet te letterlijk genomen moeten worden.  

Mason, Josephus and the New Testament, 41. 
62 Life 2:3 – Flavius Josephus De originele vertaling vanuit het Engels van dit citaat luidt als volgt: Moreover, when 
I was a child, and about fourteen years of age, I was commended by all for the love I had to learning; on which 
account the high priests and principal men of the city came then frequently to me together, in order to know my 
opinion about the accurate understanding of points of the law.   
63 Life 2:5c – Flavius Josephus De originele vertaling vanuit het Engels van dit citaat luidt als volgt: So I contended 
myself with hard fare, and underwent great difficulties and went through them all. 



  25 

§2.5 De analyse van Joods sektarisme in het moderne academische 

debat 

Voordat de scriptie daadwerkelijk de theologische verhandelingen over de Joodse scholen levend in de 

late Tweede Tempelperiode zal gaan behandelen kan het van belang zijn om eerst bepaalde trends in 

het moderne academische debat naar Joods sektarisme te onderzoeken. De scriptie wil aantonen dat 

bepaalde aannames in het moderne academische debat naar Joods sektarisme met zich kunnen 

meebrengen dat Josephus’ theologisch gekleurde verhandelingen over de Joodse scholen 

verwaarloosd zouden kunnen worden. In het moderne academische debat heeft namelijk de 

overheersende gedachte geheerst dat in de analyse naar het sektarische jodendom in de late Tweede 

Tempelperiode de wet en niet kwesties betrekking hebbend op doctrines zoals theologie lijdend 

geweest is.64 Kortom, aan het centraal stellen van de religieuze wet in het onderzoek naar Joods 

sektarisme kan dus expliciet of impliciet ten grondslag liggen dat dit enige of elke vorm van 

theologische kwesties om ditzelfde Joods sektarisme te onderzoeken naar de achtergrond verplaatst.65  

Ook met de ontdekking van de dode zeerollen – waarvan de gemeenschapsregel (1QS)  tenslotte ook 

een belangrijke bron is in dit onderzoek – en publicaties hierover die in de jaren daarop zouden volgen 

werd de centralisatie van de religieuze wet in het onderzoek naar het sektarische jodendom drastisch 

onderstreept. Onderzoekers van het antieke Joods sektarisme begonnen grotere belangstelling te 

krijgen voor de wettelijke en juridische documenten uit de selectie van de dode zeerollen – zelfs al 

waren vele van deze documenten nog niet gepubliceerd.66 Daarnaast kan ook nog worden 

beargumenteerd dat de verwoesting van de tempel in Jeruzalem door de Romeinen in 70 n.Chr. een 

ontkrachting van Josephus’ theologische werk heeft teweeggebracht. Een overheersende gedachte in 

het moderne academische debat is namelijk dat de verwoesting dusdanig gecompliceerde 

theologische implicaties met zich meedroeg dat het eeuwen zou duren voordat dit verklaard zou 

kunnen worden en dus dat theologische kwesties niet in staat zijn om de historische catastrofe het 

hoofd te bieden.67 Kortom, Josephus’ werken – waaronder zijn theologische verhandelingen over de 

Joodse scholen – welke gepubliceerd werden in de decennia na de verwoesting van de tempel werden 

niet in staat geacht om de onverklaarbare onoplosbare theologische wanorde binnen het jodendom 

op te lossen. 

                                                           
64 Het gaat hier niet om wetten zoals bedacht in een (modern) politiek staatsbestel welke worden uitgevoerd 
door onafhankelijke rechters die onderdeel zijn van datzelfde staatsbestel. Met de wet wordt de religieuze wet 
bedoeld die in deze scriptie betrekking heeft op de geopenbaarde wet aan het volk Israël via Mozes door God op 
de berg Sinaï. Deze Joodse religieuze wet wordt aangeduid met het woord Halacha en is afgeleid van het woord 
lopen of gaan waarmee gesuggereerd zou kunnen worden dat dit de weg is die Joden dienen te belopen of 
begaan. De Halacha kan beschouwd worden als onderdeel van het normatieve of traditionele jodendom. De 613 
verplichtingen (Mitswot) zijn niet altijd op iedere plek op alle Joden van toepassing maar er zit verschil in wetten 
voor mannen, vrouwen, priesters en stamleden etc. Overigens waren vele wetten slechts relevant toen de 
tempel nog intact was maar hedendaags zijn minder dan 300 geboden nog relevant of toepasselijk. ‘’Israël en de 
Bijbel, David van Capelleveen,’’ https://www.israelendebijbel.nl/nl/kennisbank-artikel/2020/10/21/De-Talmoed 
65 Josephus is door veel scholieren in het moderne academische debat bekritiseerd omdat hij te weinig de 

religieuze wettelijke praktijken van de Joodse scholen behandeld heeft. Baumgarten, Flourishing Jewish Sects, 3. 
66 Klawans, Josephus Theologies, 15. 
67 Klawans, Josephus and the Theologies of Ancient Judaism, 18. En War 6.95-110 Ant. 20.166. Ondanks deze 
aanname in het hedendaagse moderne academische debat schrijft Josephus in zijn werk duidelijk dat de 
verwoesting van de tempel een straf is van God voor de zonden die zijn begaan door het Joodse volk en eigenlijk 
bevestigt Josephus helemaal niet het beeld dat de verwoesting van de tempel vergaande onoplosbare 
theologische implicaties met zich meedroeg. 



  26 

Er zijn dus bepaalde aanknopingspunten te vinden in het moderne academische debat die impliciet in 

zich meedragen dat Josephus’ theologische verhandelingen over de Joodse scholen van weinig 

relevantie zijn. Desalniettemin wil deze scriptie de uitgangspositie innemen dat ondanks dat geen 

enkele academicus in het veld naar sektarisch jodendom in de (late) Tweede Tempelperiode de 

significantie van de religieuze wet moet ontkennen deze trend te beperkt is voor een nauwkeurige 

holistische benadering van Joods sektarisme.68 Klawans beargumenteert net als deze scriptie dat 

Josephus' korte, duidelijke en redelijkerwijs accurate beschrijvingen over de Joodse scholen met 

theologische connotatie een centralere rol zou moeten spelen in het begrijpen van sektarische 

geschillen binnen het jodendom.69 Reeds is aangetoond dat heersende trends in het moderne 

academische debat de theologische verhandelingen van Josephus enigszins onder het tapijt kunnen 

vegen maar dat deze scriptie dus de uitgangspositie zal innemen dat deze theologische verhandelingen 

wel degelijk relevant kunnen zijn in de analyse van de Joodse scholen die bepaalde opvattingen hebben 

over voornamelijk keuzevrijheid en het lot.  

§2.6 Josephus’ opvattingen met betrekking tot de vrije wil, het lot en 

voorzienigheid 

volgens zowel The Jewish War als Antiquities is de verwoesting van de tweede tempel – net als de 
eerste – door God teweeggebracht als straf voor de zonden van het Joodse volk.70 Bepaalde 
aanleidingen die de aanval op Jeruzalem en de tempel die er stond hebben geïnsinueerd hebben te 
maken gehad met Judas de Galileeër (zie alinea twee van sectie §2.7) en priester Elezar, die diende als 
gouverneur of hoofdadministrator van de tempel in Jeruzalem (zie voetnoot 81). Hoewel Josephus 
dacht dat de verwoesting van de tempel een onafwendbaar noodlottige gebeurtenis was stond deze 
gebeurtenis niet vanaf het begin der tijden vast maar het was een resultaat van het zondige gedrag 
van het volk Israël. Zodoende heeft de verwoesting weinig te maken met het begrip predestinatie. Het 
stond voor Josephus vast dat de tempel als gevolg van een goddelijke straf verwoest zou gaan worden 
maar toch had de verwoesting dus ook nog afgewend kunnen worden. De straf van de verwoesting is 
een gevolg van het negeren van de profetische waarschuwingen.71 Het volk Israël heeft dus de keuze 
gehad het lot wat hen te wachten stond af te wenden maar zij hebben hier niet voor gekozen. 
Vastgesteld kan dus worden dat de verwoesting van de tempel door enige vorm van menselijk 
handelen voorkomen had kunnen worden. In deze vorm van compatibilisme coöpereren het lot en de 
vrije wil onder de begeleiding van de voorzienigheid.72 
 
Josephus maakt onderscheid tussen het lot en de voorzienigheid; terwijl alle gebeurtenissen worden 
gezien en geleid door de voorzienigheid zijn er slechts enkelen voorbestemd. Het lot moet plaatsmaken 
voor keuzevrijheid omdat menselijke verantwoordelijkheid - maar geen allesomvattend lot - een 
onweerlegbare doctrine uit de Joodse Torah is.73 Josephus gebruikt de term "lot" wanneer hij rekening 
houdt met specifieke voorspelde gebeurtenissen of antieke Joodse debatten over het lot en de vrije 
wil. Dit kan een onjuiste causaliteit met zich meedragen waarbij Josephus neigt naar de 
deterministische blik van de Essenen. Josephus’ eigen benadering verschilt van het stoïcisme want die 
stellen namelijk het lot en de voorzienigheid aan elkaar gelijk. Josephus’ eigen benadering is verwant 

                                                           
68 Klawans, Josephus Theologies, 16. 
69 Klawans, Josephus Theologies, 3. 
70 War 6.95-110 Ant. 20.166 – Flavius Josephus 
71 Klawans, Josephus Theologies, 85. 
72 Klawans, Josephus Theologies, 87. De term lot (ἡ εἱµαρµένη) wordt door Josephus niet alleen gebruikt in de 

behandeling van de Joodse scholen maar ook gebruikt hij de term (6 van de 20 keer) in de context van de 

verwoesting van de tempel in de dichte nabijheid van God zoals in War 6.108. Mason, Translation and 

Commentary, 132. 
73 Klawans, Josephus Theologies, 90. 



  27 

aan hetgeen hij toeschrijft aan de Farizeeën in antiquities 13: een gedeeltelijk determinisme dat alle 
gebeurtenissen toeschrijft aan de voorzienigheid, maar alleen sommigen aan het lot, om een werkelijk 
tweezijdige vrije wil mogelijk te maken.74 
 
Dus voor Josephus zit er overlap tussen de termen lot en voorzienigheid vooral wat betreft 
voorspellende profetie.75 Echter, Klawans beargumenteert dat in het gebruik van de termen door 
Josephus een waarneembaar verschil tentoongesteld wordt. Volgens Klawans' redenatie kan het 
verschil worden verklaard doordat ‘lot’ door Josephus consistent wordt gebruikt in verband met de 
Joodse scholen. Deze term drukt duidelijker uit dan voorzienigheid dat alle gebeurtenissen vooraf zijn 
gepland door God en deze gebeurtenissen pakken uit op zo’n manier dat de menselijke vrijheid om te 
kiezen wordt uitgedaagd. Ook bevat Josephus’ geloof in voorzienigheid niet hoofdzakelijk een 
allesomvattend vaststaand plan door God en daarnaast vormt het ook geen bijzondere uitdaging voor 
de menselijke vrijheid, want het lijkt erop dat Josephus ook in keuzevrijheid gelooft.76 Bij het geloof in 
voorzienigheid is een God betrokken die de rechtvaardigen rechtvaardig en zorgzaam behandelt en de 
goddelozen straft77 maar dit is niet noodzakelijkerwijs identiek aan de overtuiging dat het lot alle 
dingen beheerst.  
 

§2.7 De context van Josephus’ beschrijvingen over de Joodse scholen 

Nu de scriptie heeft voorzien in het geven van inlichtingen over het leven en werk van Josephus 
alsmede trends ten aanzien van de bestudering van Joods sektarisme in de (late) Tweede 
Tempelperiode en Josephus’ eigen opvattingen over het lot, keuzevrijheid en voorzienigheid zal in deze 
sectie een korte context worden gegeven van het relevantste gedeelte aan literatuur dat Josephus 
deze scriptie te bieden heeft – zijn verhandelingen over de Farizeeën, Sadduceeën en Essenen.78 
Alhoewel The Jewish War van Josephus net als zijn andere werken pas na de Joods-Romeinse oorlog 
gepubliceerd werd, is deze oorlog uiteraard de inspiratiebron geweest voor het schrijven van het boek 
en daarnaast zegt de titel van dit werk alles. Zowel de beschrijvingen van de Joodse scholen alsmede 
de context van de oorlog die hierin een grote rol speelt worden dus bekeken door de ogen van 
Josephus. Dus waar een reconstructie van de oorzaken van de oorlog een historisch probleem vormt 
zo vormt de analyse van Josephus’ beschrijvingen over de oorzaken van de oorlog een literair-
interpretatief probleem. Evenzo is een reconstructie van de gedragingen van de Joodse scholen een 
historisch probleem terwijl Josephus’ beschrijvingen over deze scholen wederom een literair-
interpretatief probleem vormt.79 De lezer zou dus constant in gedachten moeten houden dat alle 
beschrijvingen van Josephus gekleurd zijn vanuit zijn eigen persoonlijke blik. 
 
Hoogstwaarschijnlijk is de rebellie van Judas de Galileeër80 tegenover de Romeinen een sterke impuls 
geweest voor Josephus om over Joods sektarisme te gaan schrijven. Judas de Galileeër heeft namelijk 
een belangrijke rol gespeeld in het oplaaien van het conflict tussen de Joden en de Romeinen want hij 
liet er onverbiddelijk gedrag op na. Judas de Galileeër dwong Joden geen belasting te betalen aan de 
Romeinen en dreigde hen te vermoorden als zij dit wel deden – en soms gebeurde dat ook. Het zou 
zeer aannemelijk kunnen zijn dat dit inderdaad een belangrijke rol heeft gespeeld in het ontstaan en 

                                                           
74 Klawans, Josephus Theologies, 90. 
75 War 4.622 – Flavius Josephus 
76 Ant. 1.14-15, 20-23 – Flavius Josephus 
77  Ant.8.314 – Flavius Josephus 
78 War 2.119-166 en Ant. 13.171-173, 18.11-25 – Flavius Josephus 
79 Klawans, Josephus Theologies, 37. 
80 Deze Judas wordt in Josephus’ werk de patriarch van de rebelse dynastie genoemd in Ant.18.9,23 welke 

Josephus omschrijft als de ‘’vierde filosofie’’ Mason, Translation and Commentary, 81. 



  28 

vergroten van de conflicten81 en evenwel voor het beginnen met schrijven over Joods sektarisme door 
Josephus. Hij begon Joden met radicale ideeën en gedragingen tegenover de Romeinen te beschrijven 
welke doorgaans geclassificeerd worden als de zeloten. Echter, Josephus beschouwt de andere drie 
scholen als enige legitieme vormen van Joods gedachtegoed en hij trekt de legitimiteit van de vierde 
school in twijfel.82 Er is een aannemelijke kans dat Josephus de zeloten met opzet heeft uitgelicht om 
aan te tonen dat deze ‘school’ niet een representatief geluid uitte voor het bredere jodendom waar 
de andere scholen tenslotte ook onderdeel van uitmaakten. Ook zou het kunnen dat Josephus de 
andere scholen in bescherming wilde nemen door hen af te zetten tegenover de ondeugdelijke 
zeloten. 
 

§2.8 Josephus’ discussie over Joodse scholen83  

Josephus gebruikt meerdere manieren om de Joodse scholen aan te duiden.84 Josephus gebruikt het 

woord εἴδη om een aanduiding te maken van de verschillende vormen van filosofische stromingen.85 

Echter, in sommige gevallen gebruikt Josephus het woord γένος om te verwijzen naar een filosofische 

school en dan betekent het ‘’soort’’ of ‘’type’’. Om een filosofische school86 aan te duiden gebruikt 

Josephus ook het woord αἵρεσις wat ongeveer zoiets betekent als ‘’De groep die iemand kiest om zich 

mee te associëren’’.87  αἵρεσις wordt meestal vertaald als ‘’sekte’’ en het woord vormt in het algemeen 

een aanduiding voor een Joodse school en het impliceert dus niet een aanduiding voor een specifieke 

school. Αἵρεσις wordt door Josephus gebruikt als karakteristiek voor de Joodse scholen maar omwille 

van de afwisseling gebruikt hij ook µοῖρα, µόριον, τάγµα, σύνταγµα, en γένος. Αἵρεσις is een term die 

in de oudheid werd beschouwd om een filosofische lading mee te dekken en daarom gebruikte 

                                                           
81 Ook moet vermeld worden dat de spanningen tussen de Joden uit Judea en de Romeinen een hoogtepunt 
bereikte in 66 n. Chr. toen priester Elezar, die diende als gouverneur of hoofdadministrator van de tempel in 
Jeruzalem, stopte met het brengen van het dagelijkse offer namens de Romeinse keizer. Volgens Josephus was 
deze daad van ontrouw het signaal van het echte begin van de oorlog (War 2.178) tussen de Romeinen en de 
Joden die zich aansloten bij de Zeloten. Deze Joden zagen Eleazars gedrag waarschijnlijk als een bemoedigend 
teken dat de opstand nu op gang kwam. Simkovich, Discovering Second Temple Literature, 167. 
82 Klawans, Josephus and the Theologies of Ancient Judaism, 9, 10 en 11. 
83 Ondanks dat Josephus’ verhandelingen over de Joodse scholen zouden kunnen impliceren dat er in de late 
Tweede Tempelperiode een grote variëteit aan jodendom was, is het toch niet zo dat Josephus consequent 
benadrukte dat er (veel) verschillende varianten aan ‘’jodendommen’’ bestonden. Integendeel, de belangrijkste 
boodschap van Josephus’ enige doelbewuste presentatie van de theologie van het jodendom in Against Apion 
2.179-210 benadrukt specifiek de eenheid en uniformiteit van Joodse overtuigingen en praktijken. 
Desalniettemin werd deze nadruk op uniformiteit door Josephus gedeeltelijk veroorzaakt door zijn apologetische 
belangen waarbij Josephus in deze passage de bedoeling had om de Joden te vergelijkingen met de wispelturige 
Grieken. Martin Goodman, Judaism in the Roman world: collected essays (Leiden: Brill, 2007), 36. Het is misschien 
het beste om de varianten van het jodendom voor te stellen als een reeks overlappende cirkels zoals sommige 
eclectische Romeinse denkers in het vroege rijk het mogelijk achtten om zich aan te sluiten bij een aantal 
verschillende filosofieën tegelijkertijd. Dus wat de ene school onderscheidde van de andere school was 
eenvoudigweg het feit dat sommige individuele Joden ervoor kozen hun ideeën en praktijken over te nemen. 
Men kon dus zowel wisselen van school alsmede tot verschillende scholen toebehoren. Goodman, Judaism in 
the Roman World, 45.  
84 Voor de Joodse groepen die Josephus beschreef gaf hij de bredere sociale en intellectuele context aan waarin 

hij ze plaatste en noemde de scholen haireseis (War 2.137; Ant. 13.171.293) een woord waarvan de basis 

betekent ‘keuze’. Baumgarten, Flourishing Jewish Sects, p.3 
85 War II 2.119/Ant. 13.171 
86 Josephus veronderstelt een vloeibaarheid tussen sektarische gemeenschappen, wat impliceert dat het 
gebruikelijk was dat nieuwe leden gerekruteerd werden. Echter, in de identificatie van de scholen richt Josephus 
zich niet op de geloofssystemen en levensstijlen van de scholen maar wordt lid zijn van een school eerder 
beschouwd als ‘’een manier om te leven’’ Simkovich, Discovering Second Temple Literature, 147. 
87 Mason, Translation and Commentary, 83. 



  29 

Josephus deze term omdat hij op deze manier de interesses en de leefwijzen van de verschillende 

Joodse scholen kon portretteren en hun ideeën over theologische concepten zoals het lot, de vrije wil 

en de ziel. 

§2.9 Josephus’ Essenen 

De term Essenen komt uit het Grieks (εσσαίος) en het zou kunnen betekenen: ‘’De geheime’’, 

‘’genezers’’, ‘’vrome’’ of ‘’de uitvoerders’’ (van de Torah).88 De Essenen is de groep waar Josephus de 

meeste aandacht aan besteedt.89 Josephus beschrijft de Essenen als de groep die het strengst is in het 

naleven van discipline ten opzichte van de Farizeeën en de Sadduceeën. Daarnaast zijn Essenen 

Ἰουδαῖος τὸ γένος wat betekent dat Essenen van geboorte Judeeërs zijn. Echter, het is ook bekend dat 

Essenen zich in stand houden doordat ze kinderen van buitenstaanders kiezen en hen vervolgens hun 

eigen standaarden bijbrengen. De Essenen verwerpen plezier als iets kwaads en beschouwen 

zelfbeheersing en het overwinnen van hartstochten als deugd en daarnaast wordt het huwelijk 

veronachtzaamd.90 Echter, Josephus beschrijft ook een groep Essenen die wel willen trouwen omdat 

er dan uitzicht is op nakomelingen die de manier van leven van de Essenen kunnen navolgen.91 

Daarnaast zijn de mannen schuw tegenover vrouwen en wordt ervan uitgegaan dat geen van de 

vrouwen trouw blijft aan één man.92 

Alle toetredende Essenen dienen hun bezittingen in te leveren en zodoende zijn alle bezittingen in 

gemeenschappelijk gebruik van alle Essenen tezamen en zo ontstaat er geen armoede of rijkdom. 

Rijkdom wordt dus veronachtzaamd en dit is volgens Josephus ook een belangrijke reden waarom 

Essenen zo gelukkig en rechtvaardig kunnen zijn.93 De Essenen zien het gebruik van olie als iets 

vervuilends en zweten als iets goeds.94 Ook dragen Essenen altijd witte kleding95 maar ze leggen deze 

witte kleren opzij voor hun dagelijkse onderdompeling in een lendendoek maar deze kan ook wit zijn 

geweest.96 Ook beschrijft Josephus een leiderschapsstructuur waarbij leiders niet op leeftijd maar op 

empathie worden gekozen om affaires op te lossen.97 Essenen zijn niet in één bepaalde stad te vinden 

maar in meerdere steden en verschillende groepen Essenen kunnen gemakkelijk bij elkaar aansluiten 

alsof ze allang bekend zijn met elkaar.98 Wanneer Essenen reizen nemen ze geen spullen met zich mee 

behalve een wapen uit angst voor dieven. Ook is er in elke stad waar de Essenen leven iemand die voor 

de vreemden zorgt en hen voorziet van kleding en andere benodigdheden.99 Aangezien Josephus het 

meest nadrukkelijk en uitgebreid de sekte van de Essenen heeft uitgelicht zal deze paragraaf voorzien 

in een verdere uitweiding wat betreft het karakteriseren van Josephus’ Essenen. 

                                                           
88 Schürer, The History of the Jewish People in the Age of Jesus Christ. 2, 559. 
89 Een van de belangrijkste redenen van Josephus om zo lang uit te weiden over de Essenen zou kunnen zijn 

geweest om het publiek te geven waarvan hij dacht dat ze het zochten; meer authentieke kennis van deze 

exotische groep waarbij Josephus hen representatief maakte voor de Judeeërs als volk. De kennis over de 

Essenen is veel omvangrijker dan van welke andere school dan ook. Dit komt niet omdat Josephus het meeste te 

zeggen heeft over de Essenen maar vanwege de standaardidentificatie van de Essenen met de schrijvers van de 

dode zeerollen uit Khirbet Qumran. Mason, Translation and Commentary, 97. 
90 War II 2.120/ 1.121 
91 War II 2.160/2.161 
92 War II 2.121 
93 War II 2.122/ Ant.18.20 
94 War II 2.123 
95 War II 2.123/2.137 
96 War II 2.129/2.132 
97 War II 2.123 
98 War II 2.124 
99 War II 2.125 



  30 

§2.9.1 curatoren en toelatingsproces 

 ἐπιµεληταί zijn zogenaamde curatoren en iedereen volgt alle bevelen van hen op. Alleen hulp bieden 

en barmhartigheid tonen mag uit vrije wil gebeuren zonder instemming van curatoren maar leden 

kunnen nog steeds niets aan hun verwanten geven zonder tussenkomst van de curatoren.100 Hun 

woede uiten ze op een rechtvaardige manier, ze staan bekend om hun trouw en zijn dienaren van de 

vrede.101 Ook besteden ze veel tijd aan het bestuderen van geschriften en ze zijn op zoek naar 

medicinale stenen om hun ziekten te bestrijden.102 Als iemand zich wil aansluiten bij de Essenen wordt 

diegene niet zomaar toegelaten maar een jaar lang zal deze persoon moeten leven naar de 

voorgeschreven leefregels.103 Als de persoon heeft bewezen zich te kunnen schikken naar de leefregels 

krijgt hij toegang tot de eerdergenoemde waterzuivering in het koude bad. De persoon wordt pas 

daadwerkelijk toegelaten wanneer hij in de daaropvolgende twee jaren bewijst dat hij ook over een 

goed humeur beschikt.104 Voordat het nieuwe lid mag deelnemen aan de reguliere maaltijd zal hij eerst 

een eed moeten afleggen waarin hij betuigt een vrome houding tegenover God aan te nemen, 

rechtvaardig zal handelen tegenover de gelovigen en dat hij de goddelozen zal haten.105 Verder zou hij 

altijd trouw moeten zijn aan de mensen en in het bijzonder aan degenen met gezag zoals de curatoren 

en daarnaast mag hij nooit enig gezag misbruiken.106 De nieuwkommer zal altijd een liefhebber van de 

waarheid moeten zijn en hij zal leugenaars berispen. Hij zal niks voor zijn sekte verbergen en hij zal 

niet stelen en daarnaast zal hij de leerstellingen niet aan anderen onthullen.107 Degenen die gruwelijke 

zonden begaan worden verworpen uit de samenleving en hij zal vaak in een akelige dood sterven en 

toch gelden de eden die door de verstotene zijn afgelegd nog steeds waardoor hij niets anders mag 

eten dan gras totdat hij omkomt.108 Toch is er enige vorm van genade voor de verstotenen omdat de 

straf die ze hebben doorstaan welke ze tot de rand van de dood brengt voldoende moet zijn zodat ze 

weer ontvangen mogen worden in de gemeenschap.109  

§2.9.2 vroomheid 

Essenen zijn heel zuinig op hun kleding en er mag alleen nieuwe kleding worden gedragen als de oude 

zijn versleten. Daarnaast is een correct beheer van het lichaam erg belangrijk.110 Essenen kopen of 

verkopen niets aan elkaar maar ieder geeft aan de ander wat hij nodig heeft en ieder ontvangt van een 

ander wat hij nodig heeft.111 De Essenen hebben volgens Josephus een buitengewoon vrome houding 

richting God en voordat de zon opkomt wordt er niet over niet-religieuze zaken gesproken. Er worden 

bepaalde gebeden gedaan die zijn overgedragen door de voorvaders waarbij het lijkt alsof de Essenen 

een smeekbede doen om de zon op te laten komen.112 Na zonsopgang oefent iedereen een ambacht 

uit waarin hij vakbekwaam is en daarna volgt het koude bad.113 Vervolgens eet men brood in de 

dinerruimte waarbij deze ruimte een heilige tempel lijkt te symboliseren.114 Het is voor iedereen 

                                                           
100 War II 2.134 
101 War II 2.135 
102 War II 2.136 
103 War II 2.137 
104 War II 2.138 
105 War II 2.139 
106 War II 2.140 
107 War II 2.141/2.142 
108 War II 2.143 
109 War II 2.144 
110 War II 2.126 
111 War II 2.127 
112 War II 2.128 
113 War II 2.129 
114 War II 2.129/2.130 



  31 

onwettig om te beginnen met eten voordat de priester genade zegt over het eten en na de maaltijd 

werken ze totdat het avond is.115 Hierna gaat de vervolgmaaltijd op dezelfde manier en kunnen er ook 

vreemdelingen bij zijn. Voor deze vreemdelingen is het een mysterie dat er constant stilte wordt 

bewaard in de huizen omdat de Essenen voortdurend nuchter blijven.116 

§2.9.3 Lering, rituelen en martelaarschap 

In oordelen die ze doen zijn ze voorzichtig, nauwkeurig en rechtvaardig en er wordt geen vonnis gedaan 

door een rechtbank die uit minder dan honderd Essenen bestaat. Daarnaast wordt Mozes na God het 

meest geëerd omdat hij hun wetgever is.117 Wederom vermeldt Josephus dat het gehoorzamen van de 

voorvaderen voor de Essenen belangrijk is.118 Ook zijn ze zeer strikt in het houden van de rustdag 

omdat ze niet alleen hun eten de dag ervoor klaarmaken maar zelfs nog geen vat van hun plek halen.119 

Op andere dagen graven ze een kuil, gaan erin zitten en bedekken het gat met kleding waarna ze het 

gat weer dichtgooien en zich wassen alsof het een onreinheid is.120 Essenen worden oud omdat ze de 

ellende van het leven veroordelen en omdat ze boven de pijn staan door de vrijgevigheid van hun 

geest.121 De dapperheid van de Essenen wordt getest doordat zij in een staat van oorlog verkeren met 

de Romeinen. De Essenen worden op allerlei manieren door de Romeinen gemarteld en daarnaast 

weigeren de Essenen bepaalde dingen te doen die hen door de Romeinen worden opgelegd zoals het 

eten van voedsel dat verboden is voor hen of het verloochenen van hun wetgever.122 Daarnaast 

verdragen de Essenen de martelingen met een glimlach en zonder een traan te laten.123  

§2.9.4 Ideeën over de vrije wil, het lot en de bestemming van de ziel door de 

Essenen 

Het menselijk lichaam is als een vergankelijke gevangenis maar de ziel is permanent en zal in 

eeuwigheid door leven.124 Na de dood denken de Essenen net als de Grieken dat de zielen van de 

rechtvaardigen zullen opstijgen en volledige rust en vrede zullen ervaren terwijl de slechte zielen een 

onophoudelijke straf staat te wachten.125 Goede mensen worden verbeterd in het leiden van hun leven 

door de beloning die ze hopen te krijgen na de dood en de drang naar ondeugd door slechte mensen 

wordt beteugeld door de angst waarin ze leven voor straf na de dood.126 Ook zijn er sommigen onder 

de Essenen die zich eraan wagen om de toekomst te voorspellen door de heilige boeken te lezen, 

bepaalde zuiveringen te doen en door op de hoogte te zijn van de toespraken van de profeten. 

Daardoor voorspellen zij dingen zelden fout.127 Essenen schrijven alle dingen toe aan God, ze geloven 

in de onsterfelijkheid van de ziel en bovendien dat de beloningen die voortvloeien uit rechtvaardig 

                                                           
115 War II 2.131 
116 War II 2.132/2.133 
117 War II 2.145 
118 War II 2.146 
119 War II 2.147 
120 War 2.148/2.149 
121 War II 2.151 
122 War II 2.152 
123 War II 2.152/2.153 
124 War II 2.154 
125 War II 2.155/2.156 
126 War II 2.157 
127 War II 2.159. Nauwkeurig voorspellen was een kwestie van lange training en niet enkel het resultaat van een 

spontane inspirerende ingeving. Mason, Translation and Commentary, 128. 



  32 

gedrag moeten worden nagestreefd.128 Essenen geloven dat het lot alles beheerst en alles wat een 

mens overkomt is te wijden aan predeterminisme.129 

§2.10 Josephus’ Farizeeën en hun ideeën over de vrije wil, het lot en de 

bestemming van de ziel 

De naam Farizeeër zou afkomstig kunnen zijn van het Hebreeuwse Parush wat ‘’afzonderlijk’’ of 

‘’iemand die zich afscheidt’’ betekent maar de herkomst is onzeker.130 De Farizeeën zijn degenen die 

het meest bekwaam worden geacht in het exact uitleggen van de wetten.131 Het is een dominante 

groep Joden in de Tweede Tempelperiode waarvan sommige vroege rabbijnen naar verluidt van zijn 

afgestamd.132 Ook zijn Farizeeën vriendelijk voor elkaar, ze streven naar eendracht en ze nemen de 

publieke opinie in acht.133 Ze leven een sober leven ook als het op voeding aankomt en er worden geen 

lekkernijen genuttigd. De reden is voor hen belangrijk en dat wat hen voorgeschreven staat als goed 

volgen ze.134 De Farizeeën zijn in hoge mate in staat om het merendeel van de mensen achter zich te 

krijgen en alles wat er gebeurt met betrekking tot goddelijke aanbidding, gebeden en offers gebeurt 

volgens hun aanwijzingen.135 Farizeeën schrijven alles toe aan het lot of de voorzienigheid136 en toch 

vinden ze ook dat het rechtvaardig dan wel onrechtvaardig handelen in de macht van de mens ligt137 

maar het lot werkt ook mee in elke handeling. Ze geloven dat alle zielen onvergankelijk zijn en dat 

alleen rechtvaardige mensen zullen herleven en de zielen van de onrechtvaardigen zullen volgens hen 

eeuwig worden gestraft.138 Echter, ook al hier op aarde zijn er beloningen of bestraffingen voor hen 

die rechtvaardig of onrechtvaardig geleefd hebben.139 Ondanks dat de Farizeeën alles aan het lot 

toeschrijven, erkennen ze dus ook de vrijheid van het individu om rechtvaardig of onrechtvaardig te 

handelen. Deze handelingen zijn onderhevig aan het lot maar worden niet veroorzaakt door het lot.140 

                                                           
128 Ant.18.18 
129 Ant.13.172 
130 Simkovich, Discovering Second Temple Literature, 150. 
131 War II 2.162 
132 Claire Sufrin, ‘’Glossary,’’ in The Cambridge Companion to The Talmud and Rabbinic Literature, ed. Charlotte 
E. Fonrobert (Cambridge: New York; Cambridge University Press, 2007), xix. De meeste moderne geleerden zien 
de rabbijnen als triomfantelijke Farizeeën die ‘’orthodoxie’’ definiëren maar het bewijs voor deze reconstructie 
is ontoereikend. Naar alle waarschijnlijkheid waren de meeste rabbijnen wel Farizeeën maar er is geen aanwijzing 
dat de rabbijnen uit de Yavneaanse periode werden gemotiveerd door een farizeïsch zelfbewustzijn en overigens 
lijkt het hoofddoel van de rabbijnen niet de verdrijving van degenen met wie ze het oneens waren maar het 
beëindigen van sektarisme. Shaye J.D. Cohen, ‘’The Significance of Yavneh: Pharisees, Rabbis, and the End of 
Jewish Sectarianism,’’ HUCA (1984): 27-53. Dus de vroege Yavneërs hadden slechts een bescheiden interesse in 
de geschiedenis van de Farizeeën en het kan eenvoudigweg niet worden volgehouden dat deze vroege Yavneërs 
zich bewust waren van een fundamentele breuk tussen henzelf en eerdere generaties. Jacob Neusner, In Quest 
of the Historical Pharisees (Waco, Tex.: Baylor University Press, 2007), 336. Toch symboliseerde Yavneh 
generaties lang de geboorte van het rabbijnse jodendom en het werd getransformeerd tot een alternatief 
centrum voor Jeruzalem, niet alleen in geografische zin maar ook in zijn spirituele kenmerken – in zijn ambiance, 
leiderschap en religieuze erediensten. Dalia Marx, ‘’The Missing Temple: The Status of the Temple in Jewish 
Culture Following its Destruction,’’ European Judaism: A Journal for the New Europe (2013): 61-78.   
133 War II 2.166 
134 Ant. 18.12 
135 Ant. 18.15 
136 War II 2.162 
137 Ant.18.13 
138 War II 2.163 
139 Ant. 18.14 
140 Ant.13.172 



  33 

§2.11 Josephus’ Sadduceeën en hun ideeën over de vrije wil, het lot en 

de bestemming van de ziel 

De term Sadduceeën is afgeleid van het Hebreeuwse woord Tzedukim, wat ruwweg vertaald kan 

worden als ‘’rechtvaardigen’’ maar de herkomst is net als bij de Farizeeën onzeker.141Josephus zet de 

Sadduceeën af tegen de Farizeeën en omschrijft ze als wild in hun gedrag en hun manier van 

communiceren met soortgenoten kan als barbaars worden bestempeld.142 Sadduceeën schikken zich 

vaak naar de opvattingen van de Farizeeën omdat ze anders niet door de menigte worden 

verdragen.143 Sadduceeën volgen niks anders dan wat hen door de schriftelijke leer van Mozes is 

opgelegd en ze beschouwen redetwisten met de leraren van filosofie als iets deugdelijks.144 Daarnaast 

zijn de Sadduceeën een groep priesterfamilies uit de Tweede Tempelperiode die in de rabbijnse 

literatuur voorkomen als tegenstanders van de halachische uitspraken van de vroege wijzen.145 In 

tegenstelling tot de Farizeeën en de Essenen geloven de Sadduceeën niet in het lot en ze 

veronderstellen zelfs dat God volledig buiten kijf staat in het menselijk handelen146 en daarnaast 

geloven ze niet in de onsterfelijkheid van de ziel zoals de Farizeeën en de Essenen dat wel doen.147 

Volgens de Sadduceeën sterft het lichaam samen met de ziel.148 

§2.12 Josephus’ voorkeur voor een Joodse school 

Het is niet eenduidig aan te tonen aan welke school Josephus toebehoorde en tot welke school hij niet 

toebehoorde. Op basis van zijn werk kunnen er verschillende argumenten worden aangedragen in zijn 

voorkeur voor een school. Sommigen baseren op basis van Life 12 dat Josephus de farizese gewoonten 

overneemt en dat hij de overheersende farizese beweging afzet tegen de Sadduceeën. Echter, dit kan 

ook als argument worden gebruikt voor het schetsen van een contrast tussen de Farizeeën en de 

Sadduceeën.149 Ook kan het argument dat Josephus de Farizeeën aanhing op basis van Life 12 

ontkracht worden met uitspraken waarin hij geen hoge dunk heeft van de Farizeeën.150 Josephus’ 

voorkeuren zoals geplaatst in de moderne compatibilisme-leer komen weliswaar het meeste overeen 

met de Farizeeën maar over het algemeen lijkt hij het meest gecharmeerd van de Essenen. Dit zou ook 

te maken kunnen hebben gehad met het feit dat hij over deze school het uitgebreidst verslag doet. 

Echter, ondanks de bewondering die hij voor de sekte van de Essenen gehad zou kunnen hebben leefde 

hij zelf totaal niet op de manier zoals hij ze zelf beschrijft. Hij nam vrouwen,151 leefde nauwelijks in de 

gemeenschapsregel en overleefde precies de oorlog door de martelingen te mijden die de Essenen 

(volgens hem) met vreugde doorstonden.152  

                                                           
141 Simkovich Discovering Second Temple Literature, 153. Het grootste probleem met de Sadduceeën is dat er 
geen enkele lijn van hun eigen geschriften of gedachten bestaat. Lester L. Grabbe, A History of the Jews in the 
Second Temple Period. Volume 3, The Maccabean Revolt, Hasmonean Rule, and Herod the Great (175-4 v. Chr.) 
(Londen: T&T Clark, 2020), 138. 
142 War II 2.166 
143 Ant. 18.17 
144 Ant. 18.16 
145 Sufrin, ‘’Glossary,’’ xix 
146 War II 2.164/Ant.13.173 
147 War II 2.165 
148 Ant. 18.16 
149 Klawans, Josephus Theologies, 6. 
150 Zie bv. Ant. 17.41-45 
151 Life 414-15, 426-27 
152 War 2.152-53 



  34 

§2.13 Conclusie 

In dit hoofdstuk is beschreven dat door de (over)heersende benadering van Joods sektarisme in de 

Tweede Tempelperiode vanuit het moderne academische debat de theologisch gekleurde 

verhandelingen van Flavius Josephus aangaande de drie Joodse scholen onder druk komt te staan. 

Echter, deze scriptie neemt de uitgangspositie in dat de huidige benadering in het moderne 

academische debat waarbij voornamelijk de religieuze wet gecentraliseerd wordt in het onderzoek 

naar Joods sektarisme niet volstaat en dat theologische kwesties ook een belangrijke rol kunnen spelen 

in ditzelfde onderzoek naar Joods sektarisme in de Tweede Tempelperiode. Verder zijn Josephus’ 

theologisch gekleurde verhandelingen over de Joodse scholen besproken alsmede hun opvattingen 

over met name het lot en keuzevrijheid en ook zijn Josephus’ eigen opvattingen inzake deze concepten 

en daarnaast voorzienigheid besproken. De verwoesting van de tempel en voorspellende profetie zijn 

voor hem twee belangrijke aanknopingspunten waarop hij zijn opvattingen over keuzevrijheid, het lot 

en voorzienigheid baseert. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  35 

3 – De gemeenschapsregel van Qumran (1QS) 
In dit hoofdstuk wordt stilgestaan bij de sektarische teksten van de dode zeerollen153 – en in het 

bijzonder bij de gemeenschapsregel (1QS)154 – en daarbij onderzoekt de scriptie op wat voor manier 

elementen van de vrije wil en de predestinatieleer terugkomen in de leringen die beschreven staan in 

deze gemeenschapsregel van Qumran.155 Deze inleiding zal de lezer eerst een kort overzicht verschaffen 

van de structuur van dit hoofdstuk. Voordat er op de inhoud van de gemeenschapsregel wordt ingegaan 

zal het hoofdstuk overigens ook eerst een schets geven over de achtergrond van de dode zeerollen. 

Wanneer de gemeenschapsregel verder bestudeerd wordt zal blijken dat de aparte secties ervan een 

sterk deterministische toon hebben wat dus zeker interessant kan zijn voor het onderzoek van deze 

scriptie.156 De aspecten uit de gemeenschapsregel die met name relevant zijn voor het kunnen 

analyseren van bepaalde elementen die te maken hebben met de vrije wil en de predestinatieleer zijn 

het verbond en de tweegeestenleer. De laatste van de twee net genoemde is overigens uniek aan de 

gemeenschapsregel want er is geen direct vergelijkbaar bestaand materiaal in het corpus van 

beschikbare literatuur uit de Tweede Tempelperiode. 

Gedurende het hoofdstuk zal duidelijk worden waarom de gemeenschapsregel van Qumran relevant 

is voor de onderzoeksvraag. Uit de verscheidene vertaalde passages die zijn teruggevonden in de 

gemeenschapsregel blijken veelvuldig paralellen op te merken met het Oude Testament en in de 

gemeenschapsregel wordt dan ook regelmatig benadrukt dat de wet van Mozes leidend is voor het 

naleven en het in stand houden van het verbond.157 In het verbond of de uitverkiezing van het Joodse 

volk zou een bepaalde mate van determinisme op te sporen kunnen zijn – in het geval van de 

uitverkiezing van het Joodse volk is beslist de term predeterminisme van toepassing aangezien de 

uitverkiezing door God gebeurt. Echter, net als profetie kan goddelijke uitverkiezing een argument zijn 

voor predeterminisme of predestinatie maar het is er geen bewijs voor.158 Ook wanneer de Esseense 

hypothese159 op gaat is dit uiteraard relevant voor de onderzoeksvraag aangezien de Essenen 

                                                           
153 De meeste rollen zijn geschreven in het Hebreeuws, een paar in het Armeens en enkele fragmenten in het 
Grieks. Simkovich, Discovering Second Temple Literature, 159. 
154 Een overzicht van gemeenschappelijke aspiraties is terug te vinden in (1QS 1:1 1-15 // 4Q255 1:1-6 // 4Q257 

1:1-2). De programmatische openingsregels, inclusief de enige verwijzing naar het werk als ‘Het boek van de 

heerschappij van de gemeenschap’ geeft de sterke indruk dat dit materiaal vakkundig is vervaardigd als inleiding 

op het grotere werk door de redacteurs of samenstellers van de gemeenschapsregel. Hempel, The Community 

Rules, 57. 
155 De Qumran-gemeenschap noemde zichzelf יחד een term die vaak voorkomt in de gemeenschapsregel en het 

drukt de gemeenschappelijke natuur van Qumran uit als een associatie van een groep leden die ‘’samen aten, 

samen beden en samen besloten’’ (1QS vi, 3). Impliciet in het eten, bidden en beslissen als gemeenschap waren 

andere aspecten van het leven zoals de overdracht van eigendommen van leden aan de יחד. Baumgarten, 

Flourishing Jewish Sects, 4. 
156 Knibb, The Qumran Community, 81. 
157 De doelen van de gemeenschap IQS I.I-15 regel 1-3a.   
De bindende eed IQS v.7b-20a 7-8 hier gaat het om de bindende eed om terug te keren naar de wet van Mozes 
en het voorbereiden van de weg van God IQS VIII.I-16a regel 15 
Gemeenschapsdiscipline IQS VIII.16b-IX.21-23a  
158 Klawans, "Josephus Compatibilism," 62. 
159 Vóór de vondst van de dode zeerollen was de algemene overtuiging in de academische wereld dat er geen 

synchronie bestond tussen de ruïnes van Khirbet Qumran en de sekte van de Essenen ondanks dat de ruïnes in 

een gebied lagen dat werd geïdentificeerd als een gebied waar Essenen leefden in de Tweede Tempelperiode. 

Toen de eerste dode zeerollen werden ontdekt in 1947 dicht bij de ruïnes van Khirbet Qumran werd de 

identificatie van deze rollen met de sekte van de Essenen een plausibele wanneer zich dit baseert op het 

gezichtspunt van degenen die de Essenen in een uitgestrekt gebied zagen wonen. Vóór de vondst van de rollen 



  36 

onderhouden dat alle menselijke acties gepredestineerd zijn door de voorzienigheid.160 Toch zal ook uit 

dit hoofdstuk blijken dat de uitverkiezing een bepaalde verantwoordelijkheid in zich meedraagt wat 

weer kan neigen naar keuzevrijheid en dus de vrije wil. Kortom, er zijn genoeg aanknopingspunten te 

ontdekken met betrekking tot de gemeenschapsregel die belangrijk kunnen zijn voor de 

onderzoeksvraag. 

Het is zeer aannemelijk dat het geen toeval kan zijn dat de gemeenschapsregel op een afgelegen locatie 

te Qumran ontdekt is.161 Het hele idee van de gemeenschapsregel is dat door het toebehoren aan deze 

gemeenschap men een bepaalde mate van reinheid kon verwerven waardoor de leden van het 

Qumran-verbond– ofwel zonen van het licht – gered konden worden; benadrukkend dat dit in 

duidelijke oppositie stond ten opzichte van hen die niet gered zullen worden en welke dus tot 

buitenstaanders en zelfs als zonen van de duisternis werden geclassificeerd.162 De tweegeestenleer is 

                                                           
was de associatie van de Qumran ruïnes met de Tweede Tempelperiode en de eerste paar eeuwen na Christus 

een onwaarschijnlijke omdat men aannam dat dit eerder een gebied zou zijn waar Essenen leefden maar na de 

vondst van de rollen werd het dus aanvaardbaarder dat de Qumran-gemeenschap uit Essenen bestond. Ook de 

eigenaardigheden die zijn aangetroffen op de plek van de  Qumran ruïnes zoals grote ruimtes die geschikt waren 

voor het nuttigen van een gemeenschappelijke maaltijd, grote baden die zouden voldoen aan rituele purificatie 

en een begraafplaats met volwassen mannelijke skeletten etc. lijkt overeen te komen met een Essenen-

identificatie. Taylor, Essenes, Scrolls, Dead Sea, 251. Overigens zijn er naast de karakteristieken van de ruïnes ook 

geen goede redenen om te betwijfelen dat de Essenen leefden in en rond het gebied van de ruïnes van Khirbet 

Qumran vanwege literaire getuigenissen en bewijs wat volgde op de periode van 34 v.Chr. Taylor, Essenes, 

Scrolls, Dead Sea, 260. Ondanks dat het lijkt alsof er een sterk verband kan worden getrokken tussen de ruïnes 

van Qumran en de sekte van de Essenen moet er ook acht op geslagen worden dat de Khirbet Qumran ruïnes 

niet beschouwd worden als een Essenen-hoofdkwartier of centrum maar eerder als een kleine buitenpost en 

daarnaast leefden er natuurlijk honderden kleine Essenen-gemeenschappen over het hele land in Judea.  

Daarnaast maakt de publicatie van 4QMMT duidelijk dat de fundamentele reden waarom deze sekte zich 

afscheidde van de rest van het jodendom (en wellicht de samenleving als geheel) het conflict van interpretaties 

was met (voornamelijk) de Farizeeën dat woedde in het Hasmonese rijk. Ook is het aannemelijk dat er (grote) 

ontevredenheid bestond bij hen die zich afsplitsten vanwege de usurpatie van het (Hasmonese) 

hogepriesterschap zoals blijkt uit voorgaand literatuuronderzoek. Collins, “The Transformation of the 

Torah,’’456. Een overtuiging waar Colins het overigens zelf niet mee eens is.  
160 Antiquities xiii, 5, 9. 
161 Een reden van de Essenen om zich op deze locatie te vestigen was niet omdat ze een ascetisch of eenzaam 

bestaan zochten in de woestijn maar zij kwamen hier om boekrollen te begraven. In werkelijkheid zijn de dode 

zeerolen de kleine overblijfselen van een enorme voorraad aan rollenbegrafenissen. De rollen en de locatie te 

Qumran zijn archeologisch niet van elkaar gescheiden en de rollen zouden dan gezien moeten worden als een 

soort ‘industrie’ van de nederzetting: het was gedeeltelijk een grafcentrum voor rollen. De Essenen gebruikten 

de hulpbronnen van de Dode Zee (de minerale zouten voor hun conserverende functie en het bitumen voor de 

handel) om passende begrafenissen voor de geschriften te creëren zodat ze niet beschuldigd konden worden 

van nalatigheid bij het behouden van de naam van God. Bovendien lijkt het mogelijk dat sommige manuscripten 

voorafgaand aan de begrafenis zijn gekopieerd om ervoor te zorgen dat waardevolle teksten niet verloren 

gingen. Overigens werden  daarnaast de cilindrische potten waarin de rollen begraven werden 

gemaakt van lokale en geïmporteerde klei. Taylor, Essenes, Scrolls, Dead Sea, 303.  
162 Gabriele Boccaccini, Beyond the Essene Hypotheses: the Parting of the Ways between Qumran and Enochic 
Judaism (Grand Rapids, Mich.: William B. Eerdmans Pub, 1998), 67. en zie ook (1QH 11 [= 3]:19-22; vgl. 14[= 
6]:13; 1QS 11:7-8; 1QM 7:6; 1QSa 2:8-9) ‘’Ik dank u Heer, want u heeft mijn leven gered van de kuil van het 
conflict … en ik weet dat er hoop is dat iemand die U uit klei heeft gevormd een eeuwige gemeenschap zal zijn. 
De corrupte geest heeft U gezuiverd van de grote zonden zodat deze geest zijn plaats kan innemen met de 
gastheer van de heiligen en in gemeenschap kan treden met de gemeente van de zonen van het licht’’. De 
Qumranieten, geciteerd door Boccaccini, Parting of the Ways, 67. De originele vertaling vanuit het Engels van dit 
citaat luidt als volgt: ‘’I thank you, Lord, because you saved my life from the pit … And I know that there is hope 
for someone you fashioned out of clay to be an everlasting community. The corrupt spirit you have purified from 



  37 

onlosmakelijk verbonden met het verbond aangezien de zonen van het licht degenen zijn die tot het 

verbond van de Qumran-gemeenschap behoorden en aan de andere kant zijn de zonen van de 

duisternis degenen die niet tot het verbond van de Qumran-gemeenschap behoorden.163 Bij het 

bespreken van de tweegeestenleer, het dualisme dat hieraan inherent is en het verbond van de 

Qumran-gemeenschap moet dus gewaakt worden dat er bepaalde overlap kan zitten in de nadere 

toelichtingen hiervan. Bovenal is het doel van de scriptie natuurlijk om vanuit de tweegeestenleer, het 

verbond en het inherente dualisme te ontdekken of hierin een bepaalde mate van predestinatie 

aanwezig is. 

§3.1 Achtergrond rollen  

De dode zeerollen zijn ontdekt tussen 1947 en 1956 in elf verschillende grotten in de buurt van de 

ruïnes van het dorpje Qumran. Een groot deel van het corpus vertoont vergelijkingen met al bestaand 

materiaal uit het Oude Testament, apocriefen en pseudepigrafen.164 Echter, deze scriptie zal zich enkel 

focussen op het sektarische gedeelte van de dode zeerollen en dus de gemeenschapsregel (1QS). 

Overigens vertoont ook dit gedeelte van de dode zeerollen paralellen met het Oude Testament. De 

gemeenschapsregel voorziet in een reeks van regels en voorschriften voor het leiden van het leven van 

een gemeenschap welke een onafhankelijk bestaan leidt en wordt het meest natuurlijk geïnterpreteerd 

als zijnde bedoeld voor leden van de bredere Essenen-beweging die in het gebied van Qumran 

woonden.165 Resultaten van paleografie, koolstofdatering en andere wetenschappelijke testen zoals het 

meten van krimptemperatuur van vezels van huid of leer tonen aan dat de rollen allemaal in dezelfde 

periode zijn gekopieerd; namelijk tussen de derde eeuw vóór Christus en de eerste helft van de eerste 

eeuw na Christus.166 Zoals gezegd is de tweegeestenleer uniek aan de gemeenschapsregel en deze leer 

vertegenwoordigt een belangrijke verklaring met betrekking tot de overtuigingen van de gemeenschap. 

Dit is erg relevant in het kader van deze scriptie want zoals later zal kunnen worden opgemerkt is de 

tweegeestenleer sterk verwikkeld in discussies gepaard gaande met de predestinatieleer.  

§3.2 De onderverdeling van de gemeenschapsregel 

De gemeenschapsregel is als volgt onderverdeeld: de doelstellingen van de gemeenschap – toelating 

tot de gemeenschap – de leringen van de gemeenschap – het gemeenschappelijke leven – programma 

voor een nieuwe gemeenschap – een liturgische kalender en een concluderende slothymne. Om het 

onderscheid tussen de verschillende secties te verduidelijken is gebruik gemaakt van een reeks kopjes 

samen met het feit dat het manuscript zelf in paragrafen is verdeeld door marginale tekens, lege regels 

en spaties. Het is moeilijk om te geloven dat deze secties origineel allemaal bij elkaar hoorden en dus 

lijkt er sprake te zijn van een samengesteld document.167 Aannemelijk is dat niet alleen de aparte 

secties maar ook de secties onderling zijn samengesteld. Dat er geen gemeenschappelijk auteurschap 

verbonden is aan de dode zeerollen blijkt uit het feit dat er dubbele passages zijn terug te vinden met 

betrekking tot de doelstellingen van de gemeenschap,168 de toelating van nieuwe leden,169 en 

daarnaast zijn er twee lijsten bedoeld voor straffen.170 Dit wordt tevens duidelijk uit het bestaan van 

                                                           
the great sin so that he can take his place with the host of the holy one, and can enter in communion with the 
congregation of the sons of heaven’’.  
163 Flusser, Judaism Second Temple Period, 2. 
164 Boccaccini, Parting of the Ways, 56. 
165 Knibb, The Qumran Community, 77. 
166 Boccaccini, Parting of the Ways, 54. 
167 Knibb, The Qumran Community, 77. 
168 1.1-15; v. 1-7a; viii.i-4a Knibb, The Qumran Community, 77. 
169 v.20b-23a; vi.13b-23 Knibb, The Qumran Community, 77. 
170 vi.24-vii.25; viii.16b-IX.2 Knibb, The Qumran Community, 77. 



  38 

contradicties tussen de rollen waarvan het overduidelijkste voorbeeld is dat enkel priesters autoriteit 

hebben171 terwijl op andere plekken in de rollen staat dat autoriteit juist gedeeld wordt.172 

§3.3 Een introductie op het verbond en de tweegeestenleer                                                     

De speerpunten voor het kunnen analyseren van kenmerken van de predestinatieleer in de 

gemeenschapsregel zijn zoals gezegd het verbond en de tweegeestenleer. In elke sectie van de 

gemeenschapsregel komen elementen hiervan terug maar de tweegeestenleer komt voornamelijk 

expliciet naar voren in de leringen van de gemeenschap (1QS III.13-IV.I) welke bestaat uit: de twee 

geesten: hun wegen en hun visitatie en de twee geesten: het einde van het onrecht (1QS IV.2-14). 

Daarnaast komt het verbond explicieter terug in de secties: de ceremonie van het verbond (1QS I.I6-

II.18), de jaarlijkse vernieuwing van het verbond (1QS II.I9-25a)  en weigering om toe te treden in het 

verbond (1QS II.25b-III.I2). Overigens is het belangrijk om wederom te vermelden dat de 

tweegeestenleer en het verbond sterk met elkaar verwikkeld zijn aangezien de zonen van het licht tot 

het verbond behoren173 en de zonen van de duisternis niet.174 Ook is het belangrijk om nogmaals aan 

te stippen dat de gemeenschapsregel sterke paralellen vertoont met het Oude Testament en de 

Mozaïsche wet. Daar zal tot op zekere hoogte bij stil gestaan worden maar het vergt te veel ruimte om 

iedere sectie van de gemeenschapsregel te identificeren met het Oude Testament.  

§3.3.1 Het verbond 

In de gemeenschapsregel wordt voor het toetreden in het verbond175 dezelfde Hebreeuwse term 

gebruikt als in het Oude Testament176 Deut. 29:12177 – ‘’U staat op het punt een verbond te sluiten met 

de Here, uw God. Een verbond dat Hij vandaag met u sluit. Als u dit verbond verbreekt, weet u welke 

vervloekingen u te wachten staan.’’178 In de rollen draagt het concept van council de gedachte met zich 

mee dat het een middel of instrument is waar God Zijn liefde doorheen kan bemiddelen. Toelating in 

de gemeenschap betekent dus het dienen van God op een trouwe manier waarbij de leden dus 

letterlijk het instrument zijn. Het woord council reikt verder dan de term counsel zoals gebruikt in de 

                                                           
171 IX.7 Knibb, The Qumran Community, 77. 
172 V.2b-3a Knibb, The Qumran Community, 77. 
173 De twee geesten: het einde van het onrecht 1QS IV. I5-26 regel 22b 
174 De twee geesten: hun wegen en hun visitatie  
175 De verbondsceremonie 1QS I.I6-III.12 regel 16-18a. 1QS 1.8 en 10 zijn de zinsneden die zijn weergegeven met 
Gods plan en het onderscheid zich van de veel vaker genoemde ‘’raad’’ van de gemeenschap. Daarnaast is de 
combinatie van de ontvangers van de openbaringen vooraf bepaald en herinneren de slotregels van het streven 
naar perfect gedrag ons aan de verbondsceremonie in 1QS 3:10. Hempel, The Community Rules, 84. 
176 Knibb, The Qumran Community, 84. 
177 Zoals uit dit en vorig onderzoek blijkt zijn er sterke paralellen te ontdekken tussen de gemeenschapsregel en 

het Oude Testament. Echter, ondanks de overeenkomsten is er geen sprake van absolute overeenkomstigheid.  

Om dit beeld te weerspiegelen kan verwezen worden naar de verbondsceremonie uit de dode zeerollen van 

Qumran en de bijbelse precedenten hiervan (Deut: 27-30). In het geval van Deut: 27-30 is er namelijk sprake van 

een enkele gebeurtenis, terwijl de verbondsceremonie van Qumran een eenmalige levensveranderlijke 

gebeurtenis presenteert met als doel dat leden zich de rest van hun leven aan de gemeenschap willen wijden 

Hempel, The Community Rules, 68. Een ander voorbeeld heeft betrekking op vervloekingen en zeges. De 

zegeningen zijn gericht tot ‘’het lot van God’’, terwijl de vervloekingen zijn gericht tot ‘’het lot van Belial’’ (1QS 

2:5-9 // 4Q256 2:12-3:3 // 4Q257 2:1 -7a). In Deuteronomium daarentegen zijn zowel de zegeningen als de 

vervloekingen gericht tot dezelfde groep mensen met een gelofte aan het verbond. Hempel, The Community 

Rules, 84.  
178 “Deut. 29.12,’’ Zondervan uitgevers: 
https://www.biblegateway.com/passage/?search=Deuteronomium%2029&version=HTB. 



  39 

Hebreeuwse Bijbel. Toelating in het verbond betekent niet alleen dat dat onderdeel is van Gods plan 

of doel maar leden worden ook letterlijk onderdeel van Gods plan.179  

Volgens een restauratie van de rollen dienen de leden van Qumran God te zoeken met hun hele hart 

en ziel180 (Ib-7a grot 4). Dit doet denken aan Jeremia 29:13181 – ‘’Jullie zullen mij zoeken en ook vinden, 

als jullie Mij tenminste met hart en ziel zoeken.’’182 Daarnaast houdt het verbond in dat de Qumran-

leden het goede zouden moeten uitdragen wat hen door Mozes en de profeten is opgedragen (VIII.15-

16a en v.21-VI.1a). Dit doet denken aan o.a. Deut. 12:28183 – ‘’Zorg ervoor dat u al deze geboden 

zorgvuldig naleeft. Als u doet wat goed is in de ogen van de Here, uw God, zal het goed gaan met uw 

kinderen.’’184 waarbij met naleving van het gebod, Gods goede boodschap kan worden nagevolgd. 

Belangrijk om hierbij te vermelden is dat God niet alleen verlangt van leden dat zij geneigd zijn tot het 

doen van het veroorloofde maar dat het eveneens belangrijk is dat leden bewust het verworpene 

verafschuwen.185 Dit uit zich met name in de tweegeestenleer tussen de geest van de waarheid en de 

geest van het onrecht (III. I3-iv.26). Desondanks heeft ook dit weer paralellen met het Oude Testament 

zoals in het eerste gedeelte van Amos 5:15186 – ‘’Haat het kwade, heb het goede lief en zorg dat er 

recht gedaan wordt in de poort’’.187 Daarnaast is de beschrijving van de profeten als Gods dienaren 

ook gebruikelijk in het Oude Testament zoals in Ezra 9:10-11188 en Dan. 9:10.189 De zonen van het licht 

zijn Gods dienaren in het verbond en de zonen van de duisternis zijn de Joden en niet-Joden die niet 

tot de gemeenschap van Qumran behoren.190 

§3.3.2 Het verbond / de uitverkiezing 1QS I.I8b-III.12  

Nu rijst uiteraard de vraag op wat voor manier het verbond op enige wijze te maken kan hebben met 

de predestinatieleer. Het verbond met Israël staat gelijk aan de uitverkiezing van Israël door God. Het 

klinkt aannemelijk om het verbond of de goddelijke uitverkiezing gelijk te stellen aan (een vorm van) 

predestinatie maar dit is een te ongenuanceerd beeld. Predestinatie is een overtuiging of geloof dat 

                                                           
179 Knibb, The Qumran Community, 81. 
180 Knibb, The Qumran Community, 79-80. 
181 Knibb, The Qumran Community, 106.  
182 ‘’Jeremia 29.13,’’ Nederlands-Vlaams Bijbelgenootschap: https://www.debijbel.nl/bijbel/NBV21/JER.29. 
183 Knibb, The Qumran Community, 80.  
184 “Deut 12:28,’’ Zondervan uitgevers: 
https://www.biblegateway.com/passage/?search=Deuteronomium%2012&version=HTB. 
185 1QS I.I—15 regel 3b-4a de doelen van de gemeenschap 
186 Knibb, The Qumran Community, 80.  
187 “Amos 5:15,” Nederlands-Vlaams Bijbelgenootschap: https://www.debijbel.nl/bijbel/NBV21/AMO.5. 
188 Knibb, The Qumran Community, 80. 
189 Knibb, The Qumran Community, 80. 
190 Degenen die niet-Joods geboren waren konden ook worden toegelaten tot de Qumran-gemeenschap omdat 
geboorte als Jood hiertoe geen voorrecht gaf. Enerzijds bevestigt Josephus dat Grieken lid werden van de 
Essenen maar anderzijds betreft  het proces van initiatie (1QS 6:13-23) alleen Joden. Daarnaast is er historisch 
gezien veel complexiteit ontstaan omtrent het  ontwikkelen van de termen “joodsheid’’ en ‘’judeaansheid’’. 
Het woord Ioudaioi toont aan dat vóór de eerste of tweede eeuw v. Chr. niet gesproken werd over ‘’Joodsheid’’ 
maar over ‘’Judeaansheid’’. ‘’Judeaansheid’’ was een functie van geboorte en geografie; Ioudaioi behoorde tot 
de ethnos van Judeeërs in Judea. Etnische (of etnisch-geografische) identiteit is onveranderlijk; Niet-Judeeërs 
kunnen geen Judeeërs worden, net zomin als niet-Egyptenaren Egyptenaren kunnen worden, of niet-Syriërs 
Syriërs kunnen worden. Echter, in de eeuw na de Hasmonese opstand ontstonden er twee nieuwe betekenissen 
van ‘’Judeeërs’’: Judeeërs zijn al diegenen die ongeacht hun etnische of geografische afkomst God kunnen 
aanbidden wiens tempel in Jeruzalem staat (een religieuze definitie) of die burgers zijn geworden van de staat 
die door de Judeeërs is opgericht (een politieke definitie). In tegenstelling tot etnische identiteit zijn religieuze 
en politieke identiteiten veranderlijk. Shaye J.D. Cohen, The beginnings of Jewishness: boundaries, varieties, 
uncertainties (Berkeley: University of California Press, 1999), 110.  



  40 

alles van tevoren bepaald is en dan met name wie zal zondigen en wie rechtvaardig is. Goddelijke 

uitverkiezing verwijst daarentegen naar het idee dat een bepaalde groep of natie door God is gekozen 

voor zowel openbaring als verantwoordelijkheid. Voor Joden verwijst goddelijke uitverkiezing 

natuurlijk naar het geloof dat de verbonden die met Abraham en Mozes zijn gesloten van generatie op 

generatie moeten worden doorgegeven.191 Het verbond of de uitverkiezing van het ware Israël zoals 

bedoeld in de gemeenschapsregel – dat sterke paralellen vertoont met het Oude Testament en de 

Mozaïsche wet – draagt dus een inherente tweeledigheid in zich mee dat ondanks dat Israël het 

uitverkozene volk is dit gepaard gaat met een bepaalde verantwoordelijkheid192 en er zodoende 

gesteld kan worden dat goddelijke uitverkiezing in het geval van Israël niet hetzelfde is als 

predestinatie of redding.193 Toch is het zo dat de Qumran-leden op aarde op een goddelijke manier in 

verbond zijn gebracht met de goddelijke gemeenschap. Als een individu zich bij de Qumran-

gemeenschap aansloot stond dit gelijk aan het ontvangen van het hemelse lidmaatschap.194 

In de volgende passage beginnen de tekenen van Gods plan al duidelijk te worden ten aanzien van het 

onderscheid dat wordt gemaakt tussen hen die wel en hen die niet deelnemen aan de inauguratie om 

gevormd te worden als zonen van het licht. 

§3.3.3 De ceremonie van het verbond 1QS I.I8b-III.12  

Wanneer zij toetreden in het verbond; de priesters en de Levieten zullen19 zegenen de God van de  

redding en al hun daden van trouw, en allen …195 

 
22bEn de levieten verhalen23 de ongelijkheden van de kinderen van Israël, en al hun schuldige  

overtredingen, en hun zonden gedurende de heerschappij24 van Belial [en allen] die toetreden 

in het verbond bekennen na hen en zeggen: ‘Wij hebben ongerechtigheid begaan25[en 

overtreden,] we hebben gezon[digd] en ons slecht gedragen, wij [en] onze vad[ers] voor ons, 

waarin we gelopen hebben26 [in tegenstelling tot het verbond] van de waarheid en 

rechtvaardig[heid] Zijn oordeel over ons en onze vaders.196 

§3.3.4 Het verbond een vervolg                                                                                                        

Toetreden tot de gemeenschap betekende het aangaan van een verbond om God trouw te dienen. 

Zoals eerder al bemerkt kon worden is het concept van het verbond van fundamenteel belang voor de 

Qumran-gemeenschap en hierbij eigende de gemeenschap zich duidelijk een oudtestamentisch idee 

                                                           
191 Klawans, Josephus Theologies, 61. 
192 Nodet, review van Josephus and the Theologies of Ancient Judaism (door Klawans), 130. 
193 Hebreeën 3:8-11 16-19 en Numeri 13 samengevat staat hier dat het uitverkozene volk Israël niet kon 
deelnemen aan Gods rust omdat zij Hem ongehoorzaam waren. Zij kwamen namelijk tegen Hem in opstand 
want het volk Israël vertrouwde niet op God om het land Kanaän binnen te gaan. Daarom moest het volk 
sterven in de woestijn aangezien zij niet de verantwoordelijkheid namen om op Hem te vertrouwen zodat zij 
rust konden vinden.  
194 (1QS 8:4-6) Thiering, Redating the teacher of righteousness, 62. 
195 Community Rule, the Covenant Ceremony, geciteerd door Knibb, The Qumran Community, 82. De originele 
vertaling vanuit het Engels van dit citaat luidt als volgt: When they enter into the covenant the priests and the 
Levites shall19 bless the God of salvation and all the deeds of his faithfulness, and all… 
196 Community Rule, the Covenant Ceremony, geciteerd door Knibb, The Qumran Community, 83. De originele 
vertaling vanuit het Engels van dit citaat luidt als volgt: 22bAnd the Levites recount23 the iniquities of the 
children of Israel, and all their guilty transgressions, and their sins during the reign24 of Belial. [And all] those 
who are entering into the covenant confess after them and say: ‘We have committed iniquity 25  [and 
transgressed,] we have [sinned and acted wickedly, we [and] our [fath]ers before us, in that we have walked 26 
[contrary to the covenant] of truth and righteous [ness...]’ his judgement upon us and upon our fathers. 



  41 

toe.197 Uit 18b-19 valt te herleiden dat de gemeenschap zichzelf zag als het ware Israël. Dus de 

gemeenschap had – net als Israël – zijn eigen priesters en Levieten die dienstdeden tijdens hun 

ceremonies. Uit historisch oogpunt is het waarschijnlijk dat een substantieel aantal van degenen die de 

Qumran-gemeenschap vormden priesters en Levieten waren die ontevreden waren met de gang van 

zaken over religieuze aangelegenheden in Jeruzalem. De Qumran-gemeenschap wil symboliseren dat 

iedereen die tot hun verbond toetreedt zonen van het licht zijn en zich hiermee afzetten tegen alle 

zonen van de duisternis die niet tot het verbond behoren. Uit 22b-26 blijkt dat voor het toetreden in 

het verbond men moet bekennen gezondigd te hebben en het lijkt erop dat alleen bekering tot het 

verbond om bij de zonen van het licht te horen mogelijk is als er oprecht berouw betuigd wordt.  

§3.4 Een introductie in dualisme en de tweegeestenleer                                                                 

De ceremonie van het verbond vertoont een sterke mate van dualisme omdat men óf een zoon van het 

licht is en dus tot het verbond behoort óf men is een zoon van de duisternis waarbij men dus niet tot 

het verbond behoort. Hier valt dus goed waar te nemen dat het verbond en de tweegeestenleer sterk 

in elkaar verwikkeld zitten. God is dus volledig verantwoordelijk voor de dualistische wereld van goed 

en kwaad. Echter, dit is geen absolute vorm van dualisme198 want het kwade is geen autoritaire entiteit 

met zelfbeschikking omdat God volledige soevereine en omnipotente macht heeft over alle dingen.199 

Wat goed valt op te merken in de uitgebreide passage in sectie §3.4.1 vanaf regel 17b met betrekking 

tot de tweegeestenleer is dat God verantwoordelijk is voor het bestaan in mensen van zowel een 

zuivere als een onreine geest – ofwel de geest van de waarheid en de geest van het onrecht. Al het 

slechte gedrag van mensen wordt bepaald door de heer van het duister en ondanks dat dit allemaal 

onderdeel is van Gods plan lijkt de kwade heerschappij van Belial in dit aardse rijk te overheersen.200 

De overhand van Belial maakt het noodzakelijk dat er een bewustzijn bij mensen komt – in de vorm 

van de verbondsceremonie – dat zich richt op het van nature onrein zijn van de mensen. 201 De 

                                                           
197 Knibb, The Qumran Community, 84. 
198 Boccaccini, Parting of the Ways, 61. en Knibb, The Qumran Community, 85. In het bespreken van dualisme is 
het cruciaal om te ontleden of, en in welke mate God vertegenwoordigd is in het kwade en dus het zondige 
gedrag van mensen. Klawans beweert dat Josephus’ Essenen geloven dat zondaars voorbestemd zijn om te 
zondigen. Klawans, Josephus Theologies, 27. God stuurt de heer van het duister aan en God is op die manier 
vertegenwoordigd in het kwade waarbij de menselijke keuzevrijheid in het geding komt. Echter, Urbach schetst 
een situatie waarin dualisme als doel heeft om de bron van het kwade te scheiden van het goede. Urbach, The 
sages, 264. Op deze manier lijkt de predestinatieleer alleen stand te kunnen houden wanneer het zondige gedrag 
van mensen door een duistere kracht beïnvloed wordt. Echter, op basis van deze redenatie valt wellicht te 
ontdekken dat dit ten koste gaat van Gods almachtige en soevereine macht omdat Hij niet betrokken is in het 
kwade. 
199 Boccaccini, Parting of the Ways, 62. 
200 1QS 1.18a - verbondsceremonie. Toch beargumenteert Hempel dat de invloed van Belial beperkt is door de 

daad van zegening en door het vertellen van Gods rechtvaardige en krachtige daden die volgen in de 

verbondsceremonie. (1QS: 1.18b-20) Hempel, The Community Rules, 69. Elders in de verbondsceremonie worden 

de tijdelijke aspecten van de heerschappij van Belial benadrukt (1QS 1:6b). Hempel, The Community Rules, 85. 

Echter, het is wellicht juist deze tijdelijkheid die Belial in dit vergankelijke leven op aarde krachtig zou kunnen 

maken.   
201 Stil gestaan zou moeten worden bij de discussie over onreinheid en zonden. Er zijn twee afbakeningen voor 
zonden te onderscheiden namelijk de primaire en de secundaire. De innerlijke man is de primaire afbakening en 
de uiterlijke man (het vlees) is de secundaire afbakening. Het vlees draagt niet de werkelijke schuld maar is 
verontreinigd als gevolg van innerlijke zonde. Volgens (1QS 3:6-9) en (1QS 4:18-22) zijn er ook twee verschillende 
instrumenten voor de zuivering van zondes. De innerlijke man wordt gezuiverd door de juiste geesteshouding 
(1QS 3:6-9) en de uiterlijke man (het vlees) door middel van water (1QS 4:18-22). De kracht van deze 
verschillende reinigingen wordt ook duidelijk omdat in (1QS 3:6-9) water niet genoemd wordt en omdat in (1QS 
4:18-22) de geest niet genoemd wordt. Het feit dat morele zonde het vlees ritueel kan verontreinigen betekent 



  42 

verbondsceremonie is een soort zuiveringsproces waarbij leden die tot Gods verbond gaan behoren 

vrij kunnen worden van de onreinheid waar deze wereld onderhevig aan is.202  

De tweegeestenleer is een zeer essentiële lering uit de gemeenschapsregel en het vormt de basis voor 

het onderscheid tussen hen die wel en hen die niet tot het verbond behoren. God lijkt zowel controle 

over het goede als het kwade te hebben maar in het laatste geval dan wel door middel van de heer 

van het duister. Omdat Gods plan een deterministische intonatie heeft is dit uiteraard relevant voor 

de discussie in dit hoofdstuk omtrent de vrije wil en vooral de predestinatieleer.  

§3.4.1 De tweegeestenleer – de leringen van de gemeenschap 1QS III.15-25  

Van de God van Kennis komt alles wat is en zal zijn. Voordat zij bestonden stelde Hij hun plannen vast16,  

en wanneer ze ontstaan zullen zij hun werk voltooien volgens hun instructies in 

overeenstemming met Zijn glorieuze plan, en zonder iets te veranderen. In Zijn hand17 zijn de 

wetten van alle dingen, en Hij steunt hen in al hun zorgen. Hij heeft de mens geschapen om te 

heersen18 over de wereld en Hij heeft twee geesten aan hen toegewezen zodat zij hiernaar 

mogen wandelen tot aan de aangewezen tijd van Zijn visitatie; het zijn de geesten19 van 

waarheid en onrecht. Uit een bron van licht komen de generaties van de waarheid, uit een put 

van duisternis komen de generaties van de duisternis20. Controle over de zonen van 

rechtvaardigheid ligt in de handen van de prins van het licht, en ze zullen lopen in de wegen 

van het licht; complete controle over de zonen van onrecht ligt in de handen van de engel21 

van het duister, en ze zullen lopen naar de wegen van de duisternis. Het is door de engel van 

het duister dat al de zonen van rechtvaardigheid dwalen,22 en al hun zonden, de 

ongerechtigheden, hun schuld, en hun daden van overtreding onder zijn controle23 in de 

mysteries van God tot Zijn tijd. Al hun kwellingen en hun tijden van angst worden tot stand 

                                                           
dat onreinheid en zonde niet geheel gescheiden kunnen worden. Het vlees kan dus als gevolg van zondingen 
onrein worden maar dat betekent niet dat het vlees in zichzelf onrein is (of rein). Thiering, Redating the teacher 
of righteousness, 67. In dit beeld zou bevestigt kunnen worden dat niet alle zonden noodzakelijkerwijs onreinheid 
met zich meebrengen maar wel wordt onreinheid beschouwd als een natuurlijke onontwijkbare staat voor de 
mens gebaseerd op de reinheids- en regelvoorschriften uit de Torah. Himmelfarb, Between Temple and Torah, 
136. In een staat van onreinheid is het bijvoorbeeld nutteloos om een heiligdom of altaar te betreden omdat 
contact met het goddelijke in een staat van onreinheid ruis op de lijn met zich kan meebrengen. Dat wil 
simpelweg zeggen dat een mens niet met God in het reine kan treden wanneer hij zelf onrein is. Echter, het is 
nog steeds zo dat onreinheid geen teken is van enige vorm van moreel gebrek. Himmelfarb, Between Temple and 
Torah, 138. 
202 ‘’Door toedoen van de engel van de duisternis zijn het de zonen van de gerechtigheid die afdwalen, en al hun 
zonden, hun ongerechtigheden, hun tekortkomingen en hun opstandige daden zijn onder zijn heerschappij, 
overeenkomstig de geheimen van God tot aan zijn tijd; en al hun straffen en hun perioden van verdriet worden 
veroorzaakt door de heerschappij van zijn vijandschap; en al de geesten van hun lot laten de zonen van het licht 
vallen. Maar de God van Israël en de engel van de waarheid staan alle zonen van het licht bij’’. (1QS 3:21-25). De 
Qumranieten, geciteerd door Boccaccini, Parting of the Ways, 64. De originele vertaling vanuit het Engels van dit 
citaat luidt als volgt: ‘’Due to the angel of darkness all the sons of justice stray, and all their sins, their iniquities, 
their failings and their mutinous deeds are under his dominion in compliance with the mysteries of God, until his 
moment: and all their punishments and their periods of grief are caused by the dominion of his enmity; and all 
the spirits of their lot cause the sons of light to fall. However, the God of Israel and the angel of his truth assist 
all the sons of light’’. En zie daarnaast ‘’Degene die zich niet bij de gemeenschap aansluit zal niet rein worden 
door de daden van verzoening, noch zal hij worden gezuiverd door de reinigende wateren, noch zal hij heilig 
worden gemaakt door de zeeën of rivieren, noch zal hij worden gezuiverd door al het water van wassingen. 
Verontreinigd, verontreinigd zal hij zijn’’ (1QS II.25b-III. I2, 5-6ab) Community Rule, the Covenant Ceremony, 
geciteerd door Knibb, The Qumran Community, 94. De originele vertaling vanuit het Engels van dit citaat luidt als 
volgt: ‘’He shall not be counted. He shall not be made clean by atonement, or purified by waters for purification, 
or made holy by seas 17  and rivers, or purified by any water for washing. Unclean, unclean shall he be.’’ 



  43 

gebracht door zijn heerschappij van haat,24 en de geesten van zijn lot203 laten de zonen van het 

licht struikelen. Maar de God van Israël en Zijn engel van de waarheid helpen al25 de zonen van 

het licht.204  

§3.4.2 Dualisme een vervolg 

De overtuiging of het geloof dat er een conflict is tussen twee tegenovergestelde krachten in deze 

wereld van goed en kwaad wordt dualisme genoemd. Echter, het is dus zo dat het dualisme van de 

gemeenschapsregel niet absoluut is aangezien er geen onafhankelijk bestaan wordt toegeschreven aan 

het principe van het kwaad. Dus aan de ene kant wordt er gezegd dat God zowel de geesten van het 

licht als de duisternis heeft gecreëerd (d.w.z. de geesten van waarheid en onrecht; zie III.25). Aan de 

andere kant wordt er gezegd dat God een einde zal maken aan het bestaan van onrecht en dat daarna 

de waarheid voor eeuwig zal heersen.205(IV.18b-23a) De dualistische overtuigingen van de 

gemeenschap zou in nauw verband moeten worden gezien met de verwachting dat God zal gaan 

interveniëren in de wereld om het kwade te vernietigen en om een nieuw tijdperk in te luiden waarbij 

Zijn heerschappij onomstreden is. God is dus verantwoordelijk voor het bestaan van zowel goed als 

kwaad waarbij Hij zelf soevereiniteit of omnipotente macht over alle dingen houdt. Echter, het blijft 

relevant om te examineren of en in hoeverre God betrokken is bij het aansturen van de zondige daden 

van mensen door middel van de heer van het duister. Het verbond, de tweegeestenleer en het 

inherente dualisme staan in nauw verband met elkaar en uiteindelijk staat al vast dat het kwade niet 

een entiteit is met enige vorm van zelfbeschikking maar dat God het kwade in het leven geroepen lijkt 

te hebben zodat het goede een referentiepunt heeft en het kwade dus ook waarde krijgt. Als er geen 

pijn en lijden zouden zijn dan zou er ook geen impuls kunnen ontstaan voor het streven naar vrijheid 

en verlossing. Dus ondanks dat het goede in zichzelf het kwade niet nodig heeft om te kunnen bestaan 

en andersom wel heeft het kwade dus wel een functie. Als hierbij ook nog de eschatologische 

verwachting206 in acht wordt genomen dat vaststaat dat de zonen van het licht de zonen van de 

                                                           
203 Buiten de centrale kolommen (1QS 5-9) verwijst ‘’lot’’ vrijwel uitsluitend naar tegengestelde krachten, zowel 

op menselijk als kosmisch niveau, met uitzondering van 1QS 4:26. In 1QS 5-9 wordt de term daarentegen gebruikt 

in de context van interne besluitvormingsstructuren binnen de gemeenschap. Hempel, The Community Rules, 

65. 
204 Community Rule, the Covenant Ceremony, geciteerd door Knibb, The Qumran Community, 94. De originele 
vertaling vanuit het Engels van dit citaat luidt als volgt: From the God of knowledge comes everything that is 
and will be. Before they existed he fixed all their plans, 16 and when they come into existence they complete 
their work according to their instructions in accordance with his glorious plan, and without changing anything. 
In his hand 17  are the laws for all things, and he sustains them in all their concerns. He created man to rule 18  
the world, and he assigned two spirits to him that he might walk by them until the appointed time of his 
visitation; they are the spirits 19  of truth and of injustice. From a spring of light come the generations of truth, 
and from a well of darkness the generations of injustice. 20  Control over all the sons of righteousness lies in the 
hand of the prince of lights, and they walk in the ways of light; complete control over the sons of injustice lies 
in the hand of the angel 21   of darkness, and they walk in the ways of darkness. It is through the angel of 
darkness that all the sons of righteousness go astray,22  and all their sins, their iniquities, their guilt, and their 
deeds of transgression are under his control 23  in the mysteries of God until his time. All their afflictions and 
their times of distress are brought about by his rule of hatred, 24   and all the spirits of his lot make the sons of 
light stumble. But the God of Israel and his angel of truth help all 25  the sons of light. 
205 Knibb, The Qumran Community, 95. 
206 De dode zeerollen hebben een aanzienlijke hoeveelheid van voorheen onbekende teksten toegevoegd aan de 
verloren gegane oude Joodse apocalypsen. Armin Lange, ‘’Apocalypse and Authoritative Literatures in Second 
Temple Judaism’’ in Reimagining Apocalypticism: Apocalyptic Literature in the Dead Sea Scrolls and Related 
Writings, ed. Lorenzo DiTommaso (Atalanta: SBL Press, 2023), 143-156. Joodse apocalyptiek en de Qumran-
bibliotheek hebben het onderzoek naar de dode zeerollen vanaf het begin beziggehouden en het is niet 
ongebruikelijk om naar de auteurs van de rollen te verwijzen als ‘’een apocalyptische gemeenschap’’ of 
‘’priesterlijke apocalyptici’’ maar deze terminologie is wel van nature onderhevig aan een bepaalde 



  44 

duisternis zullen overwinnen (IV.18b-20a) kan worden gesteld dat in de leer van de Qumran-

gemeenschap een erg predeterministische toon valt op te merken.  

§3.4.3 De tweegeestenleer 

In (III.15b) komt een duidelijke blijk van predestinatie of predeterminisme naar voren want er staat 

“Voordat zij bestonden stelde Hij hun plannen vast’’. Verder verhaalt dit stuk over de natuur van de 

mens waarbij de overtuiging is dat er twee tegenovergestelde krachten zijn in deze wereld namelijk de 

geest van de waarheid en de geest van het onrecht. Mensen zijn onder invloed van één van beide 

geesten en het gedrag dat mensen erop nahouden en de toekomstige bestemming van individuen 

hangt af van welke geest in hen domineert. Echter, zij aan zij met dit idee dat mensen dus één van beide 

geesten krijgen toegewezen is de overtuiging dat mensen beïnvloed worden door beide geesten en op 

deze manier wordt een poging gedaan om rekening te houden met het feit dat mensen een mix vormen 

van zowel goed als kwaad.207 Dus er wordt gezegd dat het slechte gedrag van de rechtvaardigen wordt 

veroorzaakt door de engel van de duisternis (III.21-25a) en elders wordt er gezegd dat de twee geesten 

strijden in de harten van de mensen en dat het gedrag van een mens proportioneel goed of kwaad is 

aan de hand van welke geest in hem overheerst.208 (IV.23b-25a; IV.15-18a)  

De volgende uitgebreide passage is relevant om te citeren omdat hierbij de radicale oppositie tussen 

goed en kwaad duidelijk wordt en de vraag is in hoeverre dit is voorzien door God. Daarnaast wordt de 

al vaststaande verwachting uitgesproken dat het goede en de waarheid voor eeuwig zullen heersen. 

Hierdoor kunnen deze beide elementen worden betrokken in de analyse naar de predestinatieleer.  

§3.4.4 De twee geesten: Het einde van het onrecht 1QS IV.15-26b 
IV.15 De geschiedenis van al de zonen van mensen bestaat uit deze twee geesten: in hun twee klassen al  

hun gastheren in hun generaties hebben een erfelijkheid en in hun wegen lopen ze. Al hun 

werk16 dat zij doen (wordt gedaan) in relatie tot hun (twee) klassen, dit is afhankelijk van het 

groot of klein zijn van diens erfelijkheid, voor alle tijden tot in de eeuwigheid. Want God heeft 

ze gevestigd in twee gelijke delen tot de laatste tijd,17en heeft eeuwige vijandigheid geplaatst 

tussen de twee klassen. Een gruwel voor de waarheid zijn de acties van onrecht, een gruwel 

                                                           
ongrijpbaarheid wat kenmerkend is voor eerdere en recentere behandelingen van dit onderwerp. Dit is deels te 
wijten aan het debat over de betekenis van de termen ‘apocalyptiek’ en ‘apocalyptisme’. Sommige geleerden 
beperken het adjectief ‘apocalyptisch’ tot alleen literaire apocalypsen. Anderen zijn van mening dat de 
sektarische Qumran-teksten ideeën delen met apocalypsen en dat er onderscheid moet worden gemaakt tussen 
het literaire genre ‘apocalyps’ en de kernideeën die ze delen met teksten die geen apocalypsen zijn. De laatste 
visie die overigens door veel geleerden wordt aangehangen verklaart inderdaad de onmiskenbare verwantschap 
tussen centrale begrippen die kenmerkend zijn voor apocalypsen en specifieke ideeën die door de Qumran-
teksten worden uitgedrukt. Devorah Dimant, ‘’Qumran and the Apocalyptic’’ in Reimagining Apocalypticism: 
Apocalyptic Literature in the Dead Sea Scrolls and Related Writings, ed. Lorenzo DiTommaso (Atalanta: SBL Press, 
2023), 129-142. 
207 Knibb, The Qumran Community, 85. En daarnaast refereert Boccaccini aan drie individuen waarbij hun 
spirituele kenmerken worden ontdekt door fysieke inspectie. De eerste ‘’heeft met zijn geest zes delen in het 
huis van het licht en drie delen in de put van [de duisternis]’’; De tweede ‘’heeft met zijn geest acht delen in het 
huis van [de duisternis] en één deel bevindt zich in het huis van het licht’’; van de derde ‘’zijn geest heeft acht 
delen [in het huis van het licht] en één [in het huis van de duisternis]. Deze invalshoek maakt duidelijk dat ook 
de rechtvaardigen een portie kwaad in zich mee kunnen dragen en op deze manier kunnen de eventuele zonden 
van de zonen van het licht worden verantwoord. (4Q186) Boccaccini, Parting of the Ways, 63. De Qumranieten, 
geciteerd door Boccaccini, Parting of the Ways, 63. De originele vertaling vanuit het Engels van dit citaat luidt als 
volgt: of the first ‘’his spirit has six (parts) in the house of light and three in the pit of darkness’’; of the second, 
‘’his spirit has eight parts in the house [of darkness] and one in the house of light’’; of the third, ‘’his spirit has 
eight parts [in the house of light] and one [in the house of darkness]’’ (cf. 4Q561). 
208 Knibb, The Qumran Community, 95. 



  45 

voor het onrecht zijn al de wegen van de waarheid; er is een vurige18 strijd tussen al hun 

principes, want ze lopen niet samen. Maar God in Zijn mysterieuze inzicht en glorieuze wijsheid 

heeft toegewezen een eind aan het bestaan van onrecht, en op de aangewezen tijd19 van de 

visitatie zal Hij het voor goed vernietigen. Dan zal de waarheid in de wereld verschijnen voor 

altijd, want hij heeft zichzelf verontreinigd in de wegen van het kwade gedurende de regering 

van onrecht tot20 de tijd die bepaald is voor het oordeel. Dan zal God door Zijn waarheid de 

daden van de mensen zuiveren en Hij zal voor zichzelf het gestel van de mens verfijnen waarbij 

Hij alles van de geest van onrecht verwijderd21 in zijn vlees, en hem zuiveren door de geest van 

heiligheid van elke slechte actie. En Hij zal op hem sprenkelen de geest van de waarheid als 

water voor zuivering (om te verwijderen) alle gruwelheden van valsheid waarin hij zichzelf 

heeft verontreinigd22 door de geest van onzuiverheid zodat de rechtvaardige verstand mag 

hebben van de kennis van de Hoogste en de perfecte weg in de wijsheid van de zonen van de 

hemel. Want zij zijn het die God gekozen heeft voor het eeuwige verbond,23 en tot hen zal al 

de glorie van Adam toebehoren. Er zal geen onrecht meer zijn en alle daden van bedrog zullen 

beschaamd worden. Totdat de geesten van de waarheid en onrecht strijden in de harten van 

de mensen,24 en zij lopen in wijsheid of in dwaasheid. In overeenstemming met een mens zijn 

erfelijkheid in waarheid en rechtvaardigheid, zodat hij onrecht haat; en in overeenstemming 

met zijn deel in het lot van onrecht gedraagt hij zich er slecht door en dus25 verafschuwt hij de 

waarheid. Want God heeft ze gevestigd in twee gelijke delen tot het verordende einde en de 

vernieuwing.209  

§3.4.5 De tweegeestenleer een vervolg 

Alle menselijke acties worden dus uitgevoerd onder invloed van óf de geest van de waarheid óf de 

geest van het onrecht. Ook hier valt een mix op te merken tussen de beide geesten in een mens (IV.15-

18a), en het karakter van hun acties hangt af van welke geest (in een mens) dominant is (23b-25a). Dus 

God heeft in de mens twee geesten geplaatst in gelijke delen (16b): De Hebreeuwse uitdrukking 

hiervoor komt voor in Exodus 30:34. Het wordt hier blijkbaar gebruikt om een indicatie te geven dat 

beide geesten invloed uitoefenen op een mens in dit leven, hoewel de beschrijving van dit aardse leven 

                                                           
209 Community Rule, the Covenant Ceremony, geciteerd door Knibb, The Qumran Community, 101. De originele 

vertaling vanuit het Engels van dit citaat luidt als volgt: iv.15 The history of all the sons of men is constituted by 
these (two spirits): in their (two) classes all their hosts in their generations have an inheritance, and in their 
ways they walk. All the work 16 which they do is (carried out) in relation to their two (classes), depending on  
whether a man's inheritance is great or small, for all the times of eternity. For God has established them in 
equal parts until the last time, 17 and has put eternal enmity between their (two) classes. An abomination to 
truth are the actions of injustice, and an abomination to injustice are all the ways of truth; there is a fierce 18 
struggle between all their principles, for they do not walk together. But God in his mysterious insight and 
glorious wisdom has assigned an end to the existence of injustice, and at the appointed time 19 of the visitation 
he will destroy it for ever. Then truth will appear in the world for ever, for it has defiled itself in the ways of 
wickedness during the reign of injustice until 20 the time decreed for judgement. Then God will purify by his 
truth all the deeds of man and will refine for himself the frame of man, removing all spirit of injustice from 
within 21 his flesh, and purifying him by the spirit of holiness from every wicked action. And he will sprinkle 
upon him the spirit of truth like waters for purification (to remove) all the abominations of falsehood (in which) 
he has defiled himself 22 through the spirit of impurity, so that the upright may have understanding in the 
knowledge of the Most High and the perfect of way insight into the wisdom of the sons of heaven. For it is they 
whom God has chosen for the eternal covenant, 23 and to them shall all the glory of Adam belong. There shall 
be no more injustice, and all the deeds of deceit shall be put to shame. Until now the spirits of truth and 
injustice struggle in the hearts of men, 24 and they walk in wisdom or in folly. According to a man's inheritance 
in truth and righteousness, so he hates injustice; and according to his share in the lot of injustice he acts 
wickedly through it and so 25 loathes truth. For God has established them in equal parts until the decreed end 
and the renewal. 



  46 

als ‘de heerschappij van Belial’ duidelijk maakt dat de geest van het onrecht in dit leven hier op aarde 

de bovenhand heeft.210 Dit is belangrijk om te vermelden omdat een omgekeerde situatie plaats zal 

gaan vinden wanneer God intervenieert in de wereld om het nieuwe leven te inaugureren. Deze 

interventie is beschreven in (18b-23a). Ook hier valt weer op te merken dat dualisme, de 

tweegeestenleer en de predestinatieleer met elkaar verweven zijn. Het gaat om een contrast tussen 

licht en duisternis waarbij er een zekerheid is dat met Gods visitatie het onrecht voorgoed vernietigd 

zal worden en dat er een eeuwig tijdperk ingeluid zal worden waarin de waarheid zal heersen. Deze 

zekerheid van Gods visitatie is dus een vorm van predestinatie waarin Hij het kwade zal vernietigen en 

het goede zal laten heersen waarbij God op voorhand al kennis heeft over de daden van de mensen 

voor alle tijden (25b). Omdat de visitatie te maken heeft met de verwoesting van het kwade in de door 

God gecreëerde dualistische wereld alsmede de door God op voorhand bekende deugdelijke of zondige 

daden van zowel de zonen van het licht als de zonen van de duisternis neigt deze eschatologische 

visitatie zelfs naar dubbele predestinatie.  

§3.4.6 De tweegeestenleer en dualisme inherent aan Gods vooropgezette plan 

In de gemeenschapsregel komt net als in het Oude Testament het terugkeren en naleven van de 
wetten van Mozes terug.211  Alleen God is verantwoordelijk voor het bestaan van goed en kwaad en 
van Hem komt alles wat is en zal zijn. Voordat zij bestonden stelde Hij hun plannen vast en alles gaat 
volgens Zijn glorieuze plan.212 Echter, ondanks deze radicale oppositie tussen goed en kwaad is er zoals 
gezegd geen sprake van absoluut dualisme waarin goed en kwaad gelijkwaardig aan elkaar zijn. Zoals 
hiervoor reeds is behandeld laat God het kwade bestaan en het kwade heeft zelfs de overhand op 
aarde maar dit is enkel het geval door Gods ultieme wil.213 Alle zonen van het licht die tot het verbond 
behoren zouden het goede moeten liefhebben en het kwade moeten verafschuwen.214 Er wordt door 
God een radicale, onverenigbare antithetische tegenstelling gecreëerd tussen goed en kwaad in de 
vorm van de geest van de waarheid en de geest van het onrecht.215 Terwijl Gods omnipotente macht 
het mogelijk maakt dat de twee onverenigbare geesten in de mensen geplaatst worden blijft het 
natuurlijk van belang in overweging te nemen in hoeverre God vertegenwoordigd is in de uitvoering 
van slechte daden of gedachtes van mensen en dus in welke mate God de heer van het duister 
aanstuurt. 
 
Want het is de heer van het duister die het zondige gedrag van de mensen aanstuurt waarbij God 
alsnog openlijk partij kiest voor het goede en Hij zal afkeer hebben van het kwade216 en Hij zorgt ervoor 
dat aan het einde der tijden het kwade volledig vernietigt wordt217 en dat het goede en de waarheid 
voor altijd zullen heersen.218 Ook heeft God voorbestemd dat er in ieder mens twee geesten geplaatst 
worden219 en welke attributen behoren tot de zonen van het licht en welke attributen behoren tot de 

                                                           
210 De verbondsceremonie 1QS I.I6.III.12 regel 18a en 23b-24 en de jaarlijkse vernieuwing van het verbond 1QS II. 
I9-25a regel 19a 
211 VIII.15-16a en CD v.21-VI.1a, Knibb, The Qumran Community, 95. doelstellingen van de gemeenschap 2b-3.  
212 1QS III.15b-16 tweegeestenleer – leringen van de gemeenschap 
213 “En jij [God] heeft de duivel gecreëerd voor de put, engel van haat; zijn heer[schappij] is duisternis, zijn raad 
is voor het kwade en de goddeloosheid’’. (1QM 13:11) ‘’ De Qumranieten, geciteerd door Boccaccini, Parting of 
the Ways, 61. De originele vertaling vanuit het Engels van dit citaat luidt als volgt: ‘’And you [God] created 
Belial for the pit, angel of hatred: his [dom]inion is darkness, his counsel is for evil and wickedness’’.  
214 3b-7 en 9b-10 Doelen van de gemeenschap 
215 III. I3-iv.26 – regel 19a tweegeestenleer – leringen van de gemeenschap 
216 1QS III.15-IV. I – gerestaureerde regel 26 en IV.I tweegeestenleer – leringen van de gemeenschap.  
217 1QS IV.11b-14 - tweegeestenleer 
218 1QS IV.15-26 regel 20-22.  
219 1QS III.15-IV. I – regel 18en 25b tweegeestenleer – leringen van de gemeenschap 



  47 

zonen van de duisternis.220 Daarnaast heeft Hij in het bijzonder bepaald vanaf de baarmoeder wie zal 
zondigen en wie rechtvaardig zal zijn alsmede wie gered zal worden en wie verdoemd is.221 Dit laatste 
neigt sterk naar dubbele predestinatie. God zorgt dus met zijn vooropgezette en voorbestemde plan 
dat het kwade bestaat en zelfs dat het kwade hier op aarde de overhand lijkt te hebben (d.w.z. het rijk 
van Belial).222 Desalniettemin heeft God omnipotente en soevereine macht over alle dingen.223 Er 
zullen slechts een paar mensen gered worden en dit zijn de zonen van het licht die tot het verbond van 
de Qumran-gemeenschap mogen behoren door zich aan de voorgeschreven wetten te houden224 
tegenover eenieder die niet tot het verbond behoort en dus verdoemd is.225 
 

§3.5 Verantwoordelijkheid  

Zoals eerder vermeld draagt de uitverkiezing van het volk Israël een bepaalde tweeledigheid in zich 
mee. Israël is niet alleen het uitverkozene volk dat het verbond via Mozes door God in ontvangst mocht 
nemen maar het volk droeg ook een bepaalde verantwoordelijkheid om het verbond goed uit te 
voeren.226 Zoals net genoemd zijn er veel attributen die toegeschreven kunnen worden aan de zonen 
van het licht dan wel de zonen van de duisternis. Echter, het is ook belangrijk om te vermelden dat 
veel secties in de gemeenschapsregel in de Nederlandse vertaling het woordje ‘vrijwillig’ bevatten. 
Eenieder die vrijwillig Gods statuten zal waarborgen en zich vrijwillig zal schikken naar Gods waarheid 
om tot het verbond te behoren krijgt toegang tot Gods verbond.227 Daarnaast kan eenieder tot het 
verbond behoren wanneer hij vrijwillig afstand doet van het kwade en vrijwillig boetedoening doet om 
tot de gemeenschap te bekeren.228 Ondanks deze naar keuzevrijheid neigende overtuigingen is er net 
eveneens geconstateerd dat Gods glorieuze ontwerp vaststaat, Hij soevereine en omnipotente macht 
heeft over alle dingen en in het bijzonder dat vaststaat wie zal zondigen en wie rechtvaardig zal zijn.229 

                                                           
220 1QS IV.2-14 – regel IV.2 – 8 dit zijn attributen/attitudes/gedragingen die behoren tot de zonen van het licht 

en regel IV.9-11 zijn attributen/attitudes/gedragingen die behoren tot de zonen van de duisternis – De 

tweegeestenleer hun wegen en hun visitatie  
221 1QH 7[= 15]:17-21 1QM 13.12-16 
222 Verbondsceremonie 1QS I.I6-III.I2 regel 17-18a en regel 23-24a 
223 Boccaccini, Parting of the Ways, 62. Een compromisloze nadruk op Gods omnipotentie leidt de sektariërs 
ertoe alle dingen, zelfs het kwade, toe te schrijven aan God. Wellicht is hierin een parallel te ontdekken over 
Gods identiteit in het Nieuwe Testament Hebreeën 2 inleiding – Het centrale thema van deze brief is Gods 
soevereine macht over alles. Hoewel er angst en ellende heerst in de wereld en deze alleen nog maar zullen 
toenemen, heeft God alle macht in handen. De mensen die op Hem vertrouwen hebben dan ook niets te vrezen. 
224 1QHa 7.17-18 – dus het naleven van de wetten van Mozes en de profeten zoals dat wordt benadrukt in de 
gemeenschapsregel. 
225 1QS 10:19 en 1QS 3:4-5 
226 Nodet, review van Josephus and the Theologies of Ancient Judaism (door Klawans), 130. En Klawans, Josephus 
Theologies, 90. 
227 1QS 1.1 -15 regel 7b, 11b en 12a – de doelen van de gemeenschap. Daarnaast komt dit terug in de bindende 
gelofte 1QS v.7b-20a regel 8a en 10a, de organisatie van het leven van de gemeenschap 1QS v.20b-VI. 8a regel 
21b en 22 en daarnaast in de toelating van nieuwe leden 1QS VI.13b-23 regel VI.13. Hierin schuilt de paradox van 
Qumrans visie op verlossing: hoewel de zonen van het licht er vrijwillig voor kiezen om tot het verbond te 
behoren om zo gered te worden is het feit dat zij dat doen op zichzelf al een uitdrukking van de 
allesoverheersende genade van God, wiens soevereine besluit over zowel de geredden als de verdoemden 
beschikt. Het duidelijke (pre)determinisme van de Qumran-sekte in relatie tot historische en kosmische 
gebeurtenissen dient fundamenteel alleen om deze eeuwige voorbestemming van de uitverkorenen te 
versterken en te bevestigen. Gurtner, This World and the World to come, 244. 
228 1QS v. I-7a regel V. Ia en 6a principes die het leven van de gemeenschap regeren 
229 ‘’Ik weet dat elke geest door uw hand gevormd is, [en al zijn arbeid] hebt u al gevestigd voordat u hem schiep. 
Hoe kan iemand uw woorden veranderen? U, u alleen, hebt de rechtvaardige mens geschapen … Maar de 
goddelozen hebt u geschapen voor de tijd van toorn, van de moederschoot af hebt u hen voorbestemd voor de 
dag van de vernietiging’’(1QH 7[= 15]-17-21). De Qumranieten, geciteerd door Boccaccini, Parting of the Ways, 
64. De originele vertaling vanuit het Engels van dit citaat luidt als volgt: ‘’I know that every spirit is fashioned by 



  48 

Het valt niet aan de indruk te onttrekken dat uit deze tegenstelling logischerwijs de vraag voortvloeit 
wat het nut is van het doen van inspanningen om de goede deugden en attitudes na te streven zoals 
God deze heeft bedoeld voor de zonen van het licht230 als het toch al vaststaat wie rechtvaardig zal zijn 
en wie zondig. Het kan wel degelijk uitmaken, want wat weerhoudt ons ervan te betuigen dat God een 
oprechte bekering tot de juiste, rechtvaardige en naar waarheid strevende houding die hoort bij de 
zonen van het licht niet voorbestemd kan hebben en eveneens dat Hij de dwaling naar de duistere en 
onrechtvaardige houding van de zonen van de duisternis231 niet kan hebben voorbestemd?232  
 

§3.6 Het gekozene volk en bekering 

Het moge duidelijk zijn dat de lezer inmiddels bekend is dat er bij de uitverkiezing van Israël acht op 
geslagen moet worden dat dit niet hetzelfde betekent als redding of predestinatie. Zodoende heeft dit 
hoofdstuk uiteengezet dat ondanks dat in Gods glorieuze plan alles is berekend en voorbestemd de 
selectieve groep die tot het verbond van de Qumran-gemeenschap zullen behoren zich bewust en 
vrijwillig aan de wetten van Mozes dienen te houden.233 Het concept van de vrije wil wordt daarom 
over het algemeen beschouwd als een van de grote verworvenheden binnen het Jodendom.234 Dus de 
leden van de Qumran-gemeenschap beleden te behoren tot een nieuw verbond235 gebaseerd op de 
wet van Mozes en de profeten maar in het Bijbelse denken is het begrip van het verbond 
onafscheidelijk met dat van het gekozene volk: De geboorte van Israël staat dus gelijk aan de 
uitverkiezing. Anderzijds, wanneer een volwassene zich aansloot bij de Qumran-gemeenschap speelde 
hij een persoonlijke en actieve rol om één van Gods uitverkorenen te worden.236 Eigenlijk valt hieruit 
wellicht te concluderen dat de uitverkiezing van Israël door God inderdaad niet hetzelfde blijkt te zijn 
als Gods redding. De Qumran-gemeenschapsregel stelt heel duidelijk dat door bewustwording van 
onreinheid, oprechte bekering237 en het in stand houden van de wet van Mozes238 men tot Gods 
verbond kan behoren. Door de uitverkiezing geeft God blijk aan Israël dat het gered kan worden maar 
de uitverkiezing betekent dus niet hetzelfde als al gered zijn. 
 

                                                           
your hand, [and all its travail] you have established even before creating him. How can anyone change your 
words? You, you alone, have created the just man .… But the wicked you have created for the time of wrath, 
from the womb you have predestined them for the day of annihilation’’. 
230 1QS IV.2-14 – regel IV.2 – 8 dit zijn attributen/attitudes/gedragingen die behoren tot de zonen van het licht. 

De twee geesten: hun wegen en hun visitatie 
231 1QS IV.2-14 – regel IV.9-11 – dit zijn attributen/attitudes/gedragingen die behoren tot de zonen van de 
duisternis. De twee geesten: hun wegen en hun visitatie   
232 Overigens blijft het ook een interessante discussie in hoeverre de heer van het duister het zondige gedrag 
van mensen beïnvloed, veroorzaakt en voorbestemd. Het lijkt zo te zijn dat het kwade alleen kan bestaan 
omdat het in Gods macht ligt om alles wat gecreëerd is te ontdoen van het kwade maar Hij kiest ervoor om dit 
(nog) niet te doen. Ondanks dat God het kwade ‘laat’ bestaan verafschuwt Hij het. De mogelijke zondige daden 
van mensen zouden beïnvloed, veroorzaakt en voorbestemd kunnen worden door de heer van het duister 
maar dit schijnt dan enkel mogelijk te zijn door Gods genade. De scriptie beredeneert namelijk vanuit de 
overtuiging dat God soevereine en omnipotente macht over alle dingen heeft zoals genoemd in bijvoorbeeld  
secties: §3.4, §3.4.2, §3.4.6 en §3.5. 
233 Toch behandelt de wijsheidsliteratuur van Qumran de Torah niet als een bron van wettelijke uitspraken. 
Collins, “The Transformation of the Torah,’’456. 
234 Flusser, Judaism Second Temple Period, 32. 
235 1QpHab. 2:3; CD 8:21, 35 
236 Schürer, History of Jewish people, 580. 
237 1QS I.16- III-. I2 regel 24-26 De ceremonie van het verbond  
238 1QS v.7b-20a regel 7b-8 De bindende eed  



  49 

§3.7 Conclusie 

De Qumran-gemeenschapsregel is één van de geselecteerde primaire bronnen die in deze scriptie is 
gekozen en het draagt met name in zich mee dat wie tot deze gemeenschap behoort door Gods genade 
kan worden afgezonderd van de zonen van de duisternis. Zoals in dit hoofdstuk besproken is gaan daar 
allemaal zuiveringsprocessen, morele standaarden, regels en (Mozaïsche)  wetten mee gepaard. Wie 
tot de gemeenschap behoort en wie eraan blijft toebehoren hoort bij de selecte groep die door Gods 
genade wordt gered en nu rijst de vraag in welke mate deze voorbestemde tendens kan worden 
aangeduid als predestinatie. De uitverkiezing van Israël (die door de Qumran-gemeenschap zo 
zorgvuldig en nauwkeurig mogelijk wordt toegepast en nageleefd – althans zoals geïnterpreteerd door 
de Qumran-gemeenschap) heeft bepaalde raakvlakken met de predestinatieleer zoals 
geconceptualiseerd in hoofdstuk 1. Predestinatie richt zich onder andere op wie zal zondigen en wie 
rechtvaardig zal zijn en het is vooraf bepaald dat de zonen van het licht degenen zijn die rechtvaardig 
zijn geweest en dus door Gods genade gered worden en dat eenieder die niet (met volle overtuiging) 
aan het verbond van de Qumran-gemeenschap heeft toebehoort zij zijn die hebben gezondigd en dus 
zonen van de duisternis zijn. Van belang hierbij is dat uiteraard alleen God weet waartoe eenieder zal 
zijn voorbestemd en daarnaast bepalen over het algemeen alle acties van mogelijke aspirant-leden 
uiteindelijk of zij tot de Qumran-gemeenschap behoren. Dan blijft overigens nog steeds de discussie in 
hoeverre deze acties waren voorbestemd of voortvloeiden uit de vrije wil, of dat er sprake was van een 
samensmelting tussen de twee. Dit doet denken aan de verschillende vormen van de compatibilisme-
leer zoals behandeld in secties: §1.8, §1.8.1 en §1.8.2. 
 
Daarnaast mag ook niet de verantwoordelijkheid die inherent is aan de uitverkiezing vergeten worden 
met het oog op het in stand houden van het verbond door het verkozene volk Israël. Het is mogelijk 
dat de Qumran-gemeenschap vond dat het verbond niet op een juiste en adequate manier werd 
uitgevoerd door de Joden uit Judea en Jeruzalem. Het hele idee van de Qumran-gemeenschap is dat 
de leden zelf een spirituele tempel vormden door als leden van de gemeenschap in een geestelijk 
lichaam met elkaar verbonden te zijn, wat als vervanging diende voor de onreine tempel in 
Jeruzalem.239 Als dit klopt valt er nog steeds niet te zeggen in welke mate de isolering naar de Khirbet 
Qumran voorbestemd was te (moeten) gebeuren of dat dit berustte op de keuzevrijheid van degenen 
die deelnamen aan deze isolatie. De overtuigende gedachte die aanwezig geweest zou kunnen zijn bij 
de schrijvers van de gemeenschapsregel en de trouwe leden van het Qumran-verbond is dat het zich 
afzet tegen de religieuze aangelegenheden in Judea en Jeruzalem. De isolering naar Khirbet Qumran 
kan dus een argument zijn voor de inherente verantwoordelijkheid die komt kijken bij de uitverkiezing 
aangezien de sekte zich expliciet afzet tegen hen die in hun ogen de zonen van de duisternis zijn. De 
Qumran-gemeenschap beschouwt zichzelf als degene die de ware interpretatie aan de wet geeft240 en 
zij horen bij de zonen van het licht. Het is overigens niet vreemd om een bepaalde verantwoordelijkheid 
te zien in het licht van keuzevrijheid of zelfs de vrije wil aangezien in het volgende hoofdstuk valt op te 
merken dat Rabbi Akiba betuigt dat een mens keuzevrijheid heeft en dat verantwoordelijkheid met het 
oog op consequenties van menselijke acties essentieel is. 
  
 
 
 

                                                           
239 Knibb, The Qumran Community, 131. 
240 Collins, “The Transformation of the Torah,’’456. 



  50 

4 - De Mishna en de rabbijnen 
Waar de hoofdstukken 2 en 3 zich hoofzakelijk specificeerden op het lot respectievelijk (dubbele) 

predestinatie in verhouding tot keuzevrijheid zijn het de rabbijnen uit de periode van de Tannaim die 

keuzevrijheid voornamelijk in verband brengen met de voorzienigheid. De basis voor het uitlichten 

van de zogeheten dicta’s is Mishna pirkei avot III, 16 waardoor toegelicht zal worden waarom enkel 

de rabbijnen uit de periode van de Tannaim en niet de rabbijnen behorende tot de periode van de 

Amoraim in dit hoofdstuk zullen worden besproken. De dicta’s bestaan uit uitspraken van bepaalde 

gebeurtenissen die in zich een bepaalde interactie bevatten tussen keuzevrijheid en voorzienigheid. 

Zodoende kan worden geanalyseerd in welke mate de twee concepten met elkaar kunnen worden 

verzoend en kan het de vraag beantwoorden in welke mate keuzevrijheid wordt geprefereerd ten 

opzichte van de voorzienigheid. 

Zoals eerder vermeld is de Mishna241 de schriftelijke vastlegging van de mondelinge leer242 zoals 

geopenbaard aan Mozes en in aanloop naar de vorming van de Mishna zijn het de rabbijnse 

geleerden243 uit de tijd  van de Tannaim244 die in deze periode actief waren en dus in hun leringen en 

manier van onderricht een bijdrage hebben geleverd aan het samenstellen van de Mishna.245 De 

                                                           
241 De Mishna is de vroegste verzameling van Tannaïtische tradities, georganiseerd in zes orders en drieënzestig 
traktaten waarbij de inhoud grotendeels wettelijk van aard is en volgens de rabbijnse traditie is rabbijn 
Yehudah ha-Nasi tussen 200-225 n.Chr. verantwoordelijk geweest voor het samenstellen van de Mishna. Toch 
is er vrijwel geen passage in de rabbijnse literatuur te vinden waaruit met zekerheid kan worden onttrokken in 
welke jaren of jaar de Mishna daadwerkelijk is geschreven of samengesteld. Sufrin, ‘’Glossary,’’ xviii. Naast de 
traditionele opvatting over de Mishna als een juridisch regelement hebben geleerden voorgesteld de Mishna te 
beschouwen als een diverse anthologie van eerdere rabbijnse bronnen of tradities. Gezien het geleidelijke 
proces van het samenstellen van de Mishna en de uiteenlopende bronnen waarop het is gebaseerd is het 
moeilijk om deze compilatie aan een enkele intentie toe te schrijven. Niettemin kan er binnen deze compositie 
een tendens geïdentificeerd worden om de terreinen van privaat- en burgerlijk recht verder uit te werken dan 
Bijbelse grondslagen. Yair Furstenberg, ‘’Rabbis as Legal Experts in the Roman East,’’ in The Routledge 
Handbook of Jews and Judaism in Late Antiquity, ed. Catherine Hezser (Londen New York: Routledge, Taylor 
and Francis Group, 2024), 185-202. 
242 Terwijl de rabbijnen de term ‘mondelinge Torah’ bedachten en daarnaast dat zij over het algemeen de 
nadruk legden op het belang van mondelinge studie en overdracht schijnen zij uiteindelijk de voorkeur te 
hebben gegeven aan de schriftelijke overdracht van hun kennis. Anders zouden we ook niet over de vele 
verschillende collecties rabbijnse literatuur beschikken. Reuven Kiperwasser, ‘’From Oral Discourse to Written 
Document,’’ in The Routledge Handbook of Jews and Judaism in Late Antiquity, ed. Catherine Hezser (Londen 
New York: Routledge, Taylor and Francis Group, 2024), 249-262.  
243 De term ‘rabbijnse literatuur’ is een creatie uit de moderne wereld naar de historische studie van de Joodse 
religieuze tradities. Voor de makers van de geschriften in de Mishna zou deze term onbegrijpelijk zijn geweest. 
Het bijvoeglijk naamwoord ‘rabbinaal’ wordt gebruikt om de ene Joodse groepering van de andere te 
onderscheiden en het heeft een middeleeuwse genealogie en dit heeft dus geen betrekking op de (late) 
oudheid. Tegelijkertijd droegen veel figuren die worden aangehaald als gezaghebbende meesters van de 
‘rabbijnse’ traditie niet de titel van ‘rabbijn’ en daarnaast beschouwden de overdragers van tradities in de 
Mishna zichzelf niet als ‘de rabbijnen’. De leraren die de collectieve stem vormden van de rabbijnse literatuur 
worden geïdentificeerd als hakhamim (wijzen). Kortom, deze wijzen zouden niet hebben beweerd dat de 
teksten die uit hun studiekringen voortkwamen hun eigen rabbijnse visie en belangen vertegenwoordigden. De 
‘rabbijnse literatuur’ vond voor hen zijn oorsprong in de openbaring op de berg Sinaï en niet in rabbijnse 
studiekringen of scholen. Charlotte E. Fonrobert, ‘’introduction’’ in The Cambridge Campanion to The Talmud 
and Rabbinic Literature, ed. Charlotte E. Fonrobert (Cambridge: New York; Cambridge University Press, 2007), 
1-14. 
244 Tannaim betekent letterlijk ‘herhalers’ dat wil zeggen van de mondelinge overgedragen leringen. Sufrin, 
‘’Glossary,’’ xix. 
245 Gewaakt moeten worden voor het isoleren van de Mishna in een apart literair genre. Dat wil zeggen dat het 
(beginnende) rabbijnse jodendom bij aanvang van de Talmudische periode niet een speciale variëteit of tak van 



  51 

Mishna bestaat uit zes verschillende sedariem allemaal bestaande uit zeven tot en met twaalf 

traktaten. Het traktaat dat in deze scriptie aan bod zal komen is Mishna pirkei avot III,16 (uit het vierde 

sedariem genaamd Neziekien) wat ook wel de leer van de vaders246 betekent en de totstandkoming 

van dit traktaat als onderdeel van de Mishna kan worden geplaatst omstreeks 210 n. Chr. De rabbijnen 

uit de periode van de Tannaim bieden een unieke inkijk in opvattingen die gepaard gaan met 

(voornamelijk) keuzevrijheid en voorzienigheid. Waarbij eerdere primaire bronnen in dit onderzoek 

hoofdzakelijk hun licht lieten schijnen over de verhoudingen tussen keuzevrijheid ten opzichte van het 

lot of de predestinatieleer geldt dat in dit hoofdstuk dus hoofdzakelijk voor keuzevrijheid ten opzichte 

van de voorzienigheid. Op deze manier kunnen de rabbijnen uit de periode van de Tannaim in dit 

laatste hoofdstuk bijdragen aan de vervollediging in het ontdekken van verhoudingen tussen alle 

concepten zoals genoemd in de onderzoeksvraag betrekking hebbend op keuzevrijheid ten opzichte 

van het lot, de predestinatieleer (predeterminisme), en in dit geval de voorzienigheid. Zodende kan dit 

hoofdstuk bijdragen aan de veelzijdigheid van primaire bronnen die in dit onderzoek worden 

behandeld en kan er door middel van een nieuwe invalshoek andermaal worden gepoogd om de 

onderzoeksvraag te beantwoorden. 

§4.1 De Tannaim en de Amoraim  

Zoals de lezer heeft kunnen opmerken zijn er in de Talmudische periode meerdere Joodse groepen 

scholieren te ontdekken die bepaalde uitingen hebben gehad over verhoudingen tussen keuzevrijheid 

en voorzienigheid – let op: deze groepen Joodse scholieren zijn niet hetzelfde als de Joodse sektes of 

scholen uit hoofdstuk 2. De rabbijnen uit de periode van de Tannaim247 is de groep die in dit hoofdstuk 

                                                           
het jodendom vormde. Het (beginnende) rabbijnse jodendom was eerder gebruikelijk en goedgekeurd 
jodendom door de Hakhamim (wijze en vaardige Joodse geleerden in de Joodse geopenbaarde wet) in de 
eerste twee eeuwen n. Chr. Het is zelfs zo dat het jodendom van de Farizeeën en dat van het (beginnende) 
rabbijnse jodendom op sommige vlakken sterke gelijkenissen vertonen aangezien beiden de geldigheid van de 
voorouderlijke tradities aanvaarden. Toch vertegenwoordigt dit niet het idee dat beide stromingen een 
gedeelde identiteit hadden en dat de groepen naast elkaar bestaan hebben en identieke belangen na 
streefden. Zodoende hadden de groepen toch duidelijk gescheiden identiteiten. Goodman, Judaism in the 
Roman World, 36. 
246 De tradities van de vaders, of ouders, zoals genoemd door Josephus zijn een belangrijke component van wat 
de rabbijnen later de mondelinge Torah zouden noemen. Deze tradities waren een kenmerk van de farizese 
benadering van de Torah en dit werd voorgezet in de rabbijnse traditie zoals deze later werd vastgelegd in de 
Mishna. Lawrence H. Schiffman, Text and Traditions: A Source Reader for the Study of Second Temple and 
Rabbinic Judaism (Hoboken, NJ, KTAV Pub. House, 1998), 517. Ant. XIII 297. Echter, deze unilineaire kijk op een 
unitaire traditie vertegenwoordigt eenvoudigweg een moderne voortzetting in seculiere kledij van de rabbijnse 
geschiedenis waarbij de historiek geldt dat de  mondelinge Torah van generatie op generatie is overgedragen; 
beginnende bij Mozes op de berg Sinaï, doorgegeven aan Joshua, dan aan de rechters, de profeten, de mannen 
van de grote vergadering (the Men of the Great Assembly), de Schriftgeleerden, de ‘wijzen’ van het farizeïsme 
in de Tweede Tempelperiode en uiteindelijk aan de rabbijnen die het opschreven in de Mishna – Mishna avot 
1:1. Jacob Neusner, ‘’‘’Pharisaic-Rabbinic’’ Judaism: A Clarification’’ HR 12 (1973): 250-270. Ook licht Neusner 
uitgebreid toe dat de rabbijnen die vermeld staan in de Mishna duidelijk wel farizese opvattingen kunnen 
hebben maar geen rabbijnse opvattingen (zoals Elezier b. Hyrcanus) maar andersom is de situatie ook mogelijk 
dat een rabbijn niet overduidelijk farizese opvattingen heeft maar wel rabbijnse opvattingen (zoals Yohanan b. 
Zakkai). Het ligt buiten de scope van deze scriptie om te analyseren wat er precies wordt verstaan onder 
farizese of rabbijnse opvattingen. Het belangrijkste punt is dat er niet een (over)duidelijk verband bestaat 
tussen farizese literatuur en rabbijnse literatuur ondanks de claim van de Farizeeën van het hebben 
overgedragen van de mondelinge leer op generaties. 
247 Geleerden op het gebied van de rabbijnse literatuur zijn het er tegenwoordig over eens dat tijdelijke 
discipelkringen in plaats van permanente ‘academies’ de belangrijkste setting waren voor rabbijnse instructies 
in de Tannaïtische en Amoraïsche tijd in Romeins Palestina. Catherine Hezser, ‘’Rabbis and the Image of the 
Intellectual,’’ in The Routledge Handbook of Jews and Judaism in Late Antiquity, ed. Catherine Heszer (Londen 



  52 

wordt aangewezen om inlichtingen te verschaffen aangaande discussies over keuzevrijheid en 

voorzienigheid. Aangezien de Tannaïtische periode vooraf en gepaard ging met de vorming van de 

Mishna en de Amoraim nog niet of nauwelijks een bestaande groep Joodse scholieren vormde toen de 

Mishna al samengesteld was zijn het dien te gevolge de rabbijnen uit de periode van de Tannaim die 

van relevantie kunnen zijn voor deze scriptie.  Wat daarnaast ook zal blijken is dat bij tijd en wijle de 

opvattingen van Rabbi Akiba kunnen schuren of zelfs botsen met andere rabbijnen behorende tot de 

periode van de Tannaim wat kan leiden tot interessante discussies. Ondanks dat mogelijke 

voorbeelden van de Amoraim niet in dit hoofdstuk gebruikt zullen worden kan nu alvast (voorzichtig) 

geconcludeerd worden op basis van Mishna pirkei avot III,16  dat het voornaamste contrast tussen de 

Amoraim en de Tannaim is dat de rabbijnen behorende tot de periode van de Amoraim meer de 

voorbestemming van het bestaan benadrukken en dat de rabbijnen behorende tot de periode van de  

Tannaim – en in het bijzonder Rabbi Akiba – meer stilstaan bij de keuzevrijheid van de mens en de 

consequenties die daaraan vastzitten. 

§4.2 Een introductie in de dicta’s van de rabbijnen 

In de volgende paragraaf van dit hoofdstuk zullen bepaalde uitspraken van rabbijnen behorend tot de 

periode van de Tannaim (uit het elfde hoofdstuk On Providence van Urbach) worden behandeld waarin 

allerlei situaties en factoren betrokken zijn die de lezer kunnen informeren over verhoudingen en 

interacties tussen de keuzevrijheid van de mens en de voorzienigheid. Nu alvast kan geconcludeerd 

worden dat geen enkele Joodse school het definitieve antwoord heeft op de exacte verhoudingen 

tussen de vrije wil en de voorzienigheid (dat geldt ook voor de Joodse scholen die Josephus in 

hoofdstuk 2 behandelt). Beide concepten komen voor in zowel de periode van de Amoraim als de 

periode van de Tannaim maar de groepen verschillen in het vaststellen van de grenzen tussen de 

begrippen en in de manier om deze met elkaar te verzoenen.248 Echter, nu is het doel van dit hoofdstuk 

niet een vergelijkende analyse tussen de Amoraim en de Tannaim maar de zojuist gedane constatering 

kan wel een indicatie zijn dat het des te interessanter is om gewoonweg enkele dicta’s te behandelen 

en te onderzoeken of hierbij – bij benadering – informatie te onttrekken valt die de lezer informeert 

over verhoudingen tussen keuzevrijheid en voorzienigheid.  

§4.3 Rabbi Akiba249 

In dit hoofdstuk zal met betrekking tot de onderzoeksvraag hoofdzakelijk gebruik worden gemaakt van 

Rabbi Akiba en dat gebeurt niet alleen omdat zijn dictum – Mishna pirkei avot III,16 – gequoteerd 

                                                           
New York: Routledge, Francis and Taylor Group, 2024), 171-184. Daarnaast weerspiegelt de ontwikkeling van 
de hele Mishna de behoeften van een kleine groep en het richt zich op zaken van rituele reinheid. Echter, deze 
reinheidswetten waren het meest verwaarloosde gebied van de rabbijnse wetgeving onder Joden die niet tot 
de rabbijnse kringen behoorden. In plaats van het praktische nut van deze reinheidsvoorschriften kan het zo 
geweest zijn dat de samenstellers van de Mishna op het oog hadden deze reinheidsvoorschriften te gebruiken 
als mechanisme om zich van andere groepen te onderscheiden. Deze bijna aristocratische houding wordt des 
te meer duidelijk door het feit dat geboorte in plaats van wetenschappelijke verdienste bepaalde wie toegang 
kreeg tot rabbijnse kringen. Raimo Hakola, Identity Matters (Leiden: Brill, 2005), 61. 
248 Urbach, The sages, 264. 
249 Rabbi Akiba was een invloedrijke Joodse geleerde die geboren werd vlakbij Lod in de Laaglanden van Judea 
waar hij het grootste gedeelte van zijn leven geleefd heeft en deze plek is ver verwijderd van de metropool 
Jeruzalem (50-135 n.Chr.). Hammer Reuven, Akiva: Life, Legend, Legacy (Philadelphia: Jewish Publication 
Society, 2015), 2. R. Akiba wordt herinnerd als iemand die een belangrijke bijdrage aan het curriculum van de 
rabbijnse leer geleverd heeft aangezien hij de hele Torah in schakels op schakels heeft veranderd waarbij hij de 
tradities van de wijzen eenvoudigweg in hun natuurlijke en vanzelfsprekende categorieën plaatst op basis van 
de affiniteit van soorten met elkaar. Jaffee, Rabbinic Authorship, 23. De scherpe blik van R. Akiba is in het 
verleden vaak toegespitst op het beeld dat hij een expert was in de Midrash waarbij hij betekenis ontleende 



  53 

wordt door allen die zich bezig houden met de verhoudingen tussen de menselijke vrije wil en de 

voorzienigheid maar omdat zijn observaties aangaande voorzienigheid aan de ene kant een sommatie 

is van de overheersende opvattingen van andere Rabbijnen uit zijn tijd en aan de andere kant kenmerkt 

het nieuwe opvattingen welke blijkbaar gelinkt worden aan een verandering in het begrip van andere 

religieuze ideeën.250 Rabbi Akiba’s aforisme uit Mishna pirkei avot III,16 die ten grondslag ligt aan zijn 

overpeinzingen over keuzevrijheid en voorzienigheid luidt als volgt: ‘’Alles is gezien en keuzevrijheid is 

gegeven’’. Ondanks dat er vele meningen zijn gevormd over de aard en interpretatie van deze passage 

zei R. Akiba hierover: ‘’Weet wat boven u is - een alziend oog’’. Dit stemt overeen met het idioom van 

de Tannaïtische traditie waar Akiba ook onderdeel vanuit maakte.251 

De Tannaim en Rabbi Akiba interpreteren deze pirkei avot niet als zijnde dat het betekent kennis van 

de toekomst te hebben maar hetgeen te zien wat zich in het heden afspeelt. De interpretatie van deze 

pirkei avot als zijnde dat het betekent ‘vooraf te weten’ of ‘vooraf te zien’ komt alleen voor in 

Amoraïsche uitspraken. R. Akiba’s intentie aangaande deze pirkei avot was niet om de contradictie op 

te lossen tussen Gods voorkennis en de keuzevrijheid van de mens maar de intentie van de avot is het 

teweegbrengen van een bewustwording in de mens over de verantwoordelijkheid van zijn acties. Het 

is in deze verantwoordelijkheid dat R. Akiba zijn leer van vergelding of beloning vestigt. De 

verantwoordelijkheid die komt kijken bij het benadrukken van keuzevrijheid door R. Akiba is 

beschreven onder de conceptualisatie van de vrije wil in hoofdstuk 1. Reeds valt op te merken dat R. 

Akiba geen rigoureuze nadruk op de vrije wil legt maar dat hij toch wel degelijk de keuzevrijheid van 

het individu benadrukt met alle consequenties van dien. Daarnaast erkent hij dus ook dat er een 

alziend oog boven de mens aanwezig is wat linkt aan de voorzienigheid. 

§4.3.1 De vrijheid van menselijke keuze en voorouderlijke verdienste 

Al gelijk bij het eerste dictum valt de neiging van de Tannaïtische rabbijnen naar keuzevrijheid op. 

Rabbi Akiba loopt in de voetsporen van Rabbi Hillel die bij de terugkeer van een reis een schreeuw 

                                                           
aan elk woord en aan elke letter in de Torah maar eigenlijk is dit meer te danken aan latere rabbijnse literatuur. 
Yadin-Israel, Scripture and Traditions, 103. Dus de Tannaïtische bronnen hebben R. Akiba vaak afgeschilderd als 
een meester-midrasjist vanwege zijn vermogen om bestaande extra-schriftelijke tradities te kunnen 
ondersteunen. Echter, sleutelpassages uit de Babylonische Talmoed en latere midrasjische verzamelingen 
karakteriseerden R. Akiba als een (orakelachtige) tolk die in staat was om waarheden te onthullen die 
verborgen liggen in de Bijbelse tekst waardoor extra-schriftelijke halachot overbodig werden.  Yadin-Israel, 
Scripture and Traditions, 118. Wellicht is het om die reden ook niet apart dat interpretatie als vervanging voor 
directe wetgeving een indirecte manier van wetgeving werd en een belangrijk kenmerk vormt van het rabbijnse 
jodendom. Alexander Guttman, ‘’Foundations of Rabbinic Judaism,’’ HUCA (1950): 453-73. De voornaamste 
methode van de rabbijnen om nieuwe ontwikkelingen te bevorderen en te onderschrijven was dus die van 
interpretatie. Guttman, ‘’Foundations of Rabbinic Judaism,’’ 472. Wellicht dat daarom ook meer de rabbijnen 
dan de oude Israëlieten de Joodse traditie definieerden en de beheerders van die traditie werden. Het waren 
ook de rabbijnen die de grondleggers werden van levendige academies in Babylonië en Palestina. Academies 
waarin ze hun discipelen trainden in de uitleg van de Bijbel en in de verduidelijking van een heilig systeem van 
geloof en gedrag dat door de eeuwen heen zichzelf uitdrukte als ‘’de Joodse manier van leven’’. Michael J. 
Cook, “Rabbinic Judaism and Early Christianity: From the Pharisees to the Rabbis,” RevExp (1987): 201-220. De 
rabbijnen beweerden dat de ongeschreven traditie kon worden ontdekt of herontdekt door bekwame 
toepassing van specifieke hermeneutische of exegetische principes op de geschreven Bijbelse tekst. Omdat zij 
deze principes zelf ontwikkelden en toepasten begonnen de rabbijnen zichzelf te definiëren en te vestigen als 
de enige gezaghebbende vertolkers van Gods openbaring. Cook, ‘’From Pharisees to Rabbis,’’ 202. Het is 
daarom dat het rabbijnse jodendom uiteindelijk beschouwd ging worden als het normatieve of gebruikelijke 
jodendom zoals geïnterpreteerd en goedgekeurd door de Hakhamim in de eerste twee eeuwen na Christus. 
Cook, “From Pharisees to Rabbis,’’ 44.  
250 Urbach, The sages, 257.  
251 Urbach, The sages, 257. 



  54 

hoort waarna R. Hillel zei: ‘’Ik ben ervan overtuigd dat dit niet uit mijn huis komt’’.252 Blijkbaar houdt 

deze eigenschap van vertrouwen verband met het duidelijke besef van de keuzevrijheid van de mens 

en zijn absolute verantwoordelijkheid over zijn daden.253  

Daarnaast hebben bepaalde rabbijnen in de geest van de woorden van R. Hillel: ‘’Als ik hier ben is alles 

hier … naar de plek waar ik van houd, daar zullen mijn voeten mij leiden’’ Hillel’s dictum: ‘’Als ik niet 

voor mijzelf ben, wie is er dan voor mij?’’ geïnterpreteerd als zijnde gericht tegen de weldadige invloed 

van voorouderlijke verdiensten (ancestral merit): “Als ik niet voor mijzelf ben, wie zal er dan voor mij 

zijn? Als ik geen verdienste voor mijzelf heb verworven in de wereld, wie zal mij dan de verdienste 

schenken om van het leven in het hiernamaals te genieten? Ik heb geen vader, ik heb geen moeder, ik 

heb geen broer: onze vader Abraham kan Ishmael niet verlossen, onze vader Isaac kan Esau niet 

verlossen ….’’.254 Echter, R. Akiba ontkent niet de waarde van de invloed van voorouderlijke 

verdiensten; in tegendeel, R. Akiba is van mening dat de vader zijn zoon wijsheid, schoonheid en 

rijkdom schenkt en hij verklaarde: ‘’Gelukkig is hij die door zijn voorouders met verdiensten is begiftigd; 

Gelukkig is hij die een pin heeft om aan vast te houden!’’.255 

Toch helpen voorouderlijke verdiensten slechts; het heeft geen invloed op de keuze van de mens en 

het doet niets af aan de omvang van zijn verantwoordelijkheid en het is nou juist deze 

verantwoordelijkheid welke het grote principe is van Mishna pirkei avot III,16. Het is zelfs zo dat in 

deze Mishna avot geen enkel geloof van predestinatie of voorkennis te vinden is. In tegendeel, het is 

zelfs niet ondenkbaar dat deze avot feitelijk gericht is tegen degenen die dit belijden. Sirach pleitte al 

tegen degenen die goddelijke beloning en vergelding ontkennen vanwege een deterministische blik: 

‘’Zeg niet: van God komt mijn overtreding’’, want wat Hij haat heeft Hij niet gemaakt …’’ (xv 11), ‘’Hij 

gebood niemand om te zondigen, noch kracht te hebben tegen mensen van leugens’’ (ibid. v. 20).256 

§4.3.2 R. Akiba’s observaties over aandoeningen  

Met het volgende dictum dat gaat over aandoeningen of kwellingen, welke als volgt luidt: ‘’Wanneer 

ze op een man worden afgestuurd, bezweren ze hem alleen op een bepaalde dag te overvallen en hem 

alleen op een bepaalde dag te verlaten, en door middel van die en die remedie’’257 probeert Rabbi 

Akiba de volgende vraag te beantwoorden: “Als straf en beloning uitsluitend afhankelijk zijn van de 

                                                           
252 R. Hillel, T.B. Berakhot 60a, geciteerd door Urbach, The Sages, 258. De originele vertaling vanuit het Engels 
van dit citaat luidt als volgt: ‘’I am confident that this does not come from my house’’.  
253 Urbach, The sages, 258. 
254 R. Hillel, ‘Avot de-R. Nathan xii: Sifre xii: Sifre Deuteronomy § 329, geciteerd door Urbach, The Sages, 258. De 
originele vertaling vanuit het Engels van dit citaat luidt als volgt: ‘’If I am not for myself, who shall be for me? If I 
have not acquired merit for myself in this world, who will endow me with the merit to enjoy life in the 
hereafter? I have no father, I have no mother, I have no brother; our father Abraham cannot redeem Ishmael, 
our father Isaac cannot redeem Esau….’’. 
255 R. Akiba, T.P Berakhot iv, 1, p. 7d; T.B. ibid. 27b., geciteerd door Urbach, The Sages, 258. De originele 
vertaling vanuit het Engels van dit citaat luidt als volgt: ‘’Happy is he whom his forebears endowed him with 
merit, happy is the man who has a peg to hang on!’’ 
256 Sirach, xv 11 ibid. v. 20, geciteerd door Urbach, The Sages, 258. De originele vertaling vanuit het Engels van 
dit citaat luidt als volgt: ‘’ ’Say not: ‘’From God is my transgression’’, for that which He hateth made He not…’ 
‘He commanded no men to sin, nor gave strength to men of lies’.’’   
257 R.Akiba, geciteerd door Urbach, The Sages, 260. De originele vertaling vanuit het Engels van dit citaat luidt 
als volgt: ‘’When they are sent upon a man, they are adjured to come upon him only on a given day and to 
leave him only on a given day, and through the medium of such and such remedy.’’ 



  55 

mens, die vrij is om naar zijn wil te handelen, beïnvloeden zij dan Gods voorzienige zorg voor de wereld 

en zijn bestuur?”258 

Wanneer de heelmeesters de zieke verlaten vertrekt deze zieke persoon naar een afgodenaltaar. 

Hierop zeggen de aandoeningen: “Het is beter om niet te blijven, maar omdat deze dwaas zo ongepast 

handelde zullen wij hierdoor afstand doen van onze eed?’’259 Urbach constateert dat dit verhaal geen 

uitspraak probeert te doen over de kwestie van voorzienigheid en predestinatie maar het bevat een 

discussie over wonderbaarlijke gebeurtenissen die aan de goden worden toegeschreven en die wordt 

gebruikt als blijk van hun bestaan en macht. R. Akiba’s antwoord op dit dictum stemde overeen met 

dat van de (stoïcijnse) opzichter van Rabban Gamaliel.260 Ze erkenden de nietigheid van afgoderij maar 

houden de gedachte in stand dat het lot (εἱμαρμένη)261 bepaalt wanneer pijn, kwellingen of 

aandoeningen ontstaan en wanneer het ophoudt en eveneens bepaalt het lot de remedie waardoor 

de genezing wordt beïnvloed. Het gedrag van de betrokkene zieke persoon kan niets veranderen aan 

de keten van oorzakelijk verband of aan de natuurlijke volgorde van gebeurtennissen en de toekomst 

is dus noodzakelijk vooraf bepaald.262 

§4.3.3 De Tuin van Eden en de tuin in Gehenna  

Het volgende dictum dat wordt geciteerd is afkomstig van Elisha ben Avuyah (of Aher) – in de naam 

van Rabbi Akiba – waarbij Avuyah vraagt aan Rabbi Me’ir wat zijn oordeel is over de betekenis van 

Ecclesiastes vii 14: ‘’God heeft zowel het een als het ander gemaakt.’’263 Omdat Aher een 

onveranderlijke doctrine van het lot onderricht probeert hij in deze vers blijkbaar een zinsspeling te 

ontdekken die bepaalt wie rechtvaardig is en wie zondig. R. Me’ir verlegde de vers naar een andere 

homilie waar Aher op reageerde door te zeggen: ‘’R. Akiba, Uw meester heeft het niet uiteengezet 

maar God creëerde de rechtvaardige mensen en hij creëerde de slechte mensen; Hij creëerde de tuin 

van Eden en Hij creëerde een tuin in Gehenna. De rechtvaardige mens die waardig wordt geacht 

[door het hemelse hof] ontvangt zijn eigen aandeel in de gelijke tuin van Eden; De zondige mens die 

schuldig wordt bevonden, ontvangt zijn eigen aandeel in de gelijke tuin in Gehenna.’’264 Aan ieder 

wordt een deel toegewezen, zowel in de tuin van Eden als in de tuin in Gehenna en welke hiervan het 

                                                           
258 R.Akiba, geciteerd door Urbach, The Sages, 260. De originele vertaling vanuit het Engels van dit citaat luidt 
als volgt: ‘’If punishment and reward are dependent solely on the deeds of man, who is free to act according to 
his will, do they not influence God’s providential care for the world and His governance?’’ 
259 Urbach, The sages, 261. Urbach legt een verband tussen de aandoeningen van de zieke en het feit dat 
diezelfde zieke een afgodenaltaar bezoekt. Echter, een kwelling of aandoening kan geen afstand doen van een 
gedane eed maar een heelmeester wel en daarom is er hier sprake van een personificatie van de kwellingen die 
onder ede blijven (als heelmeester) en blijkbaar conformeert dit ook aan het stoïcijnse concept dat de wereld 
vol is van goddelijke ‘krachten’. R. Akiba, geciteerd door Urbach, The Sages, 261. De originele vertaling vanuit 
het Engels van dit citaat luidt als volgt: ‘’Rightly we should not leave, but because this fool acted improperly 
shall we renounce our oath?’’ 
260 De opzichter van Rabban Gamaliel heet Zonin maar over zijn identiteit valt te twisten. Urbach, The sages, 
803. 
261 War 2.163/war 2.164 Josephus gebruikt de term om te beargumenteren dat Farizeeën overtuigt zijn dat het 
lot in iedere actie coöpereert (War 2.163) terwijl Sadduceeën het lot volledig verwerpen.  
262 Urbach, The sages, 259. 
263 Elisha b. Avuyah, Ecclesiastes vii 14, geciteerd door Urbach, The Sages, 262. De originele vertaling vanuit het 
Engels van dit citaat luidt als volgt: ‘’God has made the one as well as the other.’’  
264 Elisha b. Avuyah, T.B. Hagiga 15a, geciteerd door Urbach, The Sages, 262. De originele vertaling vanuit het 
Engels van dit citaat luidt als volgt: ‘’R. Akiba, your teacher, did not expound it thus, but (God) created 
righteous men (and) He created wicked men; He created the garden of Eden (and) He created Gehenna. The 
righteous man, having been found worthy [by the Heavenly Court], receives his own portion and that of his 
fellow in the Garden of Eden; the wicked man, having been found guilty, receives his portion and that of his 
fellow in Gehenna.’’  



  56 

lot van een mens is hangt puur af van zijn daden. Als het vooraf zou zijn bepaald wie rechtvaardig is, 

en wie goddeloos is, dan zou het alleen maar nodig zijn om voor ieder de plaats voor te bereiden die 

hem toekomt. In contrast met het voorbeeld over aandoeningen in de vorige subparagraaf valt te 

bemerken dat niet het lot maar keuzevrijheid geprefereerd wordt. 

§4.3.4 R. Akiba en R. Pappos 

In navolging van het vorige voorbeeld en in het bijzonder Rabbi Akiba’s blik op de onbeperkte vrijheid 

van de mens om te kiezen, is zijn controversie met Rabbi Pappos aangaande de interpretatie van de 

volgende vers: ‘’Zie, de mens is geworden als een van ons’’.265 De discussie hier tussen R. Pappos en R. 

Akiba is de gedaante die de eerste mens aanneemt nadat hij heeft gezondigd. Voor R. Pappos is het 

hemelse lichaam van de eerste oermens onveranderlijk in dat van een ‘aards mens’ verandert nadien 

deze heeft gezondigd, waardoor de mens dus van origine niet onder het juk van de geboden leefde. 

Volgens R. Pappos was de eerste oermens gecreëerd naar het beeld van God maar deze oermens 

ontving de geboden pas nadat hij gezondigd had. Het cruciale punt is dat de eerste mens – nadat deze 

gezondigd heeft – onder de heerschappij van de zonden valt en dat deze mens de potentie heeft 

verloren om terug te keren naar zijn oude gedaante, welke niet onder het juk van de geboden leefde 

volgens R. Pappos.266  

Echter, R. Akiba verwierp openlijk de vergelijking van de eerste mens met de dienende engelen en 

impliciet alles wat uit deze verheffing voortvloeide. R. Akiba beweert dat de mens vanaf het begin af 

aan werd geplaatst onder het juk van het gebod en dat hij toestemming verleend heeft gekregen om 

te kiezen tussen de weg van het leven of de weg van de dood. Dit recht werd hem niet ontnomen 

nadat hij gezondigd had en het blijft tot op de dag van vandaag binnen de macht van ieder mens. In 

dit voorbeeld komt wederom naar voren dat R. Akiba de keuzevrijheid van de mens benadrukt om te 

kiezen voor de weg van het leven of de weg van de dood. Dit staat dus in contrast met R. Pappos die 

in dit geval de keuzevrijheid van de mens juist beteugeld. 

§4.3.5 R. Simeon b. Yohai  

Dit voorbeeld van een Tannaïtische rabbijn is eigenlijk om te verduidelijken dat Rabbi Akiba naast 

keuzevrijheid ook de voorzienigheid erkent omdat eerder in dit hoofdstuk ook al geconstateerd is dat 

R. Akiba te kennen geeft dat een alziend oog de (acties van de) mensen bekijkt. R. Simeon b. Yohai 

zag een vogelaar een valstrik leggen voor een vogel waarna een hemelse stem te horen was die zei: 

‘’Pardon!’’267 Waarop de vogel was gered en Yohai zei: ‘’Een vogel zal niet gevangen worden als de 

hemel het wil, hoeveel te meer een mens!’’.268 In dit voorbeeld is erg duidelijk waar te nemen dat de 

voorzienigheid op aarde intervenieert. R. Akiba en zijn andere Tannaïtische collega’s en discipels 

waren duidelijk over de kwestie dat de relatie tussen de twee principes niet volledig ontweken zou 

moeten worden.269 

                                                           
265 R. Pappos, Genesis iii 22, geciteerd door Urbach, The Sages, 262 . De originele vertaling vanuit het Engels van 
dit citaat luidt als volgt: ‘’Behold, the man hath become like one of us’’.  
266 Urbach, The sages, 263. 
267 R. Simeon b. Yohai, Sifra, Shemini, Sec.5, , geciteerd door Urbach, The Sages, 264. De originele vertaling 
vanuit het Engels van dit citaat luidt als volgt: ‘’Demos!’’  
268 R. Simeon b. Yohai, Sifra, Shemini, Sec.5, , geciteerd door Urbach, The Sages, 264. De originele vertaling 
vanuit het Engels van dit citaat luidt als volgt: ‘’A bird, unless heaven wills it, is not caught, how much more so a 
human being!’’ 
269 Urbach, The sages, 264. 



  57 

§4.3.6 levensduur 

Het volgende dictum luidt als volgt en heeft betrekking op de levensduur van de mens: ‘’En 

rechtvaardigheid bevrijdt van de dood’’ – niet van een gewelddadige dood maar van de dood zelf’’.270 

Echter, er bestaan ook andere varianten van dit dictum uit bepaalde Talmoedische bronnen ‘’En niet 

van de dood zelf maar van een gewelddadige dood.’’271 Uiteindelijk zal bij de dood van Rabbi Akiba 

kunnen worden opgemerkt dat de verschillende variaties van dit dictum belangrijk zijn. Wat in het 

dictum onder discussie ook van belang is, is dat hierbij ook een verschil valt op te merken tussen R. 

Akiba en andere Tannaïtische rabbijnen. R. Akiba neemt het standpunt in dat het is voorbestemd dat 

individuen een bepaalde levensduur krijgen toegewezen. Wanneer iemand het waard is zal diegene 

(volgens de leer van R. Akiba) de volledige voorbestemde levensduur krijgen toegewezen en alleen 

door ondeugdelijk gedrag kan het aantal jaren van de levensduur worden verkort. Andere Tannaïtische 

rabbijnen zoals R. Simeon b. Halafta nemen een andere invalshoek in en verdedigen het standpunt dat 

de levensduur van iemand kan worden verlengd bij deugdelijk gedrag en dat iemands levensduur 

wordt verkort bij ondeugdelijk gedrag. Hierbij moge het duidelijk zijn dat de levensduur niet oneindig 

kan worden verlengd.272  

Verder lijkt R. Akiba de tweede variant van het dictum te willen verdedigen want enkel de goede daden 

van een mens verlenen de voltooiing van zijn dagen en de rechtvaardigen zijn bevrijd van een 

gewelddadige dood. Ook kan voorouderlijke verdienste er niet voor zorgen dat de levensduur van 

iemand verlengd kan worden want R. Akiba zei: ‘’Dat een vader zijn zoon alleen de jaren binnen het 

raamwerk schenkt van ‘het aantal generaties dat hem zijn voorgegaan, en van hen is de zoon het 

einde’, zoals er wordt gezegd: ‘’Het oproepen van de generaties vanaf het begin’’.273  

§4.3.7 Het volgen van voorschriften  

In het volgende dictum is betrokken R. Joshua b. Hananiah en hij heeft een discussie met de 

Alexandrijnen. Deze interactie heeft betrekking op het kunnen bereiken van gewenste resultaten als 

gevolg van het volgen van de juiste voorschriften. De Alexandrijnen vroegen aan R. Joshua: “Wat moet 

een mens doen om wijs te worden?’’ waarop R. Joshua antwoordde: ‘’Laat hem meer tijd aan studie 

toewijden dan aan handel’’ Waarop de Alexandrijnen zeiden: “Velen hebben het gepoogd maar zonder 

succes!’’274 Daarna vroegen ze hem: ‘’Wat zal een mens doen om rijk te worden?’’ waarop hij zei: ‘’Laat 

een man eerlijk handel drijven en eerlijk handelen” waarop zij tegen hem zeiden: ‘’Velen hebben dat 

zonder succes gedaan!’’275 Tot slot vroegen de Alexandrijnen hem: ‘’Wat zal een mens doen om 

                                                           
270 R. Akiba, T.B. Shabbat 156b, geciteerd door Urbach, The Sages, 264. De originele vertaling vanuit het Engels 
van dit citaat luidt als volgt: ‘’And righteousness deliverth from death – not from violent death but from death 
itself’’.  
271 Haggadot ha-Talmud [‘Talmudic Legends’] en ‘En Ya’ͤͤͤͤaqov [‘Fountain of Jacob’], geciteerd door Urbach, The 
Sages, 265. De originele vertaling vanuit het Engels van dit citaat luidt als volgt: ‘’and not from death itself but 
from violent death.’’   
272 Urbach, The sages, 265. 
273 R. Akiba, M.’ͤͤͤͤEduyot ii, 9 (1/2) en Isaiah xli 14 (2/2), geciteerd door Urbach, The Sages, 265. De originele 
vertaling vanuit het Engels van dit citaat luidt als volgt: ‘’That a father endows his son with years only in the 
framework of ‘the number of the generations that have gone before him, and of them he [the son] is the end’, 
as it is said: ‘’Calling the generations from the beginning’’.’’ 
274 R. Joshua b. Hananiah, T.B Sanhedrin 90b, geciteerd door Urbach, The Sages, 266. De originele vertaling 
vanuit het Engels van dit citaat luidt als volgt: ‘’What shall a man do to become wise’’? He replied: ‘’Let him 
devote more time to study and less to trade.’’ Said they to him: ‘’Many have done so without success!’’   
275 R. Joshua b. Hananiah, T.B Sanhedrin 90b, geciteerd door Urbach, The Sages, 266. De originele vertaling 
vanuit het Engels van dit citaat luidt als volgt: “What shall a man do to become rich?’’ Said he to them: ‘’Let a 
man engage in trade and deal honestly.’’ They replied: ‘’Many have acted thus without success!’’  



  58 

mannelijk nageslacht te krijgen?’’ waarop R. Joshua hen antwoordde: ‘’Laat hem een vrouw nemen die 

bij hem past en zichzelf heiligen op het moment van geslachtsgemeenschap’’ Waarop de Alexandrijnen 

wederom zeiden: ‘’Velen hebben het gepoogd maar zonder succes!’’.276 

De Gemara277 leidt uit de opmerkingen van R. Joshua af dat ‘’De een zonder de ander onvoldoende 

is’’278 dat wil zeggen dat de daden van mensen die met begrip en in overeenstemming met de wetten 

van de ethiek en de voorschriften van religie worden verricht alleen het gewenste resultaat kunnen 

verzekeren als ze in overeenstemming zijn met de plannen van de voorzienigheid.279 

§4.3.8 borstwering   

De integratie van de keuzevrijheid van de mens met de wegen van de voorzienigheid vormt de 

grondgedachte van talrijke Halakhot280 van de scholen van R. Ishmael en zo ook in het voorbeeld 

waarin door de Torah instructies worden gegeven: ‘’Als je een nieuw huis bouwt, dan moet je een 

borstwering voor je dak maken zodat u geen bloed over uw huis brengt wanneer de valler daarvan af 

valt’’.281 De school van R. Ishmael onderrichtte: ‘’Als de valler daarvan af valt’’282 – Deze man was 

voorbestemd om te vallen sinds de tijd van de schepping, want hij was (nog) niet gevallen, maar de 

Schrift noemt hem ‘valler’. De val is door de voorzienigheid aan de vallende man opgelegd maar het 

was de zonde van de huiseigenaar die ervoor zorgde dat hij viel door zijn nalatigheid. Hierbij valt er 

dus een duidelijke vermenging op te merken tussen de keuzevrijheid die kan worden benut door de 

huiseigenaar om wel of niet een borstwering voor zijn dak te maken doch was het voor degene die zou 

vallen vanaf het begin der tijden bepaald dat dit zou gaan gebeuren. 

§4.3.9 R. Akiba’s dood 

Dit voorbeeld relateert aan het wel of niet beloond worden voor het naleven van voorschriften. 

Enerzijds heeft sectie  §4.3.6 aangetoond dat rechtvaardigheid in de hand werkt dat men bevrijd is van 

de dood maar niet van een gewelddadige dood en anderzijds heeft deze sectie aangetoond dat 

rechtvaardigheid in de hand werkt dat men niet bevrijd is van de dood maar van een gewelddadige 

dood. In de situatie dat Rabbi Akiba de tweede variant van dit dictum prefereert is zijn 

ongelukkigerwijze dood geen passende indicatie voor het onderstrepen van deze variant. De meest 

gebruikelijke versie van R. Akiba’s dood is dat hij levend werd gevild door de Romeinse magistraat 

Rufus – dit is een proces van het afstropen van de huid terwijl iemand nog leeft en kan dus zeker 

worden geclassificeerd als een gewelddadige dood.283 In de situatie dat R. Akiba net als de andere 

                                                           
276 R. Joshua b. Hananiah, T.B Sanhedrin 90b, geciteerd door Urbach, The Sages, 266. De originele vertaling 
vanuit het Engels van dit citaat luidt als volgt: ‘’What shall a man do that he may have male offspring?’’ He 
replied: ‘’Let him take a woman met for him and sanctify himself at the same time of intercourse.’’ They 
answered: ‘’Many have done so without success!’’  
277 Commentaren van belangrijke rabbijnen op de Mishna 
278 R. Joshua b. Hananiah, T.B Nidda 70b, geciteerd door Urbach, The Sages, 266. De originele vertaling vanuit 
het Engels van dit citaat luidt als volgt: ‘’The one without the other was insufficient.’’ 
279 Urbach, The sages, 266. 
280 Zie omschrijving Halacha in voetnoot 64. 
281 R. Ishmael, Deuteronomium xxi 8, geciteerd door Urbach, The Sages, 267. De originele vertaling vanuit het 
Engels van dit citaat luidt als volgt: ‘’When thou buildest a new house, then thou shalt make a parapet for thy 
roof, that thou bring not blood upon thy house, when the faller falls from thence’’. 
282 R. Ishmael, Deuteronomium xxi 8, geciteerd door Urbach, The Sages, 267. De originele vertaling vanuit het 
Engels van dit citaat luidt als volgt: ‘’When the faller falls from thence’’. 
283 De dood van R. Akiba begint met het opleggen van een ban door de Romeinen op het onderricht in de Torah 

waar R. Akiba weigert aan te gehoorzamen. Yair Furstenberg, Jan Willem van Henten en Friedrich Avemarie, 

Jewish Martyrdom in Antiquity (Leiden; Boston: Brill, 2024), 172. Toch wordt er nergens iets gezegd over de 



  59 

Tannaïtische rabbijnen onderricht zou hebben dat er geen beloning is voor het vervullen van (ethische) 

voorschriften – wat overigens door de Mishna zelf wordt tegengesproken284 – is R. Akiba’s dood 

uiteraard wel een voorbeeld dat in dat geval bevestigd zou hebben dat het naleven van voorschriften 

geen garantie is voor het voorkomen van een gewelddadige dood.285 Met het naleven van 

voorschriften zou in algemene zin wellicht kunnen worden gedacht aan het onderrichten van de Torah 

door R. Akiba. 

Toch bestaat er ook nog een overtreffende trap. Als het onderricht dat R. Akiba in zijn leven heeft 

verricht in de Torah geïdentificeerd wordt met rechtvaardig zijn en het naleven van voorschriften, dan 

is dit hetgeen wat voor R. Akiba heeft geleid tot een gewelddadige dood omdat de Romeinen hem nou 

eenmaal deze gruwelijke straf oplegden voor het onderricht dat hij verrichte in de Torah. Dus als R. 

Akiba zelf het standpunt heeft ingenomen dat het naleven van de voorschriften geen beloning met 

zich meebrengt dan is zijn dood daar minstens een voorbeeld van. Echter, in deze situatie zou R. Akiba 

zelfs een gewelddadige dood voorkomen kunnen hebben als hij niet (nadrukkelijk) in de Torah had 

onderricht. Het niet onderrichten in de Torah zou dan geïdentificeerd kunnen worden met 

ondeugdelijk gedrag en niet conform de voorschriften maar het gevolg van R. Akiba’s hypothetische 

‘slechte’ gedrag zou in dat geval worden ‘beloond’ met het niet sterven aan een gewelddadige dood. 

Zodoende zou wellicht bijna geconcludeerd kunnen worden dat R. Akiba gestraft is voor zijn 

deugdelijke gedrag in het onderrichten van de Torah wat des te meer een teken zou moeten zijn dat 

deugdelijk gedrag en het naleven van voorschriften absoluut geen garantie is voor het niet sterven aan 

de gevolgen van een gewelddadige dood. In het geval van R. Akiba lijkt zelfs het tegendeel waar.  

§4.5 Conclusie 

De overheersende toon van de rabbijnen uit de periode van de Tannaim lijkt te zijn dat de keuzevrijheid 

van de mens centraal staat maar dat nog steeds een alziend oog de acties van de mensen in de gaten 

houdt. De grens tussen voorzienigheid en keuzevrijheid is niet concreet te identificeren en eerder in 

dit hoofdstuk is al geconstateerd dat beide begrippen door de rabbijnen uit de periode van de Tannaim 

erkend worden maar dat het vaststellen van de grenzen tussen de begrippen of de verzoening ervan 

een niet-transparant proces is. Zodoende zijn in dit hoofdstuk verschillende dicta’s behandeld die allen 

verschillen in de verhoudingen tussen keuzevrijheid en de rol van de voorzienigheid. Wat de dicta’s 

gemeenschappelijk hebben is dat niet één dicta het ene begrip volledig ten koste van het andere begrip 

laat gaan en er is dan ook altijd sprake van een combinatie tussen keuzevrijheid en de rol van de 

voorzienigheid waarbij het ene of het andere begrip geprefereerd wordt. Toch is de mate van verdeling 

tussen keuzevrijheid en voorzienigheid in elke dicta verschillend en daarnaast kunnen zelfs deze 

rabbijnen niet ontkennen dat bij bepaalde dicta’s – zoals bij aandoeningen – het lot de natuurlijke 

volgorde van gebeurtennissen bepaald. 

                                                           
methodes van marteling en ‘ijzeren kammen’ wordt enkel genoemd in de Babylonische Talmoed. Furstenberg, 

van Henten en Avemarie, Jewish Martyrdom in Antiquity, 166. 
284 Urbach, The sages, 270. 
285 De kern van de zaak is of de gereciteerde Shema door R. Akiba, welke relateert aan Deut 6:5 (‘’Heb de Heer 

uw God lief met heel uw hart, ziel en kracht’’) vereist dat hiervoor zijn martelaarschap noodzakelijk is. Het lijkt 

erop dat R. Akiba’s bereidheid voor zijn martelaarschap voortvloeit uit zijn gehoorzaamheid aan God eerder dan 

een passie om voor God te sterven. Het lijkt niet zo te zijn dat alleen een martelaarsdood de perfecte vervulling 

van Gods gebod teweegbrengt en er is niks dat erop wijst dat R. Akiba moest wachten voor een mogelijkheid als 

deze om zijn liefde voor God ‘met heel zijn leven’ te bewijzen. Furstenberg, van Henten en Avemarie, Jewish 

Martyrdom in Antiquity, 175. 

 



  60 

5-Conclusie 
Vanuit het moderne academische debat zijn het met name Urbach en Klawans die in deze scriptie 

worden aangedragen en gebruikt om inlichtingen te verschaffen over discussies aangaande 

verhoudingen tussen enerzijds de vrije wil en het lot, predestinatie (predeterminisme) of 

voorzienigheid anderzijds. Vervolgens is er een selectie gemaakt van de primaire bronnen die deze 

secundaire auteurs behandelen. Aangezien deze scriptie de verhoudingen tussen de vrije wil enerzijds 

en het lot, predestinatie (predeterminisme) of voorzienigheid anderzijds benadert vanuit het ‘Joodse’ 

perspectief zijn automatisch alle primaire bronnen gefilterd die niet (over)duidelijk betrekking hebben 

op een zekere ‘Joodse’ context (echter, zie voor enkele nuances en kanttekeningen die relevant zijn bij 

het bepalen van wat ‘Joods’ behelsde in de oudheid – in het licht van de primaire bronnen uit deze 

periode – sectie §1.5, sectie §1.7.2 en voetnoot 20). Uiteraard zijn de secundaire bronnen die zijn 

aangewend ter ondersteuning van de primaire bronnen en ter verdere uitbreiding van het onderzoek 

niet enkel gerelateerd aan een ‘Joodse’ invalshoek. Vervolgens zijn van deze geselecteerde ‘Joodse’ 

bronnen weer de bronnen gefilterd die betrekking hebben op de gekozen afgebakende tijdsperiode 

van het Grieks-Romeinse tijdperk of de late Tweede Tempelperiode en de periode van de Tannaim en 

zodoende bleken de volgende relevante bronnen over te blijven voor dit onderzoek: De 

verhandelingen van Flavius Josephus over de Joodse scholen of sektes levend in de late Tweede 

Tempelperiode, de gemeenschapsregel van Qumran (1QS) en de rabbijnse literatuur in de vorm van 

Mishna pirkei avot III,16 wat de basis vormt van de verschillende dicta’s die zijn besproken. 

Wat al deze bronnen gemeenschappelijk lijken te hebben is dat ze allen niet expliciet de vrije wil van 

de mens benadrukken in theologische zin waarbij het menselijk handelen losstaat van elke mogelijke 

goddelijke invloed. In plaats hiervan lijkt deze vorm van de vrije wil te worden vervangen door de 

keuzevrijheid en de verantwoordelijkheid van de mens. Wellicht zou dit ook kunnen impliceren dat 

een bepaalde keuzevrijheid voor de mens nooit helemaal losstaat van enige goddelijke invloed. 

Zodoende is het het doel van de scriptie geweest om deze keuzevrijheid te laten interacteren met de 

mate waarin gebeurtenissen of handelingen zijn voorbestemd. De termen die hierbij ondersteuning 

konden bieden zijn hoofdzakelijk geweest: het lot, predestinatie (predeterminisme) en voorzienigheid. 

Toch zitten er duidelijke verschillen tussen deze termen zoals gedurende de scriptie zou kunnen zijn 

opgemerkt. Waar overigens niet noodzakelijkerwijs op voorhand op geanticipeerd is maar (achteraf) 

toch waar blijkt te zijn is dat in de verhandelingen van Josephus met betrekking tot de Joodse scholen 

of sektes hoofdzakelijk keuzevrijheid kon interacteren met het lot (h2), bij de Qumran-gemeenschap 

is het hoofdzakelijk de keuzevrijheid die kon interacteren met de predestinatieleer (h3) en in de 

rabbijnse literatuur gaat het hoofdzakelijk om het kunnen interacteren van keuzevrijheid met de 

voorzienigheid (h4).  

Toch is het te kortzichtig om de terminologie enkel aan bepaalde bronnen toe te kennen en volledig 

te isoleren van andere bronnen. De term lot heeft hoofdzakelijk betrekking op Josephus’ 

verhandelingen over de Joodse scholen maar toch werd in het hoofdstuk over Josephus ook stilgestaan 

bij het toeschrijven van gebeurtenissen en handelingen aan de voorzienigheid bij bijvoorbeeld de 

Farizeeën. Ook heeft Josephus zelf bepaalde opvattingen over zowel het lot als de voorzienigheid en 

verschillen tussen deze twee begrippen. Samengevat lijkt Josephus de benadering van de Farizeeën te 

benadrukken waarbij alle gebeurtenissen gezien en geleid worden door de voorzienigheid maar slechts 

enkele gebeurtenissen zijn door het lot voorbestemd om plaats te vinden. Ook bij de sekte van de 

Essenen wordt de uitgangspositie ingenomen dat al het menselijk handelen door de voorzienigheid is 

gepredestineerd en zodoende hebben Josephus’ verhandelingen niet enkel betrekking op de interactie 

tussen menselijke keuzevrijheid en het lot.  



  61 

Wat betreft de Qumran-gemeenschap heeft de menselijke keuzevrijheid betrekking op de 

verantwoordelijkheid van het Joodse volk welke komt kijken bij de uitverkiezing van Israël. Verder zou 

de goddelijke uitverkiezing in verband kunnen worden gebracht met de predestinatieleer maar zoals 

hoofdstuk drie heeft aangetoond is dit beeld te ongenuanceerd. Wat daarentegen meer uit het oog 

springt is de predeterministische toon van de Qumran-gemeenschapsregel die aangeeft dat zij die tot 

de zonen van het licht behoren zijn voorbestemd om gered te worden terwijl de zonen van de 

duisternis zij zijn die voorbestemd zijn voor de verdoemenis. Deze redenatie over specifiek wie zal zijn 

voorbestemd om rechtvaardig te zijn dan wel te zondigen past niet alleen in de leer van predestinatie 

maar lijkt zelfs redelijk naadloos aan te sluiten bij de calvinistische leer van dubbele predestinatie. Ook 

de zekerheid van Gods visitatie waarbij het onrecht voor goed vernietigd zal worden en er een eeuwig 

tijdperk ingeluid zal worden waarin de waarheid zal heersen is een vorm van predestinatie aangezien 

deze visitatie met zekerheid zal gaan plaatsvinden. Ondanks dat de goddelijke uitverkiezing een 

bepaalde tweeledigheid in zich meedraagt; namelijk dat een bepaalde groep door God is uitgekozen 

voor zowel verantwoordelijkheid als openbaring komen er in de Qumran-gemeenschapsregel niet tot 

nauwelijks aangelegenheden aan bod die betrekking hebben op het lot en de voorzienigheid op de 

manier zoals dit vorm gekregen heeft in de hoofdstukken twee en vier. Er zou enkel kunnen worden 

gezegd dat – mochten de leden van de Qumran-gemeenschap Essenen zijn – dat volgens de leer van 

Josephus alles aan het lot wordt toegeschreven. 

De hoge mate van het in verband kunnen brengen van de (dubbele) predestinatieleer met de leer van 

de Qumran-gemeenschap gaat des te minder op in Mishna pirkei avot III,16 welke als basis wordt 

gebruikt door de Tannaïtische rabbijnen om bepaalde dicta’s te behandelen die met name informatie 

verschaffen over de verhoudingen en interacties tussen keuzevrijheid en de voorzienigheid. Het is zelfs 

zo dat in deze Mishna pirkei avot III,16 geen enkel geloof van predestinatie of voorkennis te vinden is. 

Ook de mogelijke interactie tussen keuzevrijheid en het lot is in dit hoofdstuk zeer beperkt en enkel bij 

het voorbeeld van ziekte kan er worden vastgesteld dat het lot bepaalt wanneer pijn, kwellingen of 

aandoeningen ontstaan en wanneer het ophoudt en eveneens bepaalt het de remedie waardoor de 

genezing wordt beïnvloed. Concluderend kan worden vastgesteld dat Rabbi Akiba de keuzevrijheid van 

de mens centraal stelt maar dat nog steeds een alziend oog (de voorzienigheid) de acties van de 

mensen in de gaten houdt.  

Welke verhoudingen keuzevrijheid en het lot hebben hangt af van het type compatibilisme. Bij type 1 

is het lot nagenoeg allesbepalend maar bij type 2 speelt het lot een beperktere rol. Het lijkt erop dat 

deze twee verschillende types compatibilisme lijken aan te tonen dat nooit volledig keuzevrijheid 

wordt verkozen ten opzichte van het lot en andersom en daarom zou het zo kunnen zijn dat de 

begrippen in elkaar overlopen. Zelfs al was de verwoesting van de tempel een onafwendbare 

noodlottige gebeurtenis dan had dit volgens Josephus nog steeds kunnen worden afgewend en 

zodoende had de verwoesting van de tweede tempel dus niet in elk geval plaats hoeven vinden. In 

tegenstelling tot de stoïcijnse leer die de voorzienigheid en het lot aan elkaar gelijkstellen, stelt 

Josephus dat alle gebeurtenissen gezien en geleid worden door de voorzienigheid maar dat er slechts 

enkelen zijn voorbestemd. Dus de voorzienigheid zou op deze manier alleen een interactie hebben 

met het lot als gebeurtenissen voorbestemd zouden zijn door het lot. Keuzevrijheid en voorzienigheid 

lijken daarnaast de duidelijkste interactie met elkaar te hebben. De overheersende gedachtes van de 

rabbijnen uit de periode van de Tannaim lijkt dat God (de voorzienigheid) aanschouwt hoe mensen de 

verantwoordelijkheid dragen die komt kijken bij zowel het nemen van beslissingen alsook de 

consequenties van deze beslissingen. De voorzienigheid maakt keuzevrijheid mogelijk en vervolgens 

kan diezelfde voorzienigheid zich gewaarworden van de mens die deze keuzevrijheid benut. Tot slot 

lijken de (dubbele) predestinatieleer en keuzevrijheid de meest onverenigbare begrippen met elkaar. 



  62 

De geïntegreerde analyse van joods getinte bronnen in het onderzoek naar relaties tussen 
keuzevrijheid en voorbestemming zijn allemaal voortgebracht uit totaal verschillende contexten (Over 
de identiteit van de mishna zie voetnoot 4, 10, 241, 243, 247 en voor een definitie van het begrip dicta 
zie alinea 2 van sectie §1.3. Over de mogelijke ontstaansgeschiedenis van de Qumran-
gemeenschapsregel zie voetnoot 159 en voetnoot 161. Zie daarnaast voor de vermoedelijke intentie 
waarmee Josephus zijn werken over de Joodse scholen schreef voetnoot 57). De ene joodse bron heeft 
dus een totaal verschillende achtergrond en totstandkoming dan een andere joodse bron.  
 
Het rendement van deze geïntegreerde analyse uit zich doordat de verschillende bronnen 
hoofdzakelijk een ander begrip laten interacteren met keuzevrijheid. De opvattingen van Josephus' 
scholen hebben hoofdzakelijk betrekking op de interactie tussen keuzevrijheid en het lot, de Qumran-
gemeenschapsregel heeft hoofdzakelijk betrekking op de interactie tussen de predestinatieleer en het 
vrijwillig toetreden tot het verbond (keuzevrijheid) en tot slot hebben de dicta's van de rabbijnen uit 
de periode van de Tannaim betrekking op het interacteren van keuzevrijheid met de voorzienigheid. 
De resultaten van de geïntegreerde analyse zijn dat de Qumran-gemeenschapsregel een erg 
predeterministische toon heeft waarbij de zonen van het licht voorbestemd zijn om gered te worden, 
God op voorhand weet wie zal zondigen en wie rechtvaardig zal zijn en ook zal Gods visitatie 
onherroepelijk plaatsvinden. Hierdoor wordt duidelijk dat in de leer van de Qumran-
gemeenschapsregel de predestinatieleer de boventoon voert waardoor de menselijke keuzevrijheid 
sterk wordt beteugeld. Toch kiezen de (aspirant)-leden van de Qumran-gemeenschap er vrijwillig voor 
om bij het Qumran-verbond te horen. De rabbijnen uit de periode van de Tannaim en dan met name 
Rabbi Akiba onderstrepen juist meer de keuzevrijheid van de mens ondanks dat ook wordt erkend dat 
een alziend oog (de voorzienigheid) de acties van de mensen in de gaten houdt. Wat betreft de 
invalshoek van de rabbijnen uit de periode van de Tannaim krijgt de keuzevrijheid van de mens dus de 
voorkeur. Echter, dit gaat niet zozeer ten koste van de voorzienigheid omdat de voorzienigheid zich 
juist gewaarwordt van de mens die deze keuzevrijheid benut. Tot slot schrijven Josephus’ Essenen alles 
toe aan het lot en alles wat een mens overkomt is te wijden aan predeterminisme met uitsluiting van 
de vrije wil. Josephus’ Sadduceeën nemen een tegenovergestelde positie in en stellen God volledig 
buiten kijf in het menselijk handelen wat volledig ten gunste komt van de  vrije wil. Josephus’ Farizeeën 
nemen de complexste uitgangspositie in en het laat zich betwisten hoeveel ruimte er is voor menselijke 
keuzevrijheid ten opzichte van het lot in de types compatibilisme 1 en 2 zoals omschreven in secties 
§1.8.1 en §1.8.2 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  63 

6-Bibliografie 
‘’Amos 5:15.” Nederlands-Vlaams Bijbelgenootschap: https://www.debijbel.nl/bijbel/NBV21/AMO.5 

Baumgarten, Albert I. The Flourishing of Jewish Sects in the Maccabean Era: an Interpretation. Leiden: Brill, 

1997. 

Boccaccini, Gabriele. Beyond the Essene Hypothesis: The Parting of the Ways between Qumran and Enochic 

Judaism. Grand Rapids, Mich.: William B. Eerdmans Pub, 1998. 

Cohen, Shaye J.D.  The beginnings of Jewishness: boundaries, varieties, uncertainties. Berkeley: University of 
California Press, 1999. 

Cohen, Shaye J.D. ''The Judean Legal Tradition and the Halakhah of the Mishnah’’ Pagina's 121-14 in The 
Cambridge Companion to the Talmud and Rabbinic Literature. Samengesteld door Charlotte E. 
Fonrobert Cambridge; New York: Cambridge University Press, 2007. 

Cohen, Shaye J.D. ''The Judean Legal Tradition and the Halakhah of the Mishnah’’ Pagina's 121-14 in The 
Cambridge Companion to the Talmud and Rabbinic Literature. Samengesteld door Charlotte E. 
Fonrobert Cambridge; New York: Cambridge University Press, 2007. 

Cohen, Shaye J.D. ‘’The Significance of Yavneh: Pharisees, Rabbis, and the End of Jewish Sectarianism.’’ HUCA 
(1984): 27-53. 

Collins, John J. ''The Transformation of the Torah in Second Temple Judaism.’’ JSJ (2012): 455-474. 
Cook, Michael J. “Rabbinic Judaism and Early Christianity: From the Pharisees to the Rabbis.” RevExp (1987): 

201-220. 

“Deut 12:28.’’ Zondervan uitgevers:  
https://www.biblegateway.com/passage/?search=Deuteronomium%2012&version=HTB. 

“Deut. 29.12,’’ Zondervan uitgevers: 
https://www.biblegateway.com/passage/?search=Deuteronomium%2029&version=HTB. 

Dimant, Devorah. ‘’Qumran and the Apocalyptic’’ Pagina's 129-142 in Reimagining Apocalypticism: 
Apocalyptic Literature in the Dead Sea Scrolls and Related Writings. Samengesteld door Lorenzo 
DiTommaso. Atalanta: SBL Press, 2023).  

Flusser, David. Judaism of the Second Temple Period. Grand Rapids, Mich.: Jerusalem, Israel: William B. 
Eerdmans Pub. Co.; Hebrew University Magnes Press, 2007. 

Fonrobert, Charlotte E. ''Introduction.'' Pagina's 1-14 in The Cambridge Companion to The Talmud and 
Rabbinic Literature. Samengesteld door Charlotte E. Fonrobert. Cambridge: Cambridge University 
Press, 2007. 

Furstenberg, Yair. ‘’Rabbis as Legal Experts in the Roman East.’’ Pagina's 185-202 in The Routledge Handbook 

of Jews and Judaism in Late Antiquity. Samengesteld door Catherine Hezser. Londen New York: 

Routledge, Taylor and Francis Group, 2024.  

Furstenberg, Yair, van Henten, Jan W. en Avemarie, Friedrich. Jewish Martyrdom in Antiquity. Leiden; Boston: 

brill, 2023. 

Goodman, Martin. Jews in the Graeco-Roman world. Oxford: New York: Clarendon Press; Oxford University 

Press, 1998. 

Goodman, Martin. Judaism in the Roman world: collected essays. Leiden: Brill, 2007. 
Grabbe, Lester L. A History of the Jews in the Second Temple Period. Volume 3, The Maccabean Revolt, 

Hasmonean Rule, and Herod the Great (175-4 v. Chr.). Londen: T&T Clark, 2020.  

Gurtner, Daniel M. This World and the World to come: Soteriology in Early Judaism. London; New York, N.Y.: 

T&T Clark, 2011.   

Guttman, Alexander. ‘’Foundations of Rabbinic Judaism’’ HUCA (1950): 453-73. 

Hakola, Raimo. Identity Matters. Leiden: Brill, 2005. 

Hempel, Charlotte. The Community Rules from Qumran: a commentary. Tübingen: Mohr Siebeck, 2020. 
Hezser, Catherine. ‘’Rabbis and the Image of the Intellectual.’’ Pagina's 171-84 in The Routledge Handbook of 

Jews and Judaism in Late Antiquity. Samengesteld door Catherine Hezser. Londen New York: 

Routledge, Taylor and Francis Group, 2024. 



  64 

Himmelfarb, Martha. Between Temple and Torah: essays on priests, scribes, and visionaries in the Second 

Temple period and beyond. Tübingen: Mohr Siebeck, 2013. 

‘’Israël en de Bijbel, David van Capelleveen.’’ https://www.israelendebijbel.nl/nl/kennisbank 

artikel/2020/10/21/De-Talmoed 

Jaffe, Martin S. ''Rabbinic Authorship as a Collective Enterprise.’’ Pagina's 17-37 in The Cambridge Companion 
to the Talmud and Rabbinic Literature.  Samengesteld door Charlotte E. Fonrobert. Cambridge; New 
York: Cambridge University Press, 2007. 

‘’Jeremia 29.13.’’Nederlands-Vlaams Bijbelgenootschap: https://www.debijbel.nl/bijbel/NBV21/JER.29. 
 ‘’Jesaja 48:17.’’ Zondervan uitgevers: 

https://www.biblegateway.com/passage/?search=Jesaja%2048&version=HTB. 
Jonquière, Tessel. ''Josephus Use of Prayers: Between narrative and Theology.’’ pagina's 229-45 in Josephus 

and Jewish History in Flavian Rome and beyond. Samengesteld door Joseph Sievers en Gaia Lembi. 
Leiden: Brill; 2005. 

Kiperwaser, Reuven. ‘’From Oral Discourse to Written Document.’’ Pagina's 249-62 in The Routledge 

Handbook of Jews and Judaism in Late Antiquity. Samengesteld door Catherine Hezser. Londen New 

York: Routledge, Taylor and Francis Group, 2024. 

Klawans, Jonathan. Josephus and the Theologies of Ancient Judaism. Oxford New York: Oxford University Press, 
2012. 

Klawans Jonathan. ''Josephus on Fate, Free Will, and Ancient Jewish Types of Compatibilism.'' Numen (2009): 
44-90.  

Knibb, Michael A. The Qumran community. Cambridge commentaries on writings of the Jewish and Christian 
world, 200 BC to AD 200, v. 2. Cambridge [Cambridgeshire]; New York: Cambridge University 
Press,1987. 

Lange, Armin. ‘’Apocalypse and Authoritative Literatures in Second Temple Judaism’’ Pagina's 143-156 in 

Reimagining Apocalypticism: Apocalyptic Literature in the Dead Sea Scrolls and Related Writings. 

Samengesteld door Lorenzo DiTommaso. Atalanta: SBL Press, 2023. 

Marx, Dalia. ‘’The Missing Temple: The Status of the Temple in Jewish Culture Following its Destruction.’’ 
European Judaism: A Journal for the New Europe (2013): 61-78.  

Mason, Steve, ed. Flavius Josephus: Translation and Commentary, Volume 1B: Judean War 2. Leiden: Brill, 2000. 
Mason, Steve. Josephus and the New Testament. Peabody, Mass: Hendrickson Publishers, 2003. 
Mason, Steve.‘’Of Audience and Meaning: Reading Josephus’ Bellum Judaicum in the Context of a       Flavian 

Audience.’’ Pagina's 71-101 in Josephus and Jewish History in Flavian Rome and beyond. Samengesteld 
door Joseph Sievers en Gaia Lembi. Leiden: Brill; 2005. 

Mendels, Doron. ‘’The Formation of an historical Canon of the Greco-Roman Period: From the Beginnings to 

Josephus.’’ pagina's 3-21 in Josephus and Jewish History in Flavian Rome and beyond. Samengesteld 

door Joseph Sievers en Gaia Lembi. Leiden: Brill, 2005. 

Najman, Hindy. Seconding Sinai: The Development of Mosaic Discourse in Second Temple Judaism. Journal for 

the Study of Judaism Supplements 77. Leiden: Brill, 2003. 

Neusner, Jacob. In Quest of the Historical Pharisees. Waco, Tex.: Baylor University Press, 2007. 

Neusner, Jacob. ‘’Pharisaic-Rabbinic’’ Judaism: A Clarification’’ HR 12 (1973): 250-270. 

Nodet, Étienne. Review van Josephus and the Theologies of Ancient Judaism, door Jonathan Klawans, RB 121 

(2014) 128-137. 

Porter, Stanley E., and Evans Craig A. The Scrolls and the Scriptures Qumran Fifty Years After. Sheffield: Sheffield 

Academic Press Ltd, 1997.  

Reuven, Hammer. Akiva: Life, Legend, Legacy. Philadelphia: Jewish Publication Society, 2015. 

Schiffman, Lawrence H. Text and Traditions: A Source Reader for the Study of Second Temple and Rabbinic 

Judaism. Hoboken NJ: KTAV Pub, 1998. 

Schürer, Emil. The History of the Jewish People in the Age of Jesus Christ. 2. Rev. Engl. ed., Latest impression. 

Edinburgh: Clark, 1995. 

Schwartz, Daniel R. ’’Josephus and Nicolaus on the Pharisees.’’ JSJ (1983): 157-171. 



  65 

Schwartz, Daniël R. Review van Josephus and the Theologies of Ancient Judaism, door Jonathan Klawans, JJS 64 

(2013): 187-190. 

Sievers, Joseph. Review van Josephus and theologies of ancient Judaism, door Jonathan Klawans, JJS 79 (2012) 

250-251. 

Simkovich, Malka Z. Discovering Second Temple Literature: The Scriptures and Stories that Shaped Early 

Judaism. Philadelphia: Jewish Publication Society; University of Nebraska Press, 2018. 

Sufrin, Claire. "Glossary.'' Pagina's xviii-xx in The Cambridge Campanion to The Talmud and Rabbinic Literature. 

Samengesteld door Charlotte E. Fonrobert. Cambridge: Cambridge University Press, 2007. 

Taylor, Joan E. The Essenes, the Scrolls, and the Dead Sea. Oxford: Oxford University Press, 2012. 

Thiering, Barbara E. Redating the Teacher of the Righteousness. Sydney: Theological Explorations, 1979. 

Urbach, Ephraim E. The sages: their concepts and beliefs. 2. Reprint. Publications of the Perry Foundation in 

the Hebrew University of Jerusalem. Jerusalem: Magnes Press [u.a.], 1987. 

Yadin-Israel, Azzan. Scripture and Tradition: Rabbi Akiva and the Triumph of the Midrash. Philadelphia: 

University of Pennsylvania, 2015. 

 

Lijst met afkortingen: 

HR= History of religions 

HUCA=Hebrew Union College Annual 

JJS = Journal of Jewish Studies 

JSJ=Journal for the Study of Judaism in the Persian, Hellenistic, and Roman Periods 

Numen=International Review for the History of Religions  

RB = Revue Biblique 

RevExp=Review and Expositor 

 

 


