university of
/ groningen

Van vrije wil tot predestinatie

Een geintegreerde analyse van Joodse bronnen uit de (late) Tweede Tempelperiode en de periode van
de Tannaim

Student: Ruben van der Vlag

Master scriptie programma: Religion and Pluralism (ancient)
Faculteit: Religie, cultuur en maatschappij

Begeleiders: Dr. Arjen Bakker en Dr. Kimberley Fowler

Studentennummer: 3204642

E-mail: r.van.der.vlag.1@student.rug.nl

Aantal woorden: 39024 (incl. voetnoten en bibliografie)
Aantal woorden: 24600 (excl. voetnoten en bibliografie)

Datum: 14-8-2025



Inhoudsopgave

SAMENVATTING ...cceueiittiettttnretteenertensertenssersenssesssnssesssnssesssnssesssnssssssnssssssnssesssnssssssnssssssnssssssnssssssnsssssansssssannnns 4
INLEIDING ...ceuiiiieeniereennereensereenseerenssesssnssesssnssesssnssesssnssssssnssesssnssssssnssesssnsssssanssssssnsssssnnsssssansssssnnssssannssessnnssssanns 5
1 - EEN ANALYSE VANUIT HET MODERNE ACADEMISCHE DEBAT....c.ccecuttttereneenncrenncennerenscsnsessnscsssessnsesssssensenes 7
§1.1 ONTWIKKELINGEN IN HET MODERNE ACADEMISCHE DEBAT OVER SEKTARISCH JODENDOM.....cuuuueeeerrrrrnnnieseeereernnnneeeeeeenes 7
§1.2 INTRODUCEREN VAN HET HOOFDTHEMA
§1.3 DE BENADERING VAN URBACH .. .uuuieieitiitiiiieeeeeeetttiiieeseeesetttanaeseessesstannaesessssssnnnesesesssssssnnesessssssssnneseesssssssnnnenens

§1.4 DE BENADERING VAN KLAWANS
§1.5 VERANTWOORDING TIJDSFRAME
§1.6 RELEVANTE BRONNEN «..veetuteesuteesuteessreesuseesssesssseesssessseesssessssessssesssessssessseesssessnsessssesssessssesssseesssessssesssessnsees
§1.7 HET DEFINIEREN VAN BEGRIPPEN .. .vteutteeuteesereesseesateesseessseessseesssesssessssessssessssesssessssesssessssesssseessseesssessnsesssseess
§1.7.1 De vrije Wil ..........ccccuveeeuuunnn.
$1.7.2 Voorzienigheid
L A B o =To =Xy [ 1o L1 =2 PSR
L N Tt il Lo U RUTR
§1.7.5 PrEUCTEIININISIMIC ....eeveeeeeeeeeee ettt e e e ettt e e e e e ettt e e e ee s st abaaaeeesessasssanaaaesessssssenes
§1.8 COMPATIBILISME PARADOX. ... uveeeuveesureeesseessseeaseesssesassessssesssessssessssessssessssessssessnsessssessssessssessssesssessssesssessnsens
§1.8.1 Joods compatibiliSmMe TYPE 1 (fUSIE) ........ccuveeeeeieieeeeeeeeeee e e e et e e e taaa e et e e e e stra e e e ssaaeesaseees 16
§1.8.2 Joods compatibilisme Type 2 (gedeeltelijk determiniSme) .............ccceeecveeeecvveeesiieeeeesieeeecieee e 17
L0 IMIETHODIEK tuttteeeutteeeeuttteeeuteeeseutteeesattteessabeeesaasbeeesanseeeeabeeesaasbeeesansaee e aabeeeeaasbeeesnsaaesaabeeeeannbeeesanneeessnneeennn 18

2 — FLAVIUS JOSEPHUS ......uueeeiiiiiiiiiintiiinninnnennissssisssssssssssssssssssassssssssssssssssssssssssssssssnsssssssssssssnnssssssssssssnns 21

§2.1 ACHTERGROND JOODSE SCHOLEN......uuvvetieeeeeiitrrreeeeeeeieissseeeeeeesasssseeesesssasisssssssesssesssssssssesssessssssssesessemnsnssssesees 21
§2.2 EEN INTRODUCTIE OP FLAVIUS JOSEPHUS ...cetveuiiiiitieeeeeeiuiiatteeeeseseiiateeeeesssanssnsaeesesssnsssssseesessssssssssseeessssssssssseeees 22
§2.3 JOSEPHUS’ LEVEN .....uvteeeiutteeeeeteeeesuueesesuseesessseeesasssesesasseesesnsseesansseesssseesssssseesanssesssnsssssssnssessessseeesnssseessnseeenns 22
§2.4 JOSEPHUS’ WERK IN DE GRIEKS-ROMEINSE CONTEXT ...vvetesuveeeesureeeeasresessuseesessseesssssessssssessssssesssnsssesssssseessnssesenns 23
§2.5 DE ANALYSE VAN JOODS SEKTARISME IN HET MODERNE ACADEMISCHE DEBAT ....uvvvvveererseesinerreeresssessnnnnneeesssssssseneeeeess 25
§2.6 JOSEPHUS’ OPVATTINGEN MET BETREKKING TOT DE VRIJE WIL, HET LOT EN VOORZIENIGHEID ..vvvvvreeeieiinrreeeeeeeesnnreneeenees 26
§2.7 DE CONTEXT VAN JOSEPHUS’ BESCHRIIVINGEN OVER DE JOODSE SCHOLEN...
§2.8 JOSEPHUS’ DISCUSSIE OVER JOODSE SCHOLEN .....uvvieeetteeeeiteeeesteeeeessresessasessessssseesssssesssssesssssssessssssesssssssessssssanns
§2.9 JOSEPHUS’ ESSENEN ...veeeiuvueeeeiureeeeetreeeeessseeastseeeasssesesassssaassssssaassssesassssssssssssasssssssasssessssssssessssessssssseessssesanns
§2.9.1 curatoren en toelatingsproces....................
L I ARV o 1 ] -1 o OSSR
§2.9.3 Lering, rituelen en MartelAarSCRAP ..........cc.ueeeeeueeeeeieeeesie et eetee st e e e ette e e steaesstteaesssseaesssseeens
$2.9.4 Ideeén over de vrije wil, het lot en de bestemming van de ziel door de Essenen .........
§2.10 JOSEPHUS' FARIZEEEN EN HUN IDEEEN OVER DE VRIJE WIL, HET LOT EN DE BESTEMMING VAN DE ZIEL
§2.11 JOSEPHUS’ SADDUCEEEN EN HUN IDEEEN OVER DE VRIJE WIL, HET LOT EN DE BESTEMMING VAN DE ZIEL .eeeeevereeerererernnnn. 33
§2.12 JOSEPHUS’ VOORKEUR VOOR EEN JOODSE SCHOOL
82,03 CONCLUSIE ..ttt e e s s e e e e e e e e e e e e e n e e s anaasnsnsasasaansesasesnsesesssens

3 — DE GEMEENSCHAPSREGEL VAN QUIMRAN (ZQS)....ccceeeeerrrrrrrrrsssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssnsssssssssssnsnnnns 35
§3.1 ACHTERGROND ROLLEN ....uvteeesueteeeesuesesesnseeesssssseesassesesasssasasnsssesasssesssssssssssssessassssssssnsssessnssessanssesesnssssessnsseesans 37
§3.2 DE ONDERVERDELING VAN DE GEMEENSCHAPSREGEL ...vvvveiuvvreeesurreesesresesesseesessseesasssesessssssessssesssssssessssssssssnssesenns 37
§3.3 EEN INTRODUCTIE OP HET VERBOND EN DE TWEEGEESTENLEER ....uvveeeeutreresereeeesurreesassseeessnsnesessssessasssseesssssnsssnnseeenns 38

LTI 2 A L=t Y- 4 o Yo Lo S 38
§3.3.2 Het verbond / de uitverkiezing 1QS 1I8D-I11.12............cocueeeceeeieeicieeeireesieeeiseeseeeeireeseeesiseseesesisenans 39
§3.3.3 De ceremonie van het verbond 1QS 1.I8D-111.12 ........cc...eueueeeeeeeeeeeiiieeeeeeeeesteteae e e eesecireaaaaaeeescasenes 40
§3.3.4 HEt VErboNnd €N VEIVOIG..........cueeeeeeieiieae et e et ettteee e e e ettt e e e e e e ettt a e e e e s e satsanaaaeeesssssenees 40



§3.4 EEN INTRODUCTIE IN DUALISME EN DE TWEEGEESTENLEER .....ccttetteeiuutetteeeesesauuereeeeeassaaunseeeeesssesannseseeeeesesannsenseeeens 41

$3.4.1 De tweegeestenleer — de leringen van de gemeenschap 1QS l11.15-25 ..........cccoceevevevovenceenneencne 42
$3.4.2 DUGALISINE €8N VEIVOIG ...ttt ettt ettt s e et et esnee e 43
§3.4.3 D€ tWEEGEESLENIEEN ...ttt ettt et s et e st e st e st e st e st e snee e 44
$3.4.4 De twee geesten: Het einde van het onrecht 1QS IV.15-26b.......ccc.coeueemieencieenieeeeeeeeeee e 44
§3.4.5 De tweegeesten|eer N VEIVOIG..............cccuueeeeeieeeieeeeesieeeeeteteesee e ettt a e e staaaessaaaeastseaesssssaassssenas 45
$3.4.6 De tweegeestenleer en dualisme inherent aan Gods vooropgezette plan .............ccccccveeeevcvveeecnnennn. 46

§3.5 VERANTWOORDELIKHEID c..veeeveeeureesureesuteesureesuseesuteessseessseesuseesusessssessssessnseesssessseessseessseesssesssseessseessseessessnseens 47
§3.6 HET GEKOZENE VOLK EN BEKERING ..eeuuveeeuteesureeeuseesuseesseesuseesseesssessseesssesssesssesssessssesssessssesssseessseesssessssesssseess 48
83,7 CONCLUSIE ..ttt ettt e e ettt e e e e et ettt e e e e e s aba bt e e e e e e s abe bt e eee e e s s bebeaeeeeeseaansbbeeeeeesesnnbabaeaeesesansnnaeaeens 49

4 - DE MISHNA EN DE RABBIINEN.....cccccitttiiiiinniiiinniiiiensiiiiensieiiessiesisnssesssnssesssssssssansssssssssssssssssssnssssssnssssssnnsss 50
§4.1 DE TANNAIM EN DE AMORAIM ..c.uuveeereeeereesereeaseesseeasessssesassessssessssessssesasesssessssessnsessssessssesssessnsessssessnsessnsess 51
§4.2 EEN INTRODUCTIE IN DE DICTA’S VAN DE RABBUNEN .....vvtteiutteeerutteesstreeessureeesssaeessssseeesssseessssseessssseesssssseessnsseesnns 52
G2 .3 RABBIAKIBA ....vttteeeeeeeiititeee e e e e etttteeeeesesaaateteeeeesesasbateaeeese s asbetaaaeeessansbabaaaeeeesassnsbbaaeeessassnbataeeeesesannssraaeeens 52
§4.3.1 De vrijheid van menselijke keuze en voorouderlijke verdienste................cccccovveevcvueeeecireneesirnaesvnnnn. 53
§4.3.2 R. Akiba’s observaties over QANAOENINGEN .............ccc.ueeeecueeeeeieieesiieeeesieeeesiteeeesieeaeesreseesissssessenes 54
$4.3.3 De Tuin van Eden en de tuin in GERENNG ...........cccuveveueesiiesieesieesieesteessieesieesieessiesssisesssesssssessseeens 55
8§4.3.4 R. AKIDG €N R. PAPPOS ... eee e ettt ettt e e ettt e e ettt e e e aaaeetsaaeeasssaaesasaaaaasssesesssssaasassenans 56
$4.3.5 R. SIiMEON BD. YORNG ..ottt e e e ettt e e et e e st e e e s tteaesasstaeeaasaaasastesessssneesanseneas 56
G4.3.6 JEVENSAUUF ...ttt e et e ettt e e et e e ettt e e st e e s aastaaesatteasssseaesassesasansteasssssnsssansenaas 57
§4.3.7 Het voIgen VAN VOOISCALIFLEN .........ccc.uvoveeeiieseeeeeeeeee ettt sttt ettt e snea e 57
S4.3.8 DOISEWEIING ...ttt ettt et e s e et e s e st e st e e st e s e e st e st e nnee e 58
(TR Y 4] o Yo TN (o Yo Yo LSRR 58

G5 CONCLUSIE ..eeuetieeiteesette ettt ettt set e et e seb e st e st e s ab e e sab e e s ab e e sa b e e s ab e e s et e e e ab e e sab e e eabeesa b e e smneesareesabeesaneesaneess 59
B-CONCLUSIE .......uuuuertiiiiiiisisnneetisiisissssnssessssssssssssssssssssssssssssesssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssnssesssssssssssnssesssssssssnns 60
B-BIBLIOGRAFIE.......ccccittiiiiinnnetiiniiiisisnneeeisissssssssssessssssssssssssessssssssssssssessssssssssssssssssssssssssnssssssssssssssnssssssssssssnns 63



Samenvatting

Deze scriptie behandelt de volgende drie primaire bronnen in het onderzoek naar verhoudingen tussen
de begrippen de vrije wil enerzijds en het lot, predestinatie (predeterminisme) of voorzienigheid
anderzijds: Flavius Josephus’ verhandelingen over de Joodse scholen, de Qumran-gemeenschapsregel
(1QS) en Mishna pirkei avot /ll,16. Ondanks dat de focus van de primaire bronnen ligt op verhoudingen
tussen keuzevrijheid of de vrije wil enerzijds en het lot, predestinatie (predeterminisme) of
voorzienigheid anderzijds kunnen ook de laatste drie begrippen een onderlinge interactie met elkaar
hebben; hierbij leggen diverse primaire bronnen de nadruk op een ander verband: Josephus behandelt
een combinatie van zowel keuzevrijheid, voorzienigheid, predestinatie maar toch vooral het lot. De
gemeenschapsregel van Qumran richt zich met name op elementen als verantwoordelijkheid,
predeterminisme en predestinatie terwijl de rabbijnen uit de periode van de Tannaim veelal verbanden
uitlichten betrekking hebbend op keuzevrijheid, verantwoordelijkheid en voorzienigheid. Uiteraard
verschilt de mate waarin deze concepten met elkaar in verband worden gebracht in de verscheidene
primaire bronnen maar toch lijkt elk begrip in elke bron minstens tot op zekere hoogte naar voren te
komen. Middels Josephus worden de Joodse scholen uitgelicht alsmede hun opvattingen over
keuzevrijheid, predestinatie, voorzienigheid en het lot terwijl Josephus zelf ook een persoonlijke
beschouwing geeft over verbanden tussen deze begrippen en de verwoesting van de tempel in
Jeruzalem (70 n. Chr.) speelt hierin een illustratieve rol. De gemeenschapsregel kan het best gezien
worden in het licht van de naleving van het verbond dat is gesloten door de uitverkiezing van Israél op
de berg Sinai waarbij de wetten van Mozes en alles wat er door de profeten gesproken is leidend zijn.
De boodschap van de gemeenschapsregel draagt een erg predeterministische toon in zich mee want
het staat vast dat alleen degenen die aan het verbond van Qumran toebehoren (de zonen van het licht)
gered zullen worden en dat de grotere groep die niet aan het verbond van Qumran toebehoren (de
zonen van de duisternis) verdoemd zullen worden. Toch zal ook blijken dat de verantwoordelijkheid
voor Israél onderdeel is van de uitverkiezing. Tot slot behandelen de rabbijnen uit de periode van de
Tannaim de meest uiteenlopende uitspraken en dialogen welke worden gevat in zogeheten dicta’s
waaraan voornamelijk verhoudingen tussen keuzevrijheid, verantwoordelijkheid en voorzienigheid ten
grondslag liggen en waarvan Mishna pirkei avot /1,16 de fundering vormt.

Sleutelwoorden: Flavius Josephus, de gemeenschapsregel (1QS), Mishna pirkei avot ///,16, Tannaim,
Rabbi Akiba, de vrije wil, keuzevrijheid, verantwoordelijkheid, predestinatie, predeterminisme,
voorzienigheid, het lot.



Inleiding

Deze scriptie poogt aan de hand van bepaalde primaire bronnen betrekking hebbende op het
jodendom in de late Tweede Tempelperiode en de periode van de Tannaim! mogelijke opvattingen in
verhoudingen te ontdekken tussen de vrije wil en dus de keuzevrijheid van de mens enerzijds en het
lot, predestinatie (predeterminisme) of voorzienigheid anderzijds. Uiteraard zal hulp van toepassing in
het analyseren van deze primaire bronnen geschieden door bepaalde interpretaties en uitleggingen
van moderne auteurs. De scriptie bestaat uit vier hoofdstukken die elk een andere invalshoek hebben.
In hoofdstuk één zal vanuit het moderne academische debat worden beredeneerd op wat voor manier
Joods sektarisme benaderd wordt in ruwweg de afgebakende tijdsperiode die overigens in ditzelfde
hoofdstuk zal worden verantwoord. Wanneer het hoofdthema in hoofdstuk één geintroduceerd
wordt, dan zal de relevantie van het onderzoek worden uitgelicht alsmede de benadering van het
onderzoek dat gedaan is door de twee meest vooraanstaande onderzoekers vanuit het moderne
academische debat waarbij de scriptie zich uiteraard zal beperken tot het onttrekken van informatie
betrekking hebbende op opvattingen die relateren aan de discussie aangaande de begrippen zoals
genoemd bij aanvang van deze alinea. Ook zal in dit eerste hoofdstuk reeds een poging gedaan worden
om de termen de vrije wil, voorzienigheid, predestinatie, het lot en predeterminisme te definiéren om
de lezer een indruk te laten krijgen in een verschil in lading en perceptie tussen de begrippen.

Na het inleidende hoofdstuk komen er enkele hoofdstukken aan bod die de primaire bronnen zullen
analyseren welke zoals gezegd kunnen worden bijgestaan door interpretaties en opvattingen vanuit
de secundaire literatuur. In het tweede hoofdstuk zullen de verhandelingen van geschiedschrijver
Flavius Josephus met betrekking tot de Joodse scholen of sektes levend in de late Tweede
Tempelperiode worden behandeld. Alvorens dit zal geschieden zal geschiedschrijver Josephus eerst
worden gecontextualiseerd en zal worden onderbouwd in welk licht zijn verhandelingen zouden
moeten worden gezien. In dit hoofdstuk zal opgemerkt kunnen worden dat Josephus’ verhandelingen
inzake de Joodse scholen overwegend betrekking hebben op verhoudingen tussen de keuzevrijheid
van de mens ten opzichte van het lot. Dit is niet raar als in ogenschouw wordt genomen dat deze term
(elpappévn) in het leven is geroepen door Josephus met het oog op zijn onderzoek naar de Joodse
scholen.? Wat zal blijken is dat de Joodse scholen onder discussie — de Farizeeén, de Sadduceeén en
de Essenen — allen andere opvattingen hebben over verhoudingen tussen keuzevrijheid en het lot.

De primaire bron die vervolgens zal worden behandeld is de Qumran-gemeenschapsregel. In de
Qumran-gemeenschapsregel lijkt het uitsluitend te gaan over een gemeenschap die door de wetten
van Mozes en de leringen van de profeten uit het Oude Testament geleid worden. Het verbond of de
uitverkiezing van het volk Israél zou door de schrijvers van de Qumran-gemeenschapsregel beschouwd
kunnen worden als blauwdruk of handleiding voor het op een juiste manier uitvoeren van het verbond
dat God via Mozes met het volk Israél gesloten heeft.® In deze bron gaat het overwegend om

1 Josephus’ literatuur werd geproduceerd en gepubliceerd viak na de verwoesting van de tempel maar de
gemeenschapsegel daarentegen dateert van véér de verwoesting van de tempel. Echter, de Mishna ontstond
pas aan het begin van de 3° eeuw en dateert dus van ongeveer anderhalve eeuw na de verwoesting van de
tempel.

2 Toch is het niet zo dat Josephus de eerste was die de term “het lot” (eipopuévn) gebruikte. Véor Josephus’ tijd
was deze term al bekend en werd hij gebruikt door bekende filosofen en stromingen zoals Socrates, Plato, Cicero
en de stoicijnen Zeno en Chrysippos. Steve Mason, ed., Flavius Josephus: Translation and Commentary, Volume
1B: Judean War 2 (Leiden: Brill, 2000), 132.

3 Toch zou de toon van de introductie van de gemeenschapsregel en de manier waarop het gemeenschapsethos
zichzelf presenteert eerder een ideologische connotatie hebben dan een pragmatische. Charlotte Hempel, The
Community Rules from Qumran: a commentary (Tiibingen: Mohr Siebeck, 2020), 57.



verhoudingen tussen de goddelijke uitverkiezing van het volk Israél en de verantwoordelijkheid voor
het volk Israél die hieraan verbonden is. In dit licht zou de goddelijke uitverkiezing te maken kunnen
hebben met de predestinatieleer terwijl de verantwoordelijkheid die verbonden is aan deze
uitverkiezing te maken kan hebben met de vrije wil of keuzevrijheid. Wat zal blijken is dat het een te
ongenuanceerd beeld is om de goddelijke uitverkiezing gelijk te stellen aan een vorm van predestinatie
maar dat het uiteindelijke doel van de gemeenschapsregel een zeer predeterministische toon in zich
meedraagt waarbij zelfs de term dubbele predestinatie van toepassing kan zijn.

Het laatste hoofdstuk richt zich op de rabbijnse literatuur uit de periode van de Tannaim in de vorm
van Mishna pirkei avot /ll, 16.* Het zijn hoofdzakelijk de rabbijnse scholieren behorend tot de periode
van de Tannaim die door middel van verscheidende dicta’s inlichtingen verschaffen over verhoudingen
tussen met name keuzevrijheid en voorzienigheid. De bekendste rabbijn uit de Tannaitische periode is
Rabbi Akiba en hij is degene die het veelvuldigst wordt gebruikt. Ook zal er naderhand kunnen worden
opgemerkt dat er onenigheid kan ontstaan op bepaalde vlakken tussen rabbijnen die tot de periode
van de Tannaim behoren maar over het algemeen is het R. Akiba die de keuzevrijheid van de mens
benadrukt en tegelijkertijd erkent dat de handelingen van de mens worden volbracht onder de hoede
van een alziend oog (de voorzienigheid). Op een bepaalde manier zijn de hoofdstukken twee tot en
met vier complementair aan elkaar in die zin dat elk hoofdstuk een overwegend andere invalshoek
heeft ten aanzien van keuzevrijheid ten opzichte van het lot, predestinatie (predeterminisme) of
voorzienigheid in respectievelijk de hoofdstukken twee, drie en vier. Zodoende zal de scriptie de
volgende hoofdvraag proberen te beantwoorden:

Welke opvattingen zijn er binnen het jodendom uit de (late) Tweede Tempelperiode en de periode van
de Tannaim over verhoudingen tussen (enerzijds) de vrije wil en (anderzijds), het lot, predestinatie,
predeterminisme of voorzienigheid?

4 Door de eeuwen heen werd er door bepaalde Joden gesteld dat Mozes niet één maar twee Torah’s ontvangen
heeft op de berg Sinai. Zowel een schriftelijke Torah als een mondelinge Torah waarbij de Mishna de schriftelijke
vastlegging van deze geopenbaarde mondelinge Torah is. Echter, het is belangrijk om te onderkennen dat de
rabbijnse anthologie waaraan de vormgeving van de Mishna onderhevig was plaatsvond in een cultuur die zich
inzette voor het behoud van een levende orale traditie die op talloze manieren verweven was met het
geschreven woord. Martin S. Jaffe, “Rabbinic Authorship as a Collective Enterprise,” in The Cambridge
companion to the Talmud and Rabbinic Literature, ed. Charlotte E. Fonrobert (Cambridge: New York: Camrbridge
University Press, 2007), 17-37.



1 — Een analyse vanuit het moderne academische debat

Een observatie vanuit de secundaire literatuur

Het eerste hoofdstuk van de scriptie zal voorzien in een analyse van methodes die van toepassing zijn
bij het benaderen van Joods-gerelateerde bronnen uit de late Tweede Tempelperiode en de periode
van de Tannaim vanuit het moderne academische debat. Hierbij zal het zich met name concentreren
op het onttrekken van inlichtingen die worden verschaft door Klawans en Urbach met betrekking tot
bepaalde Joodse bronnen uit de zojuist genoemde tijdsperiode en in het specifiek over discussies
omtrent de vrije wil, predestinatie (predeterminisme), voorzienigheid en het lot. Naast de
verantwoording van de tijdsperiode zal uiteraard de relevantie van het hoofdthema ingeleid worden
alsmede het definiéren van de concepten die betrekking hebben op de onderzoeksvraag: de vrije wil,
voorzienigheid, predestinatie, het lot en predeterminisme. Alvorens dit hoofdstuk tot slot een
verantwoording zal afleggen voor de methodiek die van toepassing is op de scriptie zal verder worden
uitgeweid over de compatibilisme paradox welke zich buigt over de vraag in hoeverre keuzevrijheid en
de mate waarin gebeurtenissen zijn voorbestemd compatibel kunnen zijn met elkaar.

§1.1 Ontwikkelingen in het moderne academische debat over
sektarisch jodendom

Al voor de ontdekking van de dode zee-rollen aan het einde van de jaren veertig van de vorige eeuw is
het wetenschappelijke debat aangaande het klassieke jodendom meer gebaseerd op juridische en
wettelijke dan theologische kwesties. Tegen grofweg het einde van de 19¢ eeuw was de overheersende
opvatting in de studies naar het antieke jodendom dat theologie hierbij niet evident was en dit werd
mede aangewakkerd door reacties op (Christelijke) geleerden zoals Julius Wellhausen die het
protestantse Christendom prezen en jodendom bekritiseerden. De dominante reacties hierop waren
hoofdzakelijk gebaseerd op de Joodse filosoof Moses Mendelssohn voor wie het jodendom een religie
is dat zich baseert op de geopenbaarde wet. De overheersende aanname in het academische debat
was toen al dat het onderzoek naar Joden of het jodendom in de late Tweede Tempelperiode weinig
te doen heeft gehad met theologische kwesties maar dat dit meer gebaseerd geweest is op religieuze
en juridische wetten zoals ook wordt gedaan door moderne Joden vandaag de dag.’

Een belangrijke bron in dit onderzoek die zo dadelijk geintroduceerd zal worden is geschiedschrijver
Flavius Josephus. In de werken die hij heeft verricht heeft hij onder andere beschrijvingen gedaan van
Joodse scholen actief in de late Tweede Tempelperiode en dit heeft hij onder andere of met name
gedaan door theologische attributen toe te schrijven aan bepaalde Joodse scholen om deze te
kenmerken. Hierbij valt onder meer te denken aan discussies over de vrije wil en het lot,
wederopstanding en leven na de dood.® Ondanks dat studies over en naar Josephus de laatste paar

5 Jonathan Klawans, Josephus and the theologies of ancient Judaism Oxford New York: (Oxford University Press,
2012), 2. En daarnaast bevestigen de reacties van Schwartz en Sievers voornamelijk het door Klawans
opgeworpen standpunt dat onderzoek naar het antieke jodendom zich met name heeft gefocust op juridische
en wettelijke kwesties wat onder andere werd aangewakkerd door de overtuiging dat Josephus’ werk — welke
ook theologische kwesties over Joodse scholen of sektes bevatten — te snel na de verwoesting van de tweede
tempel gepubliceerd werden. Daniél R. Schwartz, Review van Josephus and the Theologies of Ancient Judaism,
door Jonathan Klawans, JJS 64 (2013): 187-190. En Joseph Sievers, Review van Josephus and theologies of ancient
Judaism, door Jonathan Klawans, JJS 79 (2012) 250-251.

® Zie hiervoor Josephus’ verhandelingen over de Joodse scholen — Farizeeén, Sadduceeén en Essenen — welke
met name zijn terug te vinden in War 2.119-166 en Ant. 13.171-173, 18.11-25. Met betrekking tot



decennia (weer) opbloeien’ is het toch zo dat de overheersende opvatting is dat de theologische
implicaties als gevolg van de vernietiging van de tweede tempel zo diepgaand waren dat Josephus’
eventuele theologische verklaringen over het sektarische jodendom in de late Tweede Tempelperiode
te snel na deze gebeurtenis gepubliceerd werden.® Daarnaast hebben de vondsten van de dode
zeerollen vanaf eind jaren 40 — waarvan de gemeenschapsregel tevens een belangrijke bron is in dit
onderzoek — geillustreerd dat de Joodse religieuze wet centraal staat in het onderzoek naar het
sektarische jodendom in de late Tweede Tempelperiode waarbij academici grotere belangstelling
begonnen te krijgen in de juridische en wettelijke documenten van de rollen.®

Ook voor de derde primaire bron die in dit onderzoek aan bod komt — naast Josephus en de
gemeenschapsregel — kan worden beargumenteerd, middels Jacob Neusner, dat met benadering tot
de Mishna®® de religieuze wet centraal staat. Ondanks dat Neusner’s benadering niet een soortgelijk
stimulerend effect heeft gehad op academici voor het wederom centraal stellen van de wet in het
onderzoek naar sektarisch jodendom in vergelijking met Morton Smith, zijn er wel degelijk aspecten
te bemerken in Neusner’s benadering die de centralisatie van de wet ondersteunen. Neusner
behandelt en benadert de Mishna namelijk als een apart religieus systeem en niet als een literair genre
waardoor de historische realiteit van de Mishna onder druk komt te staan. Door bij voorbaat elke

wederopstanding en leven na de dood is er gelijk een verschil op te merken tussen de Farizeeén en de Essenen.
Ant 18.14 de Farizeeén zijn van mening dat de zielen van de rechtvaardigen “een gemakkelijke weg tegenkomen
om opnieuw te leven’ terwijl de Essenen een spiritueel thuis voor ogen hebben achter Oceanus waartoe de
zielen van de rechtvaardigen vergaderd kunnen worden en dit wordt door Josephus expliciet vergeleken met
Griekse begrippen in War 2.155. Mason, Josephus and the New Testament, 133.

”Klawans, Josephus Theologies, 5.— Ondanks dat studies naar Josephus de laatste paar decennia (weer) opbloeien
is hij over de tijden heen niet altijd een populaire raadgever geweest in de historiek van het jodendom in de late
Tweede Tempelperiode en daarvoor. Niet alleen kon hij door bepaalde Joden niet vertrouwd worden als
raadgevende geschiedschrijver vanwege zijn verradende rol die hij had in de Joods-Romeinse oorlog waarin hij
zichzelf eigenlijk van het leven had moeten laten beroven maar de verwoesting van de tempel droeg ook in zich
mee dat het niet vanzelfsprekend was dat Josephus’ werk bestudeerd werd. Dit had voornamelijk te maken met
de aanname dat het theologisch kunnen verantwoorden van de verwoesting van de tempel heel lang zou duren
terwijl Josephus zelf uitlegt dat de verwoesting van zowel de eerste als de tweede tempel het resultaat is geweest
van goddelijke bestraffingen vanwege de zonden van het Joodse volk (bv. War 6.95/110; Ant. 20.166). Echter,
onder Christenen was Josephus’ werk populairder maar volgens Mason zijn Josephus’ teksten door Christenen
misbruikt om hun eigen Christelijke belangen te behartigen en het jodendom te ridiculiseren. Door de eeuwen
heen is het namelijk een standaard kenmerk geweest in Christelijk gedachtegoed om de vernietiging van de
tempel door de Romeinen te wijten aan het verwerpen van Christus door de Joden. Steve Mason, Josephus and
the New Testament (Peabody, Mass: Hendrickson Publishers, 2003), 10. Er waren zelfs bepaalde Joodse
Christenen die de “dood”” van de Joden — welke volgens hen werd gesymboliseerd door de verwoesting van de
tempel — als noodzakelijke voorwaarde achtten voor de geboorte van het Christendom. Mason, Josephus and
the New Testament, 13. Uiteraard is het dan ook interessant hoe opvattingen over Josephus in met name zijn rol
als geschiedschrijver zich hebben ontwikkeld door de tijden heen maar het ligt te ver buiten de scope van deze
scriptie om nader te onderbouwen wat de overheersende opvattingen zijn over het beschouwen van Josephus’
werk binnen het jodendom in het licht van de verwoesting van de tempel.

8 Schwartz, review van Josephus and the Theologies of Ancient Judaism (door Klawans), 197. Josephus heeft veel
werken geschreven en zijn theologische verhandelingen met betrekking tot de Joodse scholen in de late Tweede
Tempelperiode is daar ook onderdeel van. Zie bv. War 2.119-166 en Ant. 13.171-173, 18.11-25.

9 Klawans, Josephus Theologies 15.

10 Mozes kreeg van God niet één Torah maar twee Torah’s geopenbaard. Namelijk zowel een schriftelijke als een
mondelinge Torah. Hindy, Najman. Seconding Sinai: The Development of Mosaic Discourse in Second Temple
Judaism. Journal for the Study of Judaism Supplements 77. (Leiden: Brill, 2003), 110. De Mishna is de schriftelijke
vastlegging van de mondelinge leer maar zie ook Jaffe, “Rabbinic Authorship as a Collective Enterprise”
(Charlotte E. Fonrobert), 17-37. En zie daarnaast voetnoot 4.



poging uit te sluiten om andere primaire literatuur als vergelijkingsmateriaal te gebruiken om een
reconstructie van de historische realiteit te vormen kan dit de indruk wekken dat bepaalde
tekstanalyses uit de Mishna impliceren dat wat hierin beschreven staat niet ook in andere primaire
literatuur terug is te vinden — laat staan dat er in andere primaire bronnen materiaal te vinden is dat
aansluit op de Mishna. Omdat Neusner een vergelijking met expliciet Josephus’ theologisch gekleurde
verhandelingen over de Joodse scholen uitsluit is het aannemelijk dat dit in de hand werkt dat bij het
benaderen van de Mishna de wet centraal te staan komt.*!

§1.2 Introduceren van het hoofdthema

Het uitgangspunt van deze scriptie zal zijn dat zowel de gemeenschapsregel van Qumran als de
theologie die Josephus verwerkt in zijn beschrijvingen over bepaalde Joodse scholen actief in de late
Tweede Tempelperiode wel degelijk relevant kunnen zijn voor het analyseren van het sektarische
Jodendom in diezelfde periode. Daarnaast zal er ook rabbijnse literatuur worden behandeld in de vorm
van Mishna pirkei avot /1,16 welke de basis vormt voor de verscheidene dicta’s die door verschillende
Tannaitische rabbijnen geintroduceerd worden in hoofdstuk 4. Discussies over de vrije wil en de
predestinatieleer zijn eigenlijk van nature belangrijk binnen het jodendom aangezien de basis van het
jodendom de uitverkiezing is van het volk Israél op de berg Sinai waarbij God Zijn wet door Mozes en
de profeten bemiddeld. Ondanks dat het op het eerste oog lijkt alsof de goddelijke uitverkiezing naar
(een vorm van) predestinatie neigt, komt er een bepaalde verantwoordelijkheid bij kijken om naar
Gods woord te lopen. Een onweerlegbare doctrine uit de Joodse Torah is menselijke vrijheid en dit uit
zich onder andere in de verantwoordelijkheid die inherent lijkt aan de goddelijke uitverkiezing of het
verbond en dit is dus zelf de relevantie voor discussies gepaard gaande met keuzevrijheid,
predestinatie (predeterminisme), voorzienigheid en het lot.*?

Daarnaast zal veelvuldig uit de primaire bronnen blijken dat vanwege fusies tussen de begrippen er
erg moeilijk geconstateerd kan worden of men keuzevrijheid prefereert boven het lot, predestinatie
(predeterminisme), of voorzienigheid en vice versa. Kortom, omdat er veel onenigheid en
meerduidigheid®® is over deze onderwerpen binnen het jodendom en het onderzoek hiernaar geeft dit

11 Klawans, Josephus Theologies, 17.

12 Het volk Israél bevestigt eigenlijk dat het niet de verantwoordelijkheid nam om naar Gods verbond te lopen
waarmee zij gered hadden kunnen worden. De overduidelijke tekenen zoals sandalen die na 40 jaren in de
woestijn geweest te zijn nog niet versleten waren moesten een teken zijn van God maar sommigen of velen van
de Joden hadden geen of te weinig geloof en daarom liep het niet goed met hen af waardoor zij niet konden
deelnemen aan Gods rust. Dit kan een teken zijn van de verantwoordelijkheid die inherent is aan het verbond.
(Deut. 29-1:5 (OT)) en (Hebreeén 3:8-11 en 16-19 (NT)) zie ook Etienne Nodet, review van Josephus and the
Theologies of Ancient Judaism, door Jonathan Klawans, RB 121 (2014) 128-137 p.129 Flusser, David. Judaism of
the Second Temple Period. Grand Rapids, (Mich.: Jerusalem, Israél: William B. Eerdmans Pub. Co.; Hebrew
University Magnes Press, 2007), 32. en Klawans, Josephus Theologies, 90.

13 Om alvast een paar voorbeelden te noemen bij de bronnen die behandeld zullen gaan worden: Over het
algemeen lijkt de overheersende opvatting van de Qumran-gemeenschapsregel dat dit neigt naar predestinatie
maar door het dualisme dat hieraan inherent is kan ook betuigd worden dat keuzevrijheid belangrijk is. Dit komt
omdat dualisme zich buigt over de kwestie of God vertegenwoordigd is in het kwade. Als dat niet het geval is dan
komt de predestinatieleer onder druk te staan omdat in dat geval de (goede) God niet het ondeugdelijke gedrag
van mensen zou hebben kunnen voorbestemd. De rabbijnen uit de periode van de Tannaim worden over het
algemeen meer geidentificeerd met de voorzienigheid en toch benadrukt de hoofdrabbijn van deze stroming
juist de keuzevrijheid. Urbach E. Ephraim, The sages: their concepts and beliefs. 2. Reprint. Publications of the
Perry Foundation in the Hebrew University of Jerusalem (Jerusalem: Magnes Press [u.a.], 1987), hfdst 11.
Daarnaast staan Josephus’ Farizeeén, Sadduceeén en Essenen meer stil bij mogelijke verhoudingen tussen het
lot en keuzevrijheid.



alleszins aanleiding voor het bestuderen van deze onderwerpen. Het hoofdonderwerp van deze
scriptie is dus om mogelijke verbanden te ontdekken in de (theologische) concepten zoals (enerzijds)
de vrije wil en (anderzijds) het lot, predestinatie (predeterminisme) of voorzienigheid. Al zal wel
kunnen worden opgemerkt dat de termen voorzienigheid en het lot een meer Hellenistische dan
Hebreeuwse of Joods theologische betekenis hebben. Gedurende de scriptie zullen mogelijke foutieve
aannames worden belicht in het hedendaagse academische debat omtrent het nut van de theologie
die is verwerkt in Josephus’ verhandelingen over de Joodse scholen en het sektarische gedeelte van
de dode zeerollen — de gemeenschapsregel — en zal beargumenteerd worden dat deze bronnen wel
degelijk relevant kunnen zijn in het onderzoek naar het sektarische jodendom in de late Tweede
Tempelperiode.

In het eerste hoofdstuk zal een analyse plaatsvinden van twee prominente en vooraanstaande figuren
in het moderne academische debat die onder andere onderzoek hebben gedaan naar discussies
binnen het jodendom met betrekking tot mogelijke verbanden tussen de zojuist geintroduceerde
(theologische) begrippen. Vervolgens zal in dit hoofdstuk de gekozen tijdsperiode worden
verantwoord en zal mede aan de hand van deze tijdsperiode een selectie plaatsvinden van primaire
bronnen met een nadere uitleg en toelichting vanuit de secundaire literatuur in latere hoofdstukken.
Daarna zal er reeds gepoogd worden om de (theologische) begrippen te definiéren zodat de lezer
alvast een beeld kan vormen bij de betekenis ervan en tot slot zal een verantwoording van de
methodiek plaatsvinden.

In de volgende paragrafen zullen de methodes van de meest vooraanstaande onderzoekers vanuit de
secundaire literatuur: Ephraim Elimelech Urbach en Jonathan Klawans worden besproken en zal
worden aangekaart op wat voor manier uit hun onderzoek kan worden afgeleid hoe zij dus onder
andere ook onderzocht hebben of er mogelijke verhoudingen zijn te ontdekken tussen de
geintroduceerde (theologische) concepten.

§1.3 De benadering van Urbach

In het elfde hoofdstuk — On Providence — van zijn Magnus Opus The Sages — Their concepts and beliefs
— staat Urbach stil bij een legio aan primaire bronnen die inzicht kunnen verschaffen over
verhoudingen tussen de (theologische) begrippen zoals genoemd in de onderzoeksvraag. Deze
rijkelijke variéteit aan bronnen hebben niet enkel betrekking op Joodse stromingen zoals de Tannaim
en de Amoraim, rabbijnen, de Qumran-gemeenschapsregel, de Joodse geschiedschrijver Flavius
Josephus en het Oude Testament maar er worden ook bronnen gebruikt die niet gelijk geassocieerd
worden met het jodendom zoals stoicisme en astrologie. Er zit verschil in de mate waarin Urbach
bepaalde bronnen gebruikt. Zo staat hij uitgebreid stil bij opvattingen van Rabbi Akiba en andere
Tannaitische rabbijnen welke een uitgebreid scala aan dicta gebruiken om hun invalshoeken te
verduidelijken.

Urbach wijst erop dat in het onderzoek naar verhoudingen tussen de keuzevrijheid van de mens en het
geloof in voorzienigheid alsmede in het bepalen van grenzen hiertussen en tot op welke hoogte er
verzoening kan plaatsvinden het beste begrepen kunnen worden door het bestuderen van divergente
uitspraken — dicta’s — wat Urbach aanduidt als pragmatische reflectie.’® De dicta’s zijn uitspraken van
bepaalde gebeurtenissen die inzicht kunnen geven over verhoudingen tussen met name keuzevrijheid
en voorzienigheid. De invalshoeken van diverse Tannaitische rabbijnen zullen uitvoerig worden

14 Urbach, The sages, hfdst. 11.
15 Urbach, The sages, 264.

10



uitgelicht in het laatste hoofdstuk van de scriptie. Flavius Josephus en de Qumran-gemeenschapsregel
worden door Urbach veel beknopter behandeld dan de rabbijnen waarbij Klawans juist hoofdzakelijk
Josephus verwerkt in zijn literatuur. Daarnaast behandelt Urbach in tegenstelling tot Klawans
explicieter de verhoudingen tussen keuzevrijheid en voorzienigheid in plaats van keuzevrijheid ten
opzichte van het lot of predestinatie door Klawans.

§1.4 De benadering van Klawans

Waar Urbach juist meer stilstaat bij de invalshoeken die de rabbijnen uit de Tannaitische periode dit
onderzoek te bieden hebben staat Klawans juist meer stil bij geschiedschrijver Flavius Josephus. Hierbij
schetst Klawans een uitgebreid beeld van bepaalde misvattingen die in het hedendaagse academische
debat de boventoon voeren met betrekking tot Josephus zoals in de inleiding van dit hoofdstuk ook al
beschreven is. Deze boventoon wordt gekenmerkt door het degraderen van het onderzoek naar antiek
en sektarisch jodendom op basis van theologische kwesties en het vooropstellen van de religieuze
geopenbaarde wet in het onderzoek hiernaar. Zodanig poogt Klawans de relevantie van het werk van
Josephus te benadrukken in het onderzoek naar het sektarische jodendom in de late Tweede
Tempelperiode. Josephus doet uitgebreid verslag over de Essenen en in mindere mate over de
Farizeeén en de Sadduceeén en hierbij vallen voorkeuren of overtuigingen op te sporen met betrekking
tot het lot en keuzevrijheid per school. Dit zal dan ook uitgebreider in het volgende hoofdstuk aan bod
komen alsmede een toelichting op Josephus’ eigen opvattingen met betrekking tot de vrije wil, het lot
en voorzienigheid.

Wat daarnaast erg kenmerkend is voor het werk van Klawans is de compatibilisme paradox. Dit is een
paradox aangezien de termen determinisme en de vrije wil op het eerste gezicht onverenigbaar met
elkaar lijken. In het algemeen refereert de term naar een positie die beweert dat ondanks een strikte
vorm van determinisme mensen nog steeds de mogelijkheid hebben om vrije en ongedwongen
handelingen uit te voeren.r” Een paradox is een begrip waarbij er sprake is van een schijnbare
tegenstelling maar desondanks kunnen keuzevrijheid en (pre)determinisme alsnog compatibel met
elkaar zijn. De term wordt zowel in Christelijke als Joodse theologie gebruikt en Josephus schrijft de
balans tussen eipappévn of het lot en de vrije wil toe aan de Farizeeén. Klawans behandelt meerdere
types van de compatibilisme paradox die aan het einde van dit hoofdstuk aan bod zullen komen. Een
ander kenmerk van Klawans is dat hij probeert de validiteit en de waarheidsgetrouwheid van Josephus’
beschrijvingen over de Joodse scholen te achterhalen of te waarborgen door Josephus’ werk te
vergelijken met gelijksoortige bronnen. Hierbij neemt hij de uitganspositie in dat de Farizeeén
vergeleken worden met rabbijnse literatuur, de Essenen met de literatuur van dode zeerollen en de
Sadduceeén met de wijsheid traditie van Ben Sira. Hierbij is de eerste vergelijking het meest
gebruikelijk en de laatste vergelijking het minst.®

§1.5 Verantwoording tijdsframe

Uit de scriptie zal blijken dat het werk van geschiedschrijver Flavius Josephus, de gemeenschapsregel
van Qumran en Mishna pirkei avot //l,16 allemaal met betrekking tot de (theologische) concepten zoals
genoemd in de onderzoeksvraag de basis van het onderzoek vormen. Alvorens deze verhandelingen in
niet-chronologische volgorde aan bod komen per hoofdstuk zal eerst vanuit de secundaire literatuur
van (met name) Klawans worden bepaald wat er is geschreven in de periode van de Grieks-Romeinse
tijd over het jodendom. De bronnen die behandeld worden zijn allemaal geproduceerd en

16 Jonathan Klawans, “Josephus on Fate, Free Will and Jewish Types of compatibilism,” Numen (2009): 44-90.

17 Klawans, "Josephus Compatibilism," 45.
18 Klawans, Josephus Theologies, 27.

11



gepubliceerd in de Grieks-Romeinse tijdsperiode® of in de (late) Tweede Tempelperiode en de periode
van de Tannaim. Als de bronnen op chronologische tijdsvolgorde zouden worden gezet valt te
bemerken dat de eerste bron (Qumran-gemeenschapsregel) geproduceerd is in de Hellenistische
periode, de tweede bron (Flavius Josephus) en de derde bron (de Mishna) zijn ontstaan in het
Romeinse tijdperk. Ook zou beredeneerd kunnen worden dat de gemeenschapsregel in ieder geval
voor de verwoesting van de tempel geproduceerd zou moeten zijn en dat Josephus’ werken vlak na de
verwoesting van de tempel zijn gepubliceerd. De Mishna daarentegen is grofweg anderhalve eeuw na
de verwoesting van de tempel gecompileerd. Het is niet zo dat er hele wezenlijke verschillen zitten
tussen de Hellenistische periode en de Romeinse periode. Joden en het jodendom waren moeilijk los
te koppelen van de Hellenistische en Romeinse context omdat Judea simpelweg deel uitmaakte van
het Hellenistische en het latere Romeinse rijk.2° Grofweg zou beweerd kunnen worden dat de (eerste)
totstandkoming van de dode zeerollen plaatsgevonden heeft bij de aanvang van het Hellenistische
rijk?, Josephus’ werk en publicatie is sterk ingebed in de Romeinse context en de publicatie van de
Mishna valt ook nog steeds binnen het Romeinse tijdperk.

§1.6 relevante bronnen

Het is nu duidelijk dat dit onderzoek zich beperkt tot de bronnen binnen het jodendom die zijn
ontstaan in de Grieks-Romeinse periode of in de (late) Tweede Tempelperiode en de periode van de
Tannaim en gepoogd wordt hieruit enige kennis af te leiden met betrekking tot de (theologische)
begrippen zoals genoemd in de onderzoeksvraag. Met behulp van toelichtingen vanuit de secundaire
literatuur zullen deze primaire bronnen — Flavius Josephus, de gemeenschapsregel (1QS) en Mishna
pirkei avot /ll,16 — geanalyseerd worden in respectievelijk hoofdstuk 2, 3 en 4. Klawans maar met name
Urbach gebruikt een veelvoud aan bronnen die niet allemaal te scharen zijn onder de netgenoemde
primaire literatuur en daarom zal alleen het materiaal dat daarop betrekking heeft in acht genomen
worden. Urbach staat uitgebreid stil bij Mishna pirkei avot /ll, 16 en verscheidene dicta’s passeren de
revue en daarom zal dit in het laatste hoofdstuk behandeld worden aangezien dit onderdeel is van de
rabbijnse literatuur. Daarentegen staat Klawans zoals gezegd meer stil bij het werk van Josephus en

1% Na de dood van Alexander de Grote werd het Hellenistische rijk in vieren opgedeeld en vanaf 323 v. Chr. begon
Judea tot het Seleucidische rijk te behoren. Malka Z. Simkovich, Discovering Second Temple Literature: The
Scriptures and Stories that Shaped Early Judaism (Philadelphia: Jewish Publication Society; University of Nebraska
Press, 2018), 129. De Romeinen deden in het jaar 63 v.Chr. hun toetreden in Judea. Barbera E. Thiering, Redating
the Teacher of the Righteousness (Sydney: Theological Explorations, 1979), 3.

20 Er waren veel wisselwerkingen tussen het Joodse en het Hellenistische. Joden werden vaak niet als eersterangs
burgers beschouwd en daardoor begonnen voornamelijk geleerde Joden onder pseudo-titels bepaalde werken
uit te brengen in het Grieks om mensen op een anonieme manier te kunnen opiniéren vaak over Joodse kwesties.
De vermenging tussen het Joodse en het Hellenistische wordt Joods-Hellenisme genoemd. De term
voorzienigheid die ook wordt onderzocht door de scriptie heeft veel meer een Hellenistische connotatie maar
dit is dus niet irrelevant vanwege de vermenging tussen het Joodse en het Hellenistische. Sommige Joodse
auteurs presenteerden het jodendom en het Hellenisme als onverenigbaar met elkaar terwijl andere Joodse
auteurs de Joodse tradities probeerden te harmoniseren met elementen uit de Griekse cultuur. Toch zochten
waarschijnlijk veel Joden niet deze uitersten op maar vonden een middenweg in het naleven van fundamentele
aspecten van hun voorouderlijke religie zoals de sabbat, feestdagen, dieetwetten en besnijdenis en namen
tegelijkertijd aspecten van de Hellenistische wereld op in hun dagelijkse leven, waarbij ze ervoor zorgden dat
hun kinderen onderwijs kregen in Hellenistische vakken als wiskunde, astronomie en filosofie — als ze het zich
tenminste konden veroorloven. Simkovich, Discovering Second Temple Literature, 131.

21 Toch wordt de gemeenschapsregel (1QS) gedateerd omstreeks de aanvang van het Hasmonese rijk (175-125
v. Chr.). Thiering, Redating the teacher of righteousness, 35. En daarnaast werd de gemeenschapsregel (1QS)
waarschijnlijk gekopieerd in de eerste helft van de eerste eeuw v. Chr. Daniel M. Gurtner, This World and the
World to come: Soteriology in Early Judaism (London ; New York, N.Y.: T&T Clark, 2011), 250.

12



diens theologische beschrijvingen over de Joodse scholen levend in de late Tweede Tempelperiode??
en derhalve zal dit in hoofdstuk 2 aan bod komen.

De gemeenschapsregel (1QS) vormt slechts een klein onderdeel van de totale omvang van de dode
zeerollen en komt in het derde hoofdstuk aan bod. Wat met name behandeld zal worden zijn de
elementen die wellicht verklaringen of uitleggingen kunnen geven over eventuele verbanden tussen
de (theologische) begrippen zoals genoemd in de onderzoeksvraag — in het geval van de Qumran-
gemeenschap betreft dit voornamelijk de predestinatieleer. Dit heeft te maken met de uitverkiezing
van het volk Israél, berouw, bekering en profetie maar met name met hetgeen wat de
gemeenschapsregel uniek maakt en dat is de tweegeestenleer. Er zit zowel overlap als verschil in de
mate waarin de primaire bronnen die behandeld worden in deze scriptie aan bod komen in de
secundaire literatuur van hoofdzakelijk Klawans, Urbach en Knibb.? Uiteindelijk zal blijken dat de grote
verschillen tussen Urbach en Klawans eerder als profijtelijk dan belemmerend beschouwd kunnen
worden aangezien op deze manier de bronnen complementair aan elkaar kunnen zijn.

Daarnaast bevatten de hoofdstukken 2, 3 en 4 veelvuldig vertaalde citaten en passages vanuit het
Engels naar het Nederlands. In hoofdstuk 2 heeft dit betrekking op bepaalde opvattingen om Flavius
Josephus te identificeren om hem te kunnen omschrijven zoals in zijn autobiografische werk the Life.
Ook worden er in dit hoofdstuk bepaalde vertaalde passages geciteerd die betrekking hebben op
opvattingen van Josephus’ scholen zoals uit War en Antiquities. De vertaalde passages in hoofdstuk 3
hebben enkel betrekking op secties uit de gemeenschapsregel. In hoofdstuk 4 worden passages en
citaten vertaald vanuit de rabbijnse literatuur. Deze literatuur heeft niet alleen betrekking op boeken
uit de Hebreeuwse Bijbel zoals Genesis, Prediker en Jesaja. De literatuur waarop de Rabbijnen uit de
periode van de Tannaim zich beroepen kunnen variéren van commentaren op de Mishna zoals de
traktaten Eduyot en Sanhedrin uit de orde van Neziekien, commentaren op de Mishna uit het traktaat
van Berakhot uit de orde van de Zeraiem en commentaren op de Mishna van uit het traktaat Shabbat
uit de orde van Seder Moed. De verzamelnaam van deze geschriften is de Gemara, wat uitleggingen
zijn van de mondelinge Torah zoals becommentarieerd door belangrijke rabbijnen, wetsgeleerden en
filosofen. Ook baseert de groep rabbijnen uit de periode van de Tannaim zich op een Deuterocanoniek
geschrift zoals Sirach dat niet in het canoniek van de Hebreeuwse bijbel is opgenomen. Tot slot zijn
enkele passages vertaald die betrekking hebben op de Sifra shemini, dit betreft een halachische
midrash op het boek van Leviticus. Bij het vertalen van de passages en citaten is gepoogd een zo
effectief en vloeiend mogelijke vertaling te bewerkstelligen van het Engels naar het Nederlands.
Bovendien zijn de originele versies van de naar het Nederlands vertaalde passages en citaten in het
Engels terug te vinden in de desbetreffende voetnoten.

§1.7 Het definiéren van begrippen

Bij het definiéren van begrippen komen nogal wat beperkingen kijken wat met name betrekking kan
hebben op subjectiviteit en context. Begrippen kunnen overlap hebben en vaak niet volledig los
worden gekoppeld van andere gelijksoortige begrippen. Ook kunnen bijvoorbeeld verhoudingen
tussen de vrije wil en de voorzienigheid die met name aan bod komen in Urbach sterk verstrengeld zijn
in de context van de voorbeelden waarin deze gegeven worden. Gedurende de scriptie zal nog beter
naar voren komen dat begrippen verduidelijkt worden in de context van de verschillende soorten

22 Er js geen bewijs dat er voér de Maccabese opstand (167 v. Chr.) Joodse sektes actief waren. Simkovich
Discovering Second Temple Literature, 146.

23 Michael A. Knibb, The Qumran community. Cambridge commentaries on writings of the Jewish and Christian
world, 200 BC to AD 200, v. 2. Cambridge [Cambridgeshire]; (New York: Cambridge University Press, 1987), the
community rule.

13



primaire literatuur die worden besproken en de verhoudingen die de begrippen tot elkaar hebben.
Daarnaast zijn geschillen die aanwezig zijn in het antieke jodendom tussen het lot en de vrije wil
beperkt in hun extremen door zekere theologische basisbeginselen zoals profetie, bekering, goddelijke
uitverkiezing, berouw en morele verschillen in gedwongen en vrijwillig menselijk gedrag®* en dit zal
met name verder uitgewerkt worden in hoofdstuk 3. Desalniettemin, zal deze sectie alvast pogen om
de (theologische) begrippen zoals genoemd in de onderzoeksvraag: de vrije wil, voorzienigheid,
predestinatie, het lot en predeterminisme te definiéren en uiteen te zetten om de lezer reeds een
duidelijker beeld te verschaffen bij de op het eerste oog lijkende abstracte begrippen.

§1.7.1 De vrije wil

Een belangrijk figuur in deze scriptie die in het laatste hoofdstuk aan bod zal komen is Rabbi Akiba.
Deze rabbijn legt erg de nadruk op de verantwoordelijkheid die mensen dienen te dragen als gevolg
van hun acties en deze verantwoordelijkheid draagt de volgende twee kenmerken met zich mee: de
toestemming die aan de mens wordt gegeven om zijn eigen weg te kiezen en het besef dat de mens
voorbestemd is om verantwoording af te leggen tegenover Hem die zijn wegen ziet en onderzoekt.?
Deze verantwoordelijkheid komt ook kijken bij de uitverkiezing van Israél.? Israél mag dan het
uitverkozene volk zijn maar dat betekent niet dat zij per definitie in elk geval door Gods genade gered
zullen worden. Hiervoor is het gekozene volk Israél nog steeds zelf verantwoordelijk.

Klawans haalt daarnaast een voorbeeld aan waarin aspirant-leden van de Qumran-gemeenschap toe
moeten zeggen dat zij daadwerkelijk willen toetreden tot de sekte van de Qumran. Echter, dit is geen
vrije wil in de theologische zin van het woord want dat betekent namelijk dat mensen vrij zijn
beslissingen te nemen los van goddelijke invloed.?

§1.7.2 Voorzienigheid

Volgens Urbach zijn er twee aspecten van voorzienigheid: De eerste omvat het bestuur van de wereld,
de beheersing van de natuur en het voorzien in de behoeften van de gehele mensheid. Dit aspect van
de voorzienigheid omvat alle menselijke wezens inclusief de goddelozen en afgodendienaren. Het
andere aspect van de voorzienigheid bestaat uit het onderzoeken van de wegen en daden van
stervelingen.?® Daarnaast benadrukt Josephus in zijn werk het geloof in een God die voor de wereld
zorgt en menselijke gebeurtenissen leidt zodat de geschiedenis in overeenstemming komt met (de)
goddelijke gerechtigdheid.?® Overigens is voorzienigheid een term die het meest gebruikelijk is in het
Hellenistische jodendom en de term is in het Hebreeuws onbekend.’ In tegenstelling tot predestinatie
en predeterminisme lijkt het uitgangspunt van voorzienigheid niet te zijn dat God absolute voorkennis
en controle over toekomstige gebeurtenissen heeft maar het begrip benadrukt juist de goddelijke
bescherming aan de mensheid en Zijn actieve betrokkenheid in het leidinggeven aan de mensen die
hun leven op een bepaalde manier inrichten. Ook wat betreft het causale determinisme waaraan het
lot onderhevig is kan worden gesteld dat dit betrekking heeft op de uitkomst van gebeurtenissen
terwijl voorzienigheid zich dus richt op het geloof in een God die voor de wereld zorgt. Wat daarnaast
een belangrijk te onderkennen verschil is tussen met name predestinatie en predeterminisme
enerzijds en voorzienigheid anderzijds is dat bij de eerste twee begrippen de vrije wil of de

24 Klawans, Josephus Theologies, 66.

25 Urbach, The sages, 257.

26 Nodet, review van Josephus and the Theologies of Ancient Judaism (door Klawans), 130.
27 Klawans, Josephus Theologies, 65.

28 Urbach, The sages, 256.

2% Klawans, Josephus Theologies, 13.

30 Nodet, review van Josephus and the Theologies of Ancient Judaism (door Klawans), 129.

14



keuzevrijheid van de mens volledig wordt ontkend terwijl een aspect van voorzienigheid juist is dat het
de wegen en de daden van stervelingen onderzoekt.

§1.7.3 Predestinatie

Predestinatie wordt begrepen als het geloof dat alles van tevoren vaststaat en dan met name wie zal
zondigen en wie rechtvaardig zal zijn.3! Daarnaast is predestinatie een vorm van theistisch
predeterminisme dat zich focust op de bestemmingen van individuen. God heeft dan véér de geboorte
van mensen al bepaald aan wie Zijn redding zal toekomen en aan wie niet. In de tegenwoordig
ontwikkelde theologie betekenen zowel predeterminisme als predestinatie dat God absolute
voorkennis en controle heeft over toekomstige gebeurtenissen en dat leidt tot ontkenning van de vrije
wil en dit is precies zoals Josephus deze zaken begrijpt. Soms wordt de term “dubbele predestinatie”
gebruikt om de calvinistische overtuiging te onderstrepen dat de rechtvaardigen voorbestemd zijn om
rechtvaardig te zijn en dus om gered te worden en dat de zondaars voorbestemd zijn om te zondigen
en dus om verdoemd te worden. Overeenkomstig met predeterminisme betuigt ook het begrip
predestinatie dat God absolute voorkennis en controle heeft over toekomstige gebeurtenissen wat
leidt tot de ontkenning van de vrije keuze.®? De begrippen predestinatie en predeterminisme zijn
vrijwel identiek omdat het voorvoegsel “pre’”’ bij de term predeterminisme een indicatie is dat God
vOor de geboorte van mensen al bepaald heeft aan wie zijn redding zal toekomen en aan wie niet. Het
voornaamste verschil tussen het lot en predestinatie lijkt te zijn dat bij de eerste term alle
gebeurtenissen — waaronder menselijke handelingen — niet noodzakelijkerwijs in elk geval door God
zijn bepaald terwijl dat bij de predestinatieleer wel zo is. Zie voor de verhoudingen tussen predestinatie
en voorzienigheid sectie §1.7.2.

§1.7.4 Het lot

Josephus gebruikt eipapuévn voor “lot” wat in brede zin kan worden gedefinieerd als de overtuiging
dat gebeurtenissen worden veroorzaakt door vaste oorzaken of onpersoonlijke krachten. Gewaakt
moet worden voor het eenvoudigweg bestaan van deze term in een zekere “Joodse’ context net als
het uitsluitend toepassen van deze term in een zekere “Joodse” context. Josephus’ werk is gevormd
in een Hellenistische filosofische context en hij gebruikt hier hoofdzakelijk stoicijnse terminologie voor.
Het is zelfs zo dat de net geintroduceerde term juist minder goed toepasbaar en aannemelijk is voor
het jodendom uit de oudheid omdat in de definiéring dingen worden veroorzaakt door onpersoonlijke
krachten en dus niet noodzakelijkerwijs aan God toegeschreven worden.® Josephus gebruikt deze
term voornamelijk in de context van zijn beschrijvingen over de Joodse scholen. Zoals gezegd lijkt het
voornaamste verschil tussen het lot en predestinatie de onderkenning dat met betrekking tot het lot
gebeurtenissen — waaronder menselijke handelingen — niet noodzakelijkerwijs in elk geval vooraf door
God zijn bepaald terwijl dat bij predestinatie wel zo is. Daarnaast verschilt het lot van voorzienigheid
volgens Josephus in die zin dat alle gebeurtenissen worden gezien en geleid door de voorzienigheid
terwijl er slechts enkele gebeurtenissen zijn voorbestemd.

§1.7.5 Predeterminisme

Dit is het geloof dat de resultaten van processen zijn voorzien en voorbestemd door God: Hij weet en
bepaalt wat iemand zal verkiezen om te doen. Echter, sommige predeterministen gaan nog een stap
verder en erkennen dat menselijke beslissingen vrij gemaakt worden ondanks dat deze niettemin zijn
voorzien en voorbestemd door God want Hij kan zelfs weten wat iemand uit vrije keuze zal gaan

31 Klawans, Josephus Theologies, 61.
32 Klawans, Josephus Theologies, 46.
33 Klawans, Josephus Theologies, 46.

15



doen.3* Wat daarnaast kenmerkend is voor dit begrip is dat alle gebeurtenissen en menselijke
gedragingen veroorzaakt worden door eerdere oorzaken. Overigens heeft de term “determinisme”
een meer algemenere filosofische connotatie en daarom is de “pre’”’ toegevoegd om de term beter te
kunnen plaatsen in een (Joods) theologische context. De scriptie wordt immers geschreven op basis
van primaire bronnen gerelateerd aan het jodendom wat een (monotheistische) religie is. Deze “pre”
in “predeterminisme” is om te benadrukken dat de al vaststaande oorzaken van gebeurtenissen een
vooraf bepaald goddelijk plan volgen. Overeenkomstig met predestinatie betuigt ook het begrip
predeterminisme dat God absolute voorkennis en controle heeft over alle toekomstige gebeurtenissen
wat leidt tot de ontkenning van de vrije keuze.?® Aangezien de sterke verwantschap tussen de
begrippen predeterminisme en predestinatie zijn de verhoudingen tussen deze begrippen ten opzichte
van het lot en voorzienigheid nagenoeg gelijk. Zie hiervoor sectie §1.7.2.

§1.8 Compatibilisme paradox

Belangrijk in de analyse naar de vrije wil en de predestinatieleer is de term die Klawans introduceert
en welke is bedacht in de moderne filosofie, namelijk "compatibilisme" of de “compatibilisme
paradox”. In het algemeen refereert de term naar een positie die beweert dat ondanks een strikte
vorm van determinisme mensen nog steeds de mogelijkheid hebben om vrije en ongedwongen
handelingen uit te voeren en zodoende dat de begrippen ondanks de schijnbare tegenstelling
compatibel met elkaar kunnen zijn. Dat kan dus betekenen dat strikt determinisme nog steeds de
mogelijkheid kan toestaan voor individuen om vrije onbeteugelde keuzes te maken en dat individuen
nog steeds verantwoordelijk zijn voor hun eigen acties ondanks het feit dat beslissingen en
consequenties vooraf zijn bepaald.3® Omdat het begrip bedacht is in het moderne tijdperk vormt de
term geen basis voor het literaire werk van Josephus. Echter, Klawans doet een poging om deze term
toe te passen op Josephus’ werk. Klawans gelooft dat de term compatibilisme bruikbaar is om de
filosofische en theologische vragen die Josephus aandraagt beter te begrijpen. Klawans maakt
onderscheid tussen twee verschillende vormen van compatibilisme.

§1.8.1 Joods compatibilisme Type 1 (fusie)

Dit is het type dat Klawans identificeert met zijn behandeling van de Farizeeén,* die schrijven alles toe
aan het lot en God; ze zijn van mening dat juist of anderszins handelen inderdaad voor het grootste
deel bij de mens ligt maar dat bij iedere actie het lot meewerkt. Echter, Klawans doet meer dan alleen
het toeschrijven van een generieke balans tussen de vrije wil en predestinatie aan de Farizeeén wat
zou willen zeggen dat handelingen voor de ene helft veroorzaakt worden door de vrije wil en voor de
andere helft door predestinatie. Josephus maakt hierbij nog drie belangrijke specificaties welke
kenmerkend zijn voor compatibilisme type 1. Afgeleid van War 2.163 valt op te merken dat dit type
een sterke deterministische toon heeft waarbij alles door het lot bepaald wordt en daardoor heerst de
menselijke vrije wil niet onafhankelijk over wat dan ook. Het is eerder zo dat er hooguit een aantal
handelingen zijn waarover mensen beslissingen nemen maar niettemin helpt het lot bij elk van deze;
keuze speelt een gedeeltelijke rol in een gedeelte van de gebeurtenissen. Hierbij is het belangrijk dat
dit gebeurtenissen zijn die te maken hebben met goed en kwaad en daarom impliceert de farizese
fusie van de vrije wil en predestinatie God in de menselijke uitvoering van goed en kwaad. Het is
opvallend dat elk van deze punten ook tot uiting komt in de parallelle behandeling van de drie scholen
in Antiquities 18.13 van Josephus:

Ook al veronderstellen ze dat alles door het lot veroorzaakt wordt, toch ontnemen ze de mens niet de

34 Klawans, Josephus Theologies, 65.
35 Klawans, Josephus Theologies, 46.
36 Klawans, Josephus Theologies, 48.
37 War 2.163

16



wil om na te volgen wat in de macht van de mensheid ligt aangezien het Gods welbehagen was
dat er een fusie zou moeten zijn (kpdolg) en dat de wil van de mensheid met haar deugden en
ondeugden zou moeten zijn toegelaten tot de raadskamer van het lot.®®

Ook kunnen er bepaalde rabbijnse bronnen geidentificeerd worden die het eens zijn met dit algemene
perspectief, in die zin dat de menselijke keuze om goed of kwaad te doen plaatsvindt onder leiding van
de goddelijke voorzienigheid. In de rabbijnse traditie die is toegeschreven aan Rav Huna en Eleazar ben
Shammua uit een traktaat van de Mishna makkot staat “Uit de Torah, Profeten en Geschriften [kan
bewezen worden] dat welke richting iemand ook kiest dat die persoon verder geleid zal worden op die
weg.””3® Deze passage eindigt met Jesaja 48.17 “De Here, uw verlosser, de Heilige van Israél, zegt: Ik
ben de Here, uw God, die u leert wat goed voor u is en die u de paden wijst waarlangs u moet lopen.”’#°
Het zijn onder andere deze tradities uit de rabbijnse literatuur die overtuigende paralellen vertonen
met Josephus’ Farizeeén in War 2 en Antiquities 18. In al deze tradities vinden we een samensmelting
tussen determinisme en de vrije wil, die in belangrijke opzichten de voornaamste plaats toekent aan
Gods controlerende invloed op mensen waarbij erkent moet worden dat deze invloed zo ver reikt dat
God zelfs een actieve betrokkenheid heeft in de menselijke uitvoering van slechte daden.*

§1.8.2 Joods compatibilisme Type 2 (gedeeltelijk determinisme)

In tegenstelling tot war 2.163 beschrijft Josephus in Ant. 13.172 een andere invalshoek met betrekking
tot overtuigingen van de Farizeeén aangaande de vrije wil en determinisme. Ant. 13.172 luidt als volgt:
“Wat de Farizeeén betreft, zij zeggen dat bepaalde gebeurtenissen, maar niet alle, het werk van het
lot zijn; wat andere gebeurtenissen betreft hangt het ervan af of ze zullen plaatsvinden of niet.””*? In
tegenstelling tot War 2.163 lijken Josephus’ Farizeeén hier in feite te zeggen dat niet alle
gebeurtenissen vaststaan. Klawans gebruikt vervolgens drie voorbeelden uit de rabbijnse literatuur die
net als Ant. 13.172 lijken te onderstrepen dat (pre)determinisme expliciet beperkt wordt door welke
gebeurtenissen dan ook die afhankelijk zijn van beslissingen van de mens. Van deze drie voorbeelden
zullen nu de eerste twee behandeld worden met betrekking tot (on)opzettelijke sterfgevallen en
levensduur.

De teksten uit Exod. 21.13 en 1 Sam. 24.13-14 relateren aan twee mannen die gedood hebben maar
bij de ene gebeurde dit met opzet en bij de ander was het onbedoeld. In beide gevallen was er geen
getuige aanwezig. Volgens de rabbijnse traditie Makkot is de straf voor beide mannen verschillend

38 Josephus Flavius, Antiquities of the Jews 18.13, geciteerd door Klawans, Josephus Theologies, 68. De originele
vertaling vanuit het Engels van dit citaat luidt als volgt: Though they postulate that everything is brought about
by fate, still they do not deprive the human will of the pursuit of what is in humanity’s power, since it was God’s
good pleasure that there should be a fusion [ kpdolg ] and that the will of humanity with its virtue and vice should
be admitted into the council-chamber of fate.

3% Rav Huna en R. Eleazar, b. Makkot 10b, geciteerd door Klawans, Josephus Theologies, 68. De originele
vertaling vanuit het Engels van dit citaat luidt als volgt: “From the Torah, Prophets and Writings [it can be
proven] that whichever direction a person chooses to go, that person is further directed along that way.”

40 “Jesaja 48:17,” Zondervan uitgevers:
https://www.biblegateway.com/passage/?search=Jesaja%2048&version=HTB.

41 Klawans, Josephus Theologies, 69.

42 Josephus Flavius, Antiquities of the Jews 13.172, geciteerd door Klawans, Josephus Theologies, 44. De
originele vertaling vanuit het Engels van dit citaat luidt als volgt: “The Pharisees, we are told, hold a middle
position, believing that certain events are the work of fate, but not all; as to other events it depends on
ourselves whether they shall take place or not.”

17



waarbij de man die met opzet doodde zelf gedood wordt en de man die onbedoeld doodde in
verbanning gaat.®3

Ondanks dat in beide gevallen een overtreding begaan wordt zit er verschil tussen de twee
moordgevallen. Alleen de onbedoelde moord kan door God georkestreerd zijn geweest terwijl dit niet
het geval is bij de opzettelijke moord. Er is hier sprake van gedeeltelijk determinisme. Sommige
gebeurtenissen worden veroorzaakt door God terwijl andere gebeurtenissen puur het resultaat zijn
van het menselijk handelen. Alhoewel het niet expliciet vermeld wordt door Klawans op welke manier
dit voorbeeld verschilt van type 1 compatibilisme lijkt het erop dat er een lagere mate van
determinisme op te merken is bij type 2 omdat de controlerende invloed van God bij de opzettelijke
moord niet aanwezig is.

Het tweede voorbeeld uit de rabbijnse traditie over levensduur luidt:

Als iemand het waard is, is het hem toegestaan de volledige periode te voltooien; indien onwaardig
dan wordt het aantal jaren verminderd; aldus R. Akiba. Maar de wijzen zeiden: als iemand het
waard is, worden er jaren aan zijn leven toegevoegd; als hij onwaardig is worden de
levensjaren verkort.**

Over het algemeen zijn de rabbijnen het erover eens dat dit behoort tot type 2 compatibilisme. De
levensduur van een persoon is vooraf bepaald maar nog steeds vatbaar voor veranderingen als
resultaat van beloning of bestraffing. Ook bij dit voorbeeld valt te ontdekken dat aan verschillende
rabbijnen wordt toegeschreven dat slechts enkele gebeurtenissen vooraf zijn bepaald en dat andere
gebeurtenissen worden veroorzaakt door de mens als gevolg van hun vrije onbelemmerde
beslissingen. Dit zou wederom een teken kunnen zijn dat een lagere mate van determinisme op te
merken is bij type 2 ten opzichte van type 1.

§1.9 Methodiek

In het onderzoek naar sektarisch jodendom in de Tweede Tempelperiode binnen het moderne
academische debat moet gewaakt worden voor bepaalde trends die dusdanig op isolatie van het
literaire genre van een primaire bron focussen dat dit ten koste kan gaan van de historische realiteit.
Hierbij zou een onderscheid kunnen worden opgemerkt tussen de verschillende historische contexten
van alle primaire bronnen als deze apart worden genomen alsmede een historische context dat een
holistisch beeld vormt wanneer de bronnen op een geintegreerde wijze geanalyseerd worden. Het is
niet foutief om bronnen apart te analyseren omdat al deze bronnen hun eigen unieke historische
context met zich meedragen maar deze verschillende unieke historische contexten behorende bij elke
primaire bron vormt dus een gedeelte van de holistische historische context van alle primaire bronnen
als geheel. Wanneer primaire bronnen dus nader behandeld worden mag de historische context van
elke primaire bron als onderdeel zijnde van de holistische historische context van al deze bronnen
gezamenlijk niet verwaarloosd worden als gevolg van het isoleren van deze bronnen in een apart
literair genre.

43 Klawans, Josephus Theologies, 71.

4 Tannaitische rabbijnen, b. Yevamot 49b-50a, geciteerd door Klawans, Josephus Theologies, 72. De originele
vertaling vanuit het Engels van dit citaat luidt als volgt: If one is worthy one is allowed to complete the full period;
if unworthy, the number is reduced; so R. Akiba. But the Sages said: if one is worthy years are added to one’s life;
if unworthy, the years of life are reduced.

18



In het begin van dit hoofdstuk zijn al enkele trends gepresenteerd in het moderne academische debat
die op een onrechtmatige manier bruikbare bronnen voor de historische methode ontkrachten. Om
de historische methode kracht bij te zetten is het dus van belang dat de holistische historische context
van de primaire bronnen gezamenlijk niet uit het oog verloren mag worden wanneer de bronnen apart
worden geanalyseerd. Daarnaast toont de mogelijke relevantie van een geintegreerde analyse van de
primaire bronnen zich doordat op deze manier een breder beeld te schetsen valt van joodse
opvattingen over vrije wil en voorbestemming. Ook is het voor de lezer belangrijk om zich af te vragen
wat overheersende opvattingen ten opzichte van de primaire literatuur is geweest door de jaren heen.
De literatuur mag dan in redelijk afzienbare tijd na elkaar ‘gepubliceerd’ zijn maar dat betekent niet
dat opvattingen hierover altijd hetzelfde geweest zijn. De dode zeerollen zijn al millennia oud maar
omdat deze slechts enkele decennia geleden zijn ontdekt is het isoleren van de dode zeerollen in een
apart literair genre in gepubliceerde studies die zouden volgen pas net relevant. Voor Josephus geldt
een hele andere situatie omdat zijn werken allang bekend waren en de lezer zou zich moeten afvragen
in hoeverre de mogelijke mistanden ten opzichte van het werk van Josephus in het moderne
academische debat — welke zowel in dit als in het volgende hoofdstuk aan bod komen — ook al een rol
hebben gespeeld véér het moderne tijdperk waarin ‘Josephus-studies’ begonnen te floreren.

Het is dus evident om de validiteit van de primaire literatuur te legitimeren door middel van het
reconstrueren van de historische realiteit. Hierbij is het van belang te ontdekken in welke mate de
primaire bronnen met elkaar zijn te identificeren alsmede in welke mate de gebruikte primaire
bronnen relateren aan het algehele beschikbare corpus® van literatuur uit de Tweede Tempelperiode
(waarbij de Mishna een uitzondering vormt omdat deze pas ongeveer 140 jaar na de verwoesting van
de tempel is ontstaan). Vanuit de Joods-Christelijke invalshoek heeft de overheersende opvatting
gedomineerd dat het niet gebruikelijk is om paralellen te schetsen en te ontdekken tussen de dode
zee rollen en de rabbijnse literatuur (de Mishna)* en daarnaast verwijzen noch Josephus noch de
rabbijnse literatuur Giberhaupt naar de dode zeerollen.*” Toch zijn de 600 ‘niet-bijbelse’ documenten
uit de dode zeerollen corpus van directe relevantie aan het vroege jodendom omdat ze talrijke ideeén
en leringen anticiperen of bevestigen die zijn gevonden in het Nieuwe Testament en in de Mishna.*
Tevens is het bijvoorbeeld Klawans die aanstipt dat het te ongenuanceerd is om simpelweg de sekte
van de Essenen te identificeren met de Qumran-gemeenschap want er staat veel in de
gemeenschapsregel wat Josephus in zijn verhandelingen niet beschrijft zoals het dualisme waarover
gesproken wordt in de gemeenschapsregel. Echter, wat toch een sterke vergelijking is tussen de

4 De term corpus of canon heeft een grote lading waarbij in eerste instantie een verschil wordt gemaakt tussen
religieuze en seculiere canons. Het corpus uit de Tweede Tempelperiode is extreem fragmentarisch en de meeste
bronnen zijn al verdwenen in de oudheid en gedurende de middeleeuwen zijn beslist nog meer bronnen verloren
gegaan. Het gevolg van deze fragmentarische basis is een obstakel voor een echte perceptie van de historische
volledigheid van deze periode. Doron Mendels, “The Formation of an historical Canon of the Greco-Roman
Period: From the Beginnings to Josephus,” in Josephus and Jewish History in Flavian Rome and beyond, ed. J.
Sievers en G. Lembi (Leiden: Brill, 2005), 3-21.

46 Stanley E. Porter and Craig A. Evans, The Scrolls and the Scriptures Qumran Fifty Years After (Sheffield: Sheffield
Academic Press Ltd, 1997), 32. Echter, veel wetten in de Mishna zijn afgeleid uit de Torah en meestal is de relatie
van de Mishna met de schrift impliciet. Wat opvalt aan alle parallellen tussen de bronnen uit de Tweede
Tempelperiode en de Mishna is dat geen van hen overeenkomt met wat werkelijk kenmerkend is aan de Mishna.
De wijzen die de wetten van de Mishna compileerden erfden deze wetten van hun voorgangers uit de Tweede
Tempelperiode maar deze wijzen erfden niet de argumentatiemethoden, de logica en de retoriek die de Mishna
zou gaan kenmerken. Shaye, J.D. Cohen, “The Judean Legal Tradition and the Halakhah of the Mishnah’ in The
Cambridge Companion to the Talmud and Rabbinic Literature, Charlotte E. Fonrobert (Cambridge; New York:
Cambridge University Press, 2007), 121-143.

47 porter en Evans, The Scrolls and the Scriptures, 32.

48 porter en Evans, The Scrolls and the Scriptures, 143.

19



Essenen en de Qumran-gemeenschap is dat Josephus beschrijft dat Essenen geloofden in de
voorbeschikking van gebeurtenissen met uitsluiting van de menselijke vrijheid en dat de
gemeenschapsregel de nadruk legt op Gods alwetendheid en het verloop (van gebeurtenissen) volgens
een goddelijk plan.*® Ook moge het inmiddels duidelijk zijn dat de mondelinge Torah een toelichting is
op de schriftelijke Torah en dat deze twee Torah’s dus sterk aan elkaar verwant zijn maar absoluut niet
identiek. Daarnaast heeft ook Knibb laten zien dat er sterke paralellen zijn te ontdekken tussen de
gemeenschapsregel en het Oude Testament.*® Tot slot doet Klawans de aanname dat Josephus
regelmatig bronnen afkomstig uit het corpus van literatuur uit de Tweede Tempelperiode
geraadpleegd zou kunnen hebben.>!

4 Klawans, "Josephus Compatibilism," 51.

0 Knibb, The Qumran Community, 77-144.

51 Klawans, Josephus Theologies, 51. Het is zelfs gebruikelijk om bepaalde beschrijvingen over de Joodse scholen
door Josephus te identificeren met de beschrijvingen van Nicolaus Damascus. Daniel R. Schwartz, “Josephus and
Nicolaus on the Pharisees,” JSJ (1983): 157-171. Wat de Farizeeén betreft gebruikt Josephus nogal tegenstrijdige
berichtgeving. Ant. 13.171-73, 13.288 en paralellen in Ant. 13.401-2 lijken zich negatief uit te drukken over de
Farizeeén waarbij deze school wordt beschreven als samenscholend tegen koning Herodus en het portretteert
de Farizeeén op een minachtende manier (dit werk zou overgenomen kunnen zijn van Nicolaus Damascus).
Schwartz, “Josephus and Nicolaus,” 160. Daarentegen lijken Ant. 18.15 en Ant. 18.17 een positievere indruk te
geven aan de Farizeeén waarbij ze worden beschreven als populair en met enige mate van invioed op het domein
van bidden en goddelijke rituelen. Schwartz, “Josephus and Nicolaus,” 163. Daarnaast stelt Mason dat vaak
wordt beargumenteerd dat Josephus het meeste materiaal dat hij aanwendt om de Essenen te beschrijven heeft
geleend van andere bronnen. Mason, Josephus and the New Testament, 87. Deze constateringen kweekten de
gedachte welke heersend waren in de 19¢ en het begin van de 20° eeuw, namelijk dat Josephus geen schrijver
was maar een incompetente antholoog die simpelweg vasthield aan de bronnen die hij verzameld had om de
illusie van een verhaal te creéren. Echter, in 1920 werd deze overtuiging ontkracht door R. Laqueur waaruit bleek
dat mogelijke bronnen geen verklaring konden geven voor de literaire kenmerken van Josephus’ verhalen.
Mason, Translation and Commentary, 88. Overigens zijn er daarnaast met behulp van Klawans in sectie §.1.8 de
compatibilisme paradox duidelijk paralellen geschetst tussen Josephus’ Farizeeén en de rabbijnse traditie. (War
2.163 en Ant. 18.13 met Jesaja 48:17) en (Ant. 13.172 met Exod. 21.13 en 1 Sam. 24.13-14). Klawans betoogt dat
Josephus’ korte typologie van oude Joodse geschillen bevestiging vindt in andere oude Joodse literatuur, met
name de wijsheid traditie van Ben Sira, de sektarische dode zeerollen en latere rabbijnse literatuur. Toch is het
noodzakelijk om Josephus’ typologie te nuanceren om te voorkomen dat Hellenistische filosofische systemen
worden opgelegd aan oude Joodse theologische systemen. Wat betreft de compatibilisme paradox vinden beide
types duidelijke analogen in de rabbijnse literatuur, een feit dat zowel de betrouwbaarheid van Josephus als de
productiviteit van het vergelijken van zijn verslagen met latere rabbijnse tradities verder bevestigt. Anderzijds
kan geen van de twee types compatibilisme die Josephus toeschrijft aan de Farizeeén worden geidentificeerd
met het stoische compatibilisme. Niettemin blijft de term ‘compatibilisme’ de meest geschikte term om de
Farizeische compromissen te onderscheiden van de extremere (maar zeker niet ongecompliceerdere) posities
van de Sadduceeén en de Essenen. Klawans, "Josephus Compatibilism," 44.

20



2 — Flavius Josephus

Het centrale te behandelen onderwerp van dit hoofdstuk zijn de drie Joodse scholen of sektes —
Farizeeén, Essenen en Sadduceeén — actief in de late Tweede Tempelperiode en diens opvattingen
aangaande keuzevrijheid en het lot zoals beschreven door geschiedschrijver Flavius Josephus.
Voordat de desbetreffende literatuur van Josephus wordt besproken zal een blik geworpen worden
op zijn persoonlijke levensloop en de totstandkoming van zijn werken. Ook zal de mogelijke instigatie
van de Joods-Romeinse oorlog worden behandeld welke wellicht aanleiding gaf voor Josephus om
over de Joodse scholen te gaan schrijven en tevens zullen bepaalde trends in het moderne
academische debat met betrekking tot Joods sektarisme in de Tweede Tempelperiode worden
belicht. Naast de opvattingen van de Joodse scholen inzake keuzevrijheid en het lot zullen ook
Josephus’ eigen persoonlijke overwegingen met betrekking tot de discussie over keuzevrijheid, het
lot en voorzienigheid in dit hoofdstuk aan bod komen.

§2.1 Achtergrond Joodse scholen

Om de lezer enkele handvaten te kunnen aanreiken wat betreft de Joodse scholen en discussies
gepaard gaande met keuzevrijheid, het lot en voorzienigheid met behulp van Josephus kan het nuttig
zijn om in enige context te voorzien ten aanzien van deze Joodse scholen.*? Judea was zowel onderdeel
van het Hellenistische als het Romeinse rijk maar het genoot nooit een dusdanig relatief grote vrijheid
als na de Maccabese opstand tegenover de Hellenistische overheerser. Deze opstand was het resultaat
van hevige onderdrukking van Joodse tradities en de Mozaische wet door de Seleucidische koning
Antiochus Ephiphanus IV. De aanleiding voor de Maccabese opstand had zeer waarschijnlijk te maken
met de soms vergaande restricties die Antiochus IV invoerde met betrekking tot de voorouderlijke
tradities van de Joden.>® Deze forse onderdrukking was dus de oorzaak van de opstand tegen de
Hellenistische overheerser en dit is belangrijk om te vermelden omdat hierdoor de Joodse scholen die
in dit hoofdstuk geanalyseerd worden in relatieve vrijheid konden floreren vanaf ca. 134 v.Chr.>* en
zodoende kan er iets gezegd worden over hun opvattingen over met name keuzevrijheid en het lot.

52 Josephus gebruikt aipeot wat filosofische school betekent. Het woord heeft een verscheidenheid aan
betekenissen, afgeleid van het actieve werkwoord aipéw, wat “nemen” of “het innemen” (van een stad)
betekent. aipéopal betekent keuze of “de groep of factie waarmee iemand zich wil associéren”. Josephus
gebruikt deze term 31 keer waarvan 13 keer voor de Joodse filosofische scholen. Ondanks dat aipeotig veelal
vertaald wordt met ‘sekte’ is dit eigenlijk geen juiste benaming voor de Joodse scholen wanneer het betekent
dat het voortvloeit uit een afwijking ten opzichte van een normatieve vorm van jodendom zoals dat in die periode
nog niet aan de orde was. Mason, Josephus and the New Testament, 83. Daarnaast is het van belang om te
onthouden dat “filosofie” in de oudheid veel meer behelsde dan enkel een manier van leven. Vaak ging een
‘filosofische levenswijze’ vooral gemoeid met iemand opleiden om deugdelijkheid na te streven dan dat het ging
om een systeem van abstracte gedachtes. Mason, Josephus and the New Testament, 96.

53 De afgeschafte voorouderlijke wetten omvatten besnijdenis, het naleven van de Sabbat en koosjere
voorschriften. Het lijkt erop dat deze wetten niet werden aangevallen omdat Antiochus IV de Joodse religie
vervolgde maar omdat besnijdenis het burgerschap beinvloedde, de sabbatnaleving de burgerlijke economie
beinvioede en omdat koosjere voorschriften cultische maaltijden beinvioedden en dat daardoor toch de Joodse
(religieuze) tradities de Hellenistische levenssfeer te ver binnendrongen. John J. Collins, “The Transformation of
the Torah in Second Temple Judaism,” JSJ (2012): 455-474. Ook zou het zo geweest kunnen zijn dat Antiochus IV
een interne discussie over het hogepriesterschap onder de Joden uit Judea verkeerd interpreteerde als een
rebellie tegen het Seleucidische rijk. Echter, ironisch gezien ontstonden juist door de restricties die Antiochus IV
invoerde de rebellieén tegen het Seleucidische rijk door de Joden.

% Joods sektarisme floreerde in de twee eeuwen voorafgaand aan de vernietiging van de tempel. Albert .
Baumgarten, The Flourishing of Jewish Sects in the Maccabean Era: an Interpretation (Leiden: Brill, 1997), 16. Als

21



§2.2 Een introductie op Flavius Josephus

Voordat aan het einde van dit hoofdstuk de (theologische) opvattingen over met name de vrije wil en
het lot op basis van War en Antiquities aan bod zullen komen met betrekking tot de Joodse scholen is
het van belang de lezer te voorzien van een uiteenzetting van Josephus’ persoonlijke levensloop en zijn
werken. Voordat deze scriptie door de lens van Josephus licht kan laten schijnen op de (theologische)
opvattingen binnen het Joods sektarisme in de late Tweede Tempelperiode kan het daarnaast ook van
belang zijn om bepaalde aannames over Josephus’ werk in het moderne academische debat te
ontleden. Zodra in de volgende twee paragrafen een bescheiden bijdrage wordt geleverd aan het
uiteenzetten van Josephus’ leven en zijn werk kan de lezer een beter beeld vormen bij de persoonlijke
vooringenomenheid van Josephus. Een onoverkomelijke vooringenomenheid die voor iedere schrijver
geleefd in iedere willekeurige tijdsperiode in iedere willekeurige context een rol zou kunnen hebben
gespeeld. Het ligt voor de hand om Josephus’ persoonlijke vooringenomenheid afbreuk te laten doen
aan de validiteit van zijn beschrijvingen omtrent bepaalde theologische opvattingen binnen het
sektarische jodendom in de late Tweede Tempelperiode maar dit hoeft niet noodzakelijkerwijs het
geval te zijn.

§2.3 Josephus’ leven

Deze paragraaf dient om een beknopte weergave te geven van de levensloop van Flavius Josephus en
daarbij probeert het de meest essentiéle gebeurtenissen in zijn leven te belichten. Josephus zou niet
alleen bekend zijn geworden om zijn rol als geschiedschrijver maar ook in de hoedanigheid als generaal
in de eerste Joods-Romeinse oorlog (66-73 n.Chr.). Josephus werd door een groep opstandelingen —
welke hoogstwaarschijnlijk bestond uit zeloten — verkozen als generaal om de opstand tegen de
Romeinen te leiden. Toen Josephus zich uiteindelijk samen met een andere man besloot over te geven
aan de Romeinen ontving hij op den duur het Romeins staatsburgerschap®> omdat Josephus naar eigen
zeggen correct had gespeculeerd op de aanstelling van voormalig legercommandant Vespasianus als

de bezetting van het hogepriesterschap door John Hyrcanus als beginpunt wordt genomen (134 v. Chr.) is dit
inderdaad ongeveer twee eeuwen voor de verwoesting van de tempel (70 n. Chr.). Als de schatting van Josephus
klopt dat er ca. 6000 Farizeeén waren en ca. 4000 Essenen (Ant. 17.42, 18.12-14) dan zouden deze “sektarische”
Joden slechts een heel klein deel van de bevolking vormen. Dit wordt alleen al duidelijk vanwege het feit dat
Josephus schat dat er in de Joods-Romeinse oorlog naar schatting 1.1 miljoen Joden het leven gaven (War 6.93).
Het is daarom waarschijnlijk dat de meerderheid van de Joden uit Judea niet was aangesloten bij een sektarische
gemeenschap maar dat deze meerderheid beoefenden wat geleerden het ‘algemeen jodendom’ noemen en dit
bevat een gemeenschappelijke reeks aan praktijken zoals het regelmatig lezen van de geschriften, het in acht
nemen van de Sabbat, dieetvoorschriften en besnijdenis. Simkovich, Discovering Second Temple Literature, 146.
De eigenaardigheden van de Joden in het Grieks-Romeinse tijdperk waren niet groter dan die van andere
minderheden zoals Idumaeérs, Kelten of Numidiérs en het overwicht aan bewijs van juist de Joodse minderheid
was de eenvoudige consequentie van het overdragen van Joodse religieuze tradities als bewijs voor de Joden
met een doorlopende geschiedenis naar de moderne tijd: Het Rabbijnse jodendom en het Christendom. Martin
Goodman, Jews in the Graeco-Roman world (Oxford: New York: Clarendon Press; Oxford University Press, 1998),
5.

5 Josephus ontving niet alleen het Romeinse staatsburgerschap maar ook ontving hij van Vespasinus een
stipendium samen met gedeeltes van land welke veroverd waren van Judea (Life 423) en later werd hij vrijgesteld
van belasting door Domitianus (Life 429). Toch is het niet zo dat Josephus dusdanig door de Romeinen werd
ingebed dat hij een ereburger werd. Dit viel pas te bemerken bij het toekennen van een erepaard, een groot stuk
land of een villa en promotie van zijn kinderen tot een Romeins openbaar ambt. Mason, Josephus and the New
Testament, 52. Ondanks dat was hij bevoorrecht genoeg om te overleven in redelijke comfort. Het was onder
deze omstandigheden dat hij vier van zijn overlevende werken schreef: The Jewish War, Jewish Antiquities, Life
of Josephus en Against Apion. Mason, Josephus and the New Testament, 53.

22



keizer. Vanaf dit moment startte zijn literaire carriere welke voornamelijk ging over het nalatenschap
en de geschiedenis van het jodendom. Wat valt op te merken is dat Josephus zich bevindt in een sterke
vermenging tussen de (Grieks)-Romeinse context en de Joodse context aangezien hij met de
opstandige Joden verweer had proberen te bieden tegen de machtige Romeinen maar na zijn
ommekeer in de oorlog was hij een stuk meer ingebed in de Romeinse wereld.>®

§2.4 Josephus’ werk in de Grieks-Romeinse context>’

Als geschiedschrijver staat Josephus voornamelijk bekend om twee werken: een zevendelige
geschiedenis genaamd The Jewish War, wat een ooggetuigenverslag geeft van het conflict waarin hij
diende, en Antiquities of the Jews, een twintigdelige geschiedenis van het Joodse volk vanaf Abraham
tot aan de eerste Joods-Romeinse oorlog. Hij schreef ook een tweedelig apologetisch werk genaamd
Against Apion en een autobiografie uit één deel bekend als het leven (The Life) van Flavius Josephus.
In sommige beschrijvingen die hij in deze werken doet blijkt af en toe sterk dat Josephus verwikkeld zat
in een etnisch debat wat spanningen met zich mee droeg tussen de Grieks-Romeinse wereld en de
Joodse wereld. Immers is Josephus’ leven alsmede zijn werk sterk verwikkeld geweest in de spanningen
tussen deze twee werelden waarvan de Joods-Romeinse oorlog het toonaangevendste voorbeeld is.
Omdat Josephus hierin dus altijd sterk betrokken geweest is, zijn er bepaalde passages in zijn werk te
vinden die zijn positie ten opzichte van bepaalde vooroordelen richting hem wellicht konden
verminderen.

The Life van Josephus — wat als een appendix zou kunnen gelden van zijn Antiquities of the Jews — is
een autobiografische tekst waarin hij de gebeurtenissen van de Joods-Romeinse oorlog behandelt en
het is naar verluidt een tegenreactie op de aantijgingen die hem destijds waren toegespeeld door
Justus van Tiberias. Het lijkt erop dat Josephus op verschillende manieren probeert zijn autoriteit,
aanzien en invloed als schrijver kracht bij te zetten en daarnaast poogt hij de sterke onoverbrugbare
verschillen die er zijn tussen de opstandige zeloten en de Romeinen enigszins te verminderen. Josephus
was een stuk gematigder dan de radicale soldaten die hij als generaal onder zijn bewind had. Toen hij
uiteindelijk nog kon kiezen voor overgave aan de Romeinen is dit hem door de radicale zeloten en Joden

%6 Josephus’ leven wordt vaak beschouwd als een complete dichotomie tussen de Joodse religieuze educatie die
hij ontving in zijn opvoeding in Palestina ten opzichte van de tijd dat hij in Rome leefde waarin hij zich meer
probeerde aan te passen aan de Grieks-Romeinse taal en cultuur. Echter, Sievers ontkracht deze algemene
uitgangspositie en stelt dat Palestina al lang onder de Romeinse heerschappij viel waardoor het nog steeds
onderdeel was van de Hellenistische wereld. Josephus zou een internationale opvoeding hebben gehad en
hoogstwaarschijnlijk leerde hij lezen, schrijven en spreken in het Grieks voordat hij Gberhaupt één stap buiten
Judea had gezet. Tessel Jonquiére, “Josephus Use of Prayers: Between narrative and Theology,” in Josephus and
Jewish History in Flavian Rome and beyond, ed. J. Sievers en G. Lembi (Leiden: Brill, 2005), 229-245.

>7 Josephus schreef zijn werken voor een traceerbaar publiek in zijn geadopteerde thuisstad Rome. Onder deze
groepen bevonden zich enkele mede-Judeeérs hoewel hij met bijzondere aandacht schreef voor de Grieken en
de Romeinen die afkomstig waren uit de hoofdstad. Hieruit volgt dat Josephus bij het samenstellen van zijn
werken rekening hield met de bestaande kennis van de beoogde ontvangers op linguistisch, historisch en
geografisch gebied en met hun interesses, waarden en attitudes. Het feit dat hij de bestaande oorlog in het Grieks
schreef vereist dat hij componeerde voor mensen die deze taal konden begrijpen. Ook maakte hij gebruik van
een ander soort Grieks dat verschilt van Joods-Griekse composities in toon(hoogte), fictie en syntactische
verfijning. Steve Mason, “Of Audience and Meaning: Reading Josephus’ Bellum Judaicum in the Context of a
Flavian Audience,” in Josephus and Jewish History in Flavian Rome and beyond, ed. J. Sievers en G. Lembi (Leiden:
Brill, 2005), 71-101.

23



in het algemeen niet in dank afgenomen.*® In de eeuwen en zelfs de millennia hierna is Josephus binnen
het jodendom zelfs als een verrader neergezet en Josephus heeft zich hier onder andere al in The Life
geprobeerd tegen te wapenen.

In The Life benadrukt Josephus zijn adellijke en priesterlijke afkomst, namelijk door te vermelden dat
zijn bloedlijn terug te traceren was tot de koninklijke Hasmonese dynastie die voortkomt uit de
Makkabeeé&n® welke immers de heilige strijd tegen de Romeinen opvoerden en wisten te winnen.%® Of
deze bewering van Josephus nou wel of niet waar is, het lijkt een stelling te zijn die met name als doel
heeft om te bewerkstelligen Joodse critici het zwijgen op te leggen. Want (opbouwende) kritiek kan
lastig in stand worden gehouden tegen iemand van koninklijke en heilige afkomst. Dit lijkt een
argument te zijn om zijn aanzien en autoriteit als geschiedschrijver over en binnen het jodendom te
verstevigen. Om zijn aanzien en autoriteit als schrijver te vergroten doet Josephus in The Life bepaalde
uitspraken die wellicht als onwaarschijnlijk of op zijn minst als overdreven kunnen worden
beschouwd.®:

Bovendien werd ik, toen ik nog een kind was, ongeveer veertien jaar oud, door iedereen geprezen
vanwege de liefde die ik had; daarom kwamen de hogepriesters en belangrijkste mannen van
de stad vaak naar mij toe om mijn mening te weten te komen over het juiste begrip van de
wet.®?

Dus ik stelde mezelf op de proef met de zware kost, onderging grote moeilijkheden maar ik doorstond
ze allemaal.®®

Zowel Josephus’ persoonlijke levensloop als zijn werken geven blijk van een bepaalde
vooringenomenheid die aanwezig lijkt te zijn vanwege zijn sterk verwikkelde inmenging tussen de
Grieks-Romeinse en de Joodse context. De uitspraken in The Life lijken een aangedikte weergave van
de werkelijkheid te zijn om zijn reputatie, aanzien en autoriteit als geschiedschrijver kracht bij te zetten.

%8 Dit zou ook te maken kunnen hebben gehad met Josephus die — nadat hij zich had overgegeven aan de
Romeinen — terugkeerde naar de veldslag in Jeruzalem samen met Titus om de opstand snel tot een einde te
brengen. Mason, Josephus and the New Testament, 52.

%9 De werkelijke bijdrage van de Makkabeeén was dat ze vanuit hun nieuwe machtspositie Griekse ideeén
aanpasten om het Hellenisme te transformeren en te versterken. Zo zorgde de triomf van de Makkabeeén
ervoor dat het Joodse monotheisme kon floreren omdat het de ontwikkeling van een synthese van het
jodendom en het Hellenisme mogelijk maakte waarin Griekse ideeén “ingepast werden in het systeem van de
Torah”. Martha Himmelfarb, Between Temple and Torah: essays on Priests, Scribes, and Visionaries in the
Second Temple Period and beyond (Tlbingen: Mohr Siebeck, 2013), 223.

80 | ife 1 — Flavius Josephus

®1 Josephus’ doelbewuste uitspraken in The Life lijken een verdraaide weergave van de werkelijkheid te
presenteren om indruk te maken op de lezer en zouden daarom niet te letterlijk genomen moeten worden.
Mason, Josephus and the New Testament, 41.

62 | jfe 2:3 — Flavius Josephus De originele vertaling vanuit het Engels van dit citaat luidt als volgt: Moreover, when
| was a child, and about fourteen years of age, | was commended by all for the love | had to learning; on which
account the high priests and principal men of the city came then frequently to me together, in order to know my
opinion about the accurate understanding of points of the law.

83 ife 2:5¢ — Flavius Josephus De originele vertaling vanuit het Engels van dit citaat luidt als volgt: So | contended
myself with hard fare, and underwent great difficulties and went through them all.

24



§2.5 De analyse van Joods sektarisme in het moderne academische
debat

Voordat de scriptie daadwerkelijk de theologische verhandelingen over de Joodse scholen levend in de
late Tweede Tempelperiode zal gaan behandelen kan het van belang zijn om eerst bepaalde trends in
het moderne academische debat naar Joods sektarisme te onderzoeken. De scriptie wil aantonen dat
bepaalde aannames in het moderne academische debat naar Joods sektarisme met zich kunnen
meebrengen dat Josephus’ theologisch gekleurde verhandelingen over de Joodse scholen
verwaarloosd zouden kunnen worden. In het moderne academische debat heeft namelijk de
overheersende gedachte geheerst dat in de analyse naar het sektarische jodendom in de late Tweede
Tempelperiode de wet en niet kwesties betrekking hebbend op doctrines zoals theologie lijdend
geweest is.% Kortom, aan het centraal stellen van de religieuze wet in het onderzoek naar Joods
sektarisme kan dus expliciet of impliciet ten grondslag liggen dat dit enige of elke vorm van
theologische kwesties om ditzelfde Joods sektarisme te onderzoeken naar de achtergrond verplaatst.®®

Ook met de ontdekking van de dode zeerollen — waarvan de gemeenschapsregel (1QS) tenslotte ook
een belangrijke bron is in dit onderzoek — en publicaties hierover die in de jaren daarop zouden volgen
werd de centralisatie van de religieuze wet in het onderzoek naar het sektarische jodendom drastisch
onderstreept. Onderzoekers van het antieke Joods sektarisme begonnen grotere belangstelling te
krijgen voor de wettelijke en juridische documenten uit de selectie van de dode zeerollen — zelfs al
waren vele van deze documenten nog niet gepubliceerd.®® Daarnaast kan ook nog worden
beargumenteerd dat de verwoesting van de tempel in Jeruzalem door de Romeinen in 70 n.Chr. een
ontkrachting van Josephus’ theologische werk heeft teweeggebracht. Een overheersende gedachte in
het moderne academische debat is namelijk dat de verwoesting dusdanig gecompliceerde
theologische implicaties met zich meedroeg dat het eeuwen zou duren voordat dit verklaard zou
kunnen worden en dus dat theologische kwesties niet in staat zijn om de historische catastrofe het
hoofd te bieden.®” Kortom, Josephus’ werken — waaronder zijn theologische verhandelingen over de
Joodse scholen — welke gepubliceerd werden in de decennia na de verwoesting van de tempel werden
niet in staat geacht om de onverklaarbare onoplosbare theologische wanorde binnen het jodendom
op te lossen.

64 Het gaat hier niet om wetten zoals bedacht in een (modern) politiek staatsbestel welke worden uitgevoerd
door onafhankelijke rechters die onderdeel zijn van datzelfde staatsbestel. Met de wet wordt de religieuze wet
bedoeld die in deze scriptie betrekking heeft op de geopenbaarde wet aan het volk Israél via Mozes door God op
de berg Sinai. Deze Joodse religieuze wet wordt aangeduid met het woord Halacha en is afgeleid van het woord
lopen of gaan waarmee gesuggereerd zou kunnen worden dat dit de weg is die Joden dienen te belopen of
begaan. De Halacha kan beschouwd worden als onderdeel van het normatieve of traditionele jodendom. De 613
verplichtingen (Mitswot) zijn niet altijd op iedere plek op alle Joden van toepassing maar er zit verschil in wetten
voor mannen, vrouwen, priesters en stamleden etc. Overigens waren vele wetten slechts relevant toen de
tempel nog intact was maar hedendaags zijn minder dan 300 geboden nog relevant of toepasselijk. “Israél en de
Bijbel, David van Capelleveen,” https://www.israelendebijbel.nl/nl/kennisbank-artikel/2020/10/21/De-Talmoed
8 Josephus is door veel scholieren in het moderne academische debat bekritiseerd omdat hij te weinig de
religieuze wettelijke praktijken van de Joodse scholen behandeld heeft. Baumgarten, Flourishing Jewish Sects, 3.
56 Klawans, Josephus Theologies, 15.

57 Klawans, Josephus and the Theologies of Ancient Judaism, 18. En War 6.95-110 Ant. 20.166. Ondanks deze
aanname in het hedendaagse moderne academische debat schrijft Josephus in zijn werk duidelijk dat de
verwoesting van de tempel een straf is van God voor de zonden die zijn begaan door het Joodse volk en eigenlijk
bevestigt Josephus helemaal niet het beeld dat de verwoesting van de tempel vergaande onoplosbare
theologische implicaties met zich meedroeg.

25



Er zijn dus bepaalde aanknopingspunten te vinden in het moderne academische debat die impliciet in
zich meedragen dat Josephus’ theologische verhandelingen over de Joodse scholen van weinig
relevantie zijn. Desalniettemin wil deze scriptie de uitgangspositie innemen dat ondanks dat geen
enkele academicus in het veld naar sektarisch jodendom in de (late) Tweede Tempelperiode de
significantie van de religieuze wet moet ontkennen deze trend te beperkt is voor een nauwkeurige
holistische benadering van Joods sektarisme.®® Klawans beargumenteert net als deze scriptie dat
Josephus' korte, duidelijke en redelijkerwijs accurate beschrijvingen over de Joodse scholen met
theologische connotatie een centralere rol zou moeten spelen in het begrijpen van sektarische
geschillen binnen het jodendom.®® Reeds is aangetoond dat heersende trends in het moderne
academische debat de theologische verhandelingen van Josephus enigszins onder het tapijt kunnen
vegen maar dat deze scriptie dus de uitgangspositie zal innemen dat deze theologische verhandelingen
wel degelijk relevant kunnen zijn in de analyse van de Joodse scholen die bepaalde opvattingen hebben
over voornamelijk keuzevrijheid en het lot.

§2.6 Josephus’ opvattingen met betrekking tot de vrije wil, het lot en
voorzienigheid

volgens zowel The Jewish War als Antiquities is de verwoesting van de tweede tempel — net als de
eerste — door God teweeggebracht als straf voor de zonden van het Joodse volk.”° Bepaalde
aanleidingen die de aanval op Jeruzalem en de tempel die er stond hebben geinsinueerd hebben te
maken gehad met Judas de Galileeér (zie alinea twee van sectie §2.7) en priester Elezar, die diende als
gouverneur of hoofdadministrator van de tempel in Jeruzalem (zie voetnoot 81). Hoewel Josephus
dacht dat de verwoesting van de tempel een onafwendbaar noodlottige gebeurtenis was stond deze
gebeurtenis niet vanaf het begin der tijden vast maar het was een resultaat van het zondige gedrag
van het volk Israél. Zodoende heeft de verwoesting weinig te maken met het begrip predestinatie. Het
stond voor Josephus vast dat de tempel als gevolg van een goddelijke straf verwoest zou gaan worden
maar toch had de verwoesting dus ook nog afgewend kunnen worden. De straf van de verwoesting is
een gevolg van het negeren van de profetische waarschuwingen.” Het volk Israél heeft dus de keuze
gehad het lot wat hen te wachten stond af te wenden maar zij hebben hier niet voor gekozen.
Vastgesteld kan dus worden dat de verwoesting van de tempel door enige vorm van menselijk
handelen voorkomen had kunnen worden. In deze vorm van compatibilisme co6pereren het lot en de
vrije wil onder de begeleiding van de voorzienigheid.”?

Josephus maakt onderscheid tussen het lot en de voorzienigheid; terwijl alle gebeurtenissen worden
gezien en geleid door de voorzienigheid zijn er slechts enkelen voorbestemd. Het lot moet plaatsmaken
voor keuzevrijheid omdat menselijke verantwoordelijkheid - maar geen allesomvattend lot - een
onweerlegbare doctrine uit de Joodse Torah is.”? Josephus gebruikt de term "lot" wanneer hij rekening
houdt met specifieke voorspelde gebeurtenissen of antieke Joodse debatten over het lot en de vrije
wil. Dit kan een onjuiste causaliteit met zich meedragen waarbij Josephus neigt naar de
deterministische blik van de Essenen. Josephus’ eigen benadering verschilt van het stoicisme want die
stellen namelijk het lot en de voorzienigheid aan elkaar gelijk. Josephus’ eigen benadering is verwant

58 Klawans, Josephus Theologies, 16.

59 Klawans, Josephus Theologies, 3.

70 \War 6.95-110 Ant. 20.166 — Flavius Josephus

71 Klawans, Josephus Theologies, 85.

72 Klawans, Josephus Theologies, 87. De term lot (fj eipappévn) wordt door Josephus niet alleen gebruikt in de
behandeling van de Joodse scholen maar ook gebruikt hij de term (6 van de 20 keer) in de context van de
verwoesting van de tempel in de dichte nabijheid van God zoals in War 6.108. Mason, Translation and
Commentary, 132.

73 Klawans, Josephus Theologies, 90.

26



aan hetgeen hij toeschrijft aan de Farizeeén in antiquities 13: een gedeeltelijk determinisme dat alle
gebeurtenissen toeschrijft aan de voorzienigheid, maar alleen sommigen aan het lot, om een werkelijk
tweezijdige vrije wil mogelijk te maken.”

Dus voor Josephus zit er overlap tussen de termen lot en voorzienigheid vooral wat betreft
voorspellende profetie.”” Echter, Klawans beargumenteert dat in het gebruik van de termen door
Josephus een waarneembaar verschil tentoongesteld wordt. Volgens Klawans' redenatie kan het
verschil worden verklaard doordat ‘lot’ door Josephus consistent wordt gebruikt in verband met de
Joodse scholen. Deze term drukt duidelijker uit dan voorzienigheid dat alle gebeurtenissen vooraf zijn
gepland door God en deze gebeurtenissen pakken uit op zo’n manier dat de menselijke vrijheid om te
kiezen wordt uitgedaagd. Ook bevat Josephus’ geloof in voorzienigheid niet hoofdzakelijk een
allesomvattend vaststaand plan door God en daarnaast vormt het ook geen bijzondere uitdaging voor
de menselijke vrijheid, want het lijkt erop dat Josephus ook in keuzevrijheid gelooft.”® Bij het geloof in
voorzienigheid is een God betrokken die de rechtvaardigen rechtvaardig en zorgzaam behandelt en de
goddelozen straft’”’ maar dit is niet noodzakelijkerwijs identiek aan de overtuiging dat het lot alle
dingen beheerst.

§2.7 De context van Josephus’ beschrijvingen over de Joodse scholen

Nu de scriptie heeft voorzien in het geven van inlichtingen over het leven en werk van Josephus
alsmede trends ten aanzien van de bestudering van Joods sektarisme in de (late) Tweede
Tempelperiode en Josephus’ eigen opvattingen over het lot, keuzevrijheid en voorzienigheid zal in deze
sectie een korte context worden gegeven van het relevantste gedeelte aan literatuur dat Josephus
deze scriptie te bieden heeft — zijn verhandelingen over de Farizeeén, Sadduceeén en Essenen.”®
Alhoewel The Jewish War van Josephus net als zijn andere werken pas na de Joods-Romeinse oorlog
gepubliceerd werd, is deze oorlog uiteraard de inspiratiebron geweest voor het schrijven van het boek
en daarnaast zegt de titel van dit werk alles. Zowel de beschrijvingen van de Joodse scholen alsmede
de context van de oorlog die hierin een grote rol speelt worden dus bekeken door de ogen van
Josephus. Dus waar een reconstructie van de oorzaken van de oorlog een historisch probleem vormt
zo vormt de analyse van Josephus’ beschrijvingen over de oorzaken van de oorlog een literair-
interpretatief probleem. Evenzo is een reconstructie van de gedragingen van de Joodse scholen een
historisch probleem terwijl Josephus’ beschrijvingen over deze scholen wederom een literair-
interpretatief probleem vormt.”” De lezer zou dus constant in gedachten moeten houden dat alle
beschrijvingen van Josephus gekleurd zijn vanuit zijn eigen persoonlijke blik.

Hoogstwaarschijnlijk is de rebellie van Judas de Galileeér®® tegenover de Romeinen een sterke impuls
geweest voor Josephus om over Joods sektarisme te gaan schrijven. Judas de Galileeér heeft namelijk
een belangrijke rol gespeeld in het oplaaien van het conflict tussen de Joden en de Romeinen want hij
liet er onverbiddelijk gedrag op na. Judas de Galileeér dwong Joden geen belasting te betalen aan de
Romeinen en dreigde hen te vermoorden als zij dit wel deden — en soms gebeurde dat ook. Het zou
zeer aannemelijk kunnen zijn dat dit inderdaad een belangrijke rol heeft gespeeld in het ontstaan en

74 Klawans, Josephus Theologies, 90.

75 War 4.622 — Flavius Josephus

76 Ant. 1.14-15, 20-23 — Flavius Josephus

77 Ant.8.314 — Flavius Josephus

78 War 2.119-166 en Ant. 13.171-173, 18.11-25 — Flavius Josephus

7% Klawans, Josephus Theologies, 37.

80 peze Judas wordt in Josephus’ werk de patriarch van de rebelse dynastie genoemd in Ant.18.9,23 welke

Josephus omschrijft als de “vierde filosofie” Mason, Translation and Commentary, 81.

27



vergroten van de conflicten® en evenwel voor het beginnen met schrijven over Joods sektarisme door
Josephus. Hij begon Joden met radicale ideeén en gedragingen tegenover de Romeinen te beschrijven
welke doorgaans geclassificeerd worden als de zeloten. Echter, Josephus beschouwt de andere drie
scholen als enige legitieme vormen van Joods gedachtegoed en hij trekt de legitimiteit van de vierde
school in twijfel 8 Er is een aannemelijke kans dat Josephus de zeloten met opzet heeft uitgelicht om
aan te tonen dat deze ‘school’ niet een representatief geluid uitte voor het bredere jodendom waar
de andere scholen tenslotte ook onderdeel van uitmaakten. Ook zou het kunnen dat Josephus de
andere scholen in bescherming wilde nemen door hen af te zetten tegenover de ondeugdelijke
zeloten.

§2.8 Josephus’ discussie over Joodse scholen#

Josephus gebruikt meerdere manieren om de Joodse scholen aan te duiden.® Josephus gebruikt het
woord £i8n om een aanduiding te maken van de verschillende vormen van filosofische stromingen.®
Echter, in sommige gevallen gebruikt Josephus het woord yévog om te verwijzen naar een filosofische
school en dan betekent het “soort” of “type”. Om een filosofische school®® aan te duiden gebruikt
Josephus ook het woord aipeoig wat ongeveer zoiets betekent als “De groep die iemand kiest om zich
mee te associéren”’.?” alpeolc wordt meestal vertaald als “sekte’” en het woord vormt in het algemeen
een aanduiding voor een Joodse school en het impliceert dus niet een aanduiding voor een specifieke
school. Alpeoig wordt door Josephus gebruikt als karakteristiek voor de Joodse scholen maar omwille
van de afwisseling gebruikt hij ook poipa, poplov, tayua, cuvtayua, en yévog. Aipeolg is een term die
in de oudheid werd beschouwd om een filosofische lading mee te dekken en daarom gebruikte

81 0ok moet vermeld worden dat de spanningen tussen de Joden uit Judea en de Romeinen een hoogtepunt
bereikte in 66 n. Chr. toen priester Elezar, die diende als gouverneur of hoofdadministrator van de tempel in
Jeruzalem, stopte met het brengen van het dagelijkse offer namens de Romeinse keizer. Volgens Josephus was
deze daad van ontrouw het signaal van het echte begin van de oorlog (War 2.178) tussen de Romeinen en de
Joden die zich aansloten bij de Zeloten. Deze Joden zagen Eleazars gedrag waarschijnlijk als een bemoedigend
teken dat de opstand nu op gang kwam. Simkovich, Discovering Second Temple Literature, 167.

82 Klawans, Josephus and the Theologies of Ancient Judaism, 9, 10 en 11.

8 Ondanks dat Josephus’ verhandelingen over de Joodse scholen zouden kunnen impliceren dat er in de late
Tweede Tempelperiode een grote variéteit aan jodendom was, is het toch niet zo dat Josephus consequent
benadrukte dat er (veel) verschillende varianten aan “jodendommen’” bestonden. Integendeel, de belangrijkste
boodschap van Josephus’ enige doelbewuste presentatie van de theologie van het jodendom in Against Apion
2.179-210 benadrukt specifiek de eenheid en uniformiteit van Joodse overtuigingen en praktijken.
Desalniettemin werd deze nadruk op uniformiteit door Josephus gedeeltelijk veroorzaakt door zijn apologetische
belangen waarbij Josephus in deze passage de bedoeling had om de Joden te vergelijkingen met de wispelturige
Grieken. Martin Goodman, Judaism in the Roman world: collected essays (Leiden: Brill, 2007), 36. Het is misschien
het beste om de varianten van het jodendom voor te stellen als een reeks overlappende cirkels zoals sommige
eclectische Romeinse denkers in het vroege rijk het mogelijk achtten om zich aan te sluiten bij een aantal
verschillende filosofieén tegelijkertijd. Dus wat de ene school onderscheidde van de andere school was
eenvoudigweg het feit dat sommige individuele Joden ervoor kozen hun ideeén en praktijken over te nemen.
Men kon dus zowel wisselen van school alsmede tot verschillende scholen toebehoren. Goodman, Judaism in
the Roman World, 45.

84 Voor de Joodse groepen die Josephus beschreef gaf hij de bredere sociale en intellectuele context aan waarin
hij ze plaatste en noemde de scholen haireseis (War 2.137; Ant. 13.171.293) een woord waarvan de basis
betekent ‘keuze’. Baumgarten, Flourishing Jewish Sects, p.3

8 War Il 2.119/Ant. 13.171

8 Josephus veronderstelt een vloeibaarheid tussen sektarische gemeenschappen, wat impliceert dat het
gebruikelijk was dat nieuwe leden gerekruteerd werden. Echter, in de identificatie van de scholen richt Josephus
zich niet op de geloofssystemen en levensstijlen van de scholen maar wordt lid zijn van een school eerder
beschouwd als “een manier om te leven” Simkovich, Discovering Second Temple Literature, 147.

87 Mason, Translation and Commentary, 83.

28



Josephus deze term omdat hij op deze manier de interesses en de leefwijzen van de verschillende
Joodse scholen kon portretteren en hun ideeén over theologische concepten zoals het lot, de vrije wil
en de ziel.

§2.9 Josephus’ Essenen

De term Essenen komt uit het Grieks (ecocaioc) en het zou kunnen betekenen: “De geheime”,
“genezers”, “vrome” of “de uitvoerders” (van de Torah).2® De Essenen is de groep waar Josephus de
meeste aandacht aan besteedt.® Josephus beschrijft de Essenen als de groep die het strengst is in het
naleven van discipline ten opzichte van de Farizeeén en de Sadduceeén. Daarnaast zijn Essenen
loubaiog 0 yévog wat betekent dat Essenen van geboorte Judeeérs zijn. Echter, het is ook bekend dat
Essenen zich in stand houden doordat ze kinderen van buitenstaanders kiezen en hen vervolgens hun
eigen standaarden bijbrengen. De Essenen verwerpen plezier als iets kwaads en beschouwen
zelfbeheersing en het overwinnen van hartstochten als deugd en daarnaast wordt het huwelijk
veronachtzaamd.® Echter, Josephus beschrijft ook een groep Essenen die wel willen trouwen omdat
er dan uitzicht is op nakomelingen die de manier van leven van de Essenen kunnen navolgen.®!
Daarnaast zijn de mannen schuw tegenover vrouwen en wordt ervan uitgegaan dat geen van de
vrouwen trouw blijft aan één man.*?

Alle toetredende Essenen dienen hun bezittingen in te leveren en zodoende zijn alle bezittingen in
gemeenschappelijk gebruik van alle Essenen tezamen en zo ontstaat er geen armoede of rijkdom.
Rijkdom wordt dus veronachtzaamd en dit is volgens Josephus ook een belangrijke reden waarom
Essenen zo gelukkig en rechtvaardig kunnen zijn.®® De Essenen zien het gebruik van olie als iets
vervuilends en zweten als iets goeds.®* Ook dragen Essenen altijd witte kleding®> maar ze leggen deze
witte kleren opzij voor hun dagelijkse onderdompeling in een lendendoek maar deze kan ook wit zijn
geweest.*® 0ok beschrijft Josephus een leiderschapsstructuur waarbij leiders niet op leeftijd maar op
empathie worden gekozen om affaires op te lossen.” Essenen zijn niet in één bepaalde stad te vinden
maar in meerdere steden en verschillende groepen Essenen kunnen gemakkelijk bij elkaar aansluiten
alsof ze allang bekend zijn met elkaar.®® Wanneer Essenen reizen nemen ze geen spullen met zich mee
behalve een wapen uit angst voor dieven. Ook is er in elke stad waar de Essenen leven iemand die voor
de vreemden zorgt en hen voorziet van kleding en andere benodigdheden.®® Aangezien Josephus het
meest nadrukkelijk en uitgebreid de sekte van de Essenen heeft uitgelicht zal deze paragraaf voorzien
in een verdere uitweiding wat betreft het karakteriseren van Josephus’ Essenen.

88 Schiirer, The History of the Jewish People in the Age of Jesus Christ. 2, 559.

8 Een van de belangrijkste redenen van Josephus om zo lang uit te weiden over de Essenen zou kunnen zijn
geweest om het publiek te geven waarvan hij dacht dat ze het zochten; meer authentieke kennis van deze
exotische groep waarbij Josephus hen representatief maakte voor de Judeeérs als volk. De kennis over de
Essenen is veel omvangrijker dan van welke andere school dan ook. Dit komt niet omdat Josephus het meeste te
zeggen heeft over de Essenen maar vanwege de standaardidentificatie van de Essenen met de schrijvers van de
dode zeerollen uit Khirbet Qumran. Mason, Translation and Commentary, 97.

O Warll 2.120/ 1.121

9 War I 2.160/2.161

2 Warll 2.121

9 War Il 2.122/ Ant.18.20

% Warll 2.123

% Warll 2.123/2.137

% Warll 2.129/2.132

% War Il 2.123

% Warll 2.124

% Warll 2.125

29



§2.9.1 curatoren en toelatingsproces

érupeAntal zijn zogenaamde curatoren en iedereen volgt alle bevelen van hen op. Alleen hulp bieden
en barmhartigheid tonen mag uit vrije wil gebeuren zonder instemming van curatoren maar leden
kunnen nog steeds niets aan hun verwanten geven zonder tussenkomst van de curatoren.'® Hun
woede uiten ze op een rechtvaardige manier, ze staan bekend om hun trouw en zijn dienaren van de
vrede.!®* Ook besteden ze veel tijd aan het bestuderen van geschriften en ze zijn op zoek naar
medicinale stenen om hun ziekten te bestrijden.'%? Als iemand zich wil aansluiten bij de Essenen wordt
diegene niet zomaar toegelaten maar een jaar lang zal deze persoon moeten leven naar de
voorgeschreven leefregels.!® Als de persoon heeft bewezen zich te kunnen schikken naar de leefregels
krijgt hij toegang tot de eerdergenoemde waterzuivering in het koude bad. De persoon wordt pas
daadwerkelijk toegelaten wanneer hij in de daaropvolgende twee jaren bewijst dat hij ook over een
goed humeur beschikt.’® Voordat het nieuwe lid mag deelnemen aan de reguliere maaltijd zal hij eerst
een eed moeten afleggen waarin hij betuigt een vrome houding tegenover God aan te nemen,
rechtvaardig zal handelen tegenover de gelovigen en dat hij de goddelozen zal haten.!® Verder zou hij
altijd trouw moeten zijn aan de mensen en in het bijzonder aan degenen met gezag zoals de curatoren
en daarnaast mag hij nooit enig gezag misbruiken.'% De nieuwkommer zal altijd een liefhebber van de
waarheid moeten zijn en hij zal leugenaars berispen. Hij zal niks voor zijn sekte verbergen en hij zal
niet stelen en daarnaast zal hij de leerstellingen niet aan anderen onthullen.®” Degenen die gruwelijke
zonden begaan worden verworpen uit de samenleving en hij zal vaak in een akelige dood sterven en
toch gelden de eden die door de verstotene zijn afgelegd nog steeds waardoor hij niets anders mag
eten dan gras totdat hij omkomt.1% Toch is er enige vorm van genade voor de verstotenen omdat de
straf die ze hebben doorstaan welke ze tot de rand van de dood brengt voldoende moet zijn zodat ze
weer ontvangen mogen worden in de gemeenschap.1®

§2.9.2 vroomheid

Essenen zijn heel zuinig op hun kleding en er mag alleen nieuwe kleding worden gedragen als de oude
zijn versleten. Daarnaast is een correct beheer van het lichaam erg belangrijk.!'® Essenen kopen of
verkopen niets aan elkaar maar ieder geeft aan de ander wat hij nodig heeft en ieder ontvangt van een
ander wat hij nodig heeft.!!! De Essenen hebben volgens Josephus een buitengewoon vrome houding
richting God en voordat de zon opkomt wordt er niet over niet-religieuze zaken gesproken. Er worden
bepaalde gebeden gedaan die zijn overgedragen door de voorvaders waarbij het lijkt alsof de Essenen
een smeekbede doen om de zon op te laten komen.!2 Na zonsopgang oefent iedereen een ambacht
uit waarin hij vakbekwaam is en daarna volgt het koude bad.!'* Vervolgens eet men brood in de
dinerruimte waarbij deze ruimte een heilige tempel lijkt te symboliseren.’'* Het is voor iedereen

100 War 11 2.134
101 War il 2.135
102 wWar 1l 2.136
103 war112.137
104 War 11 2.138
105 War 11 2.139
106 War 11 2.140
17 War 11 2.141/2.142
198 War 11 2.143
109 wWar 11 2.144
110 war il 2.126
W warll 2.127
12 war112.128
13 waril 2.129
14 War 11 2.129/2.130

30



onwettig om te beginnen met eten voordat de priester genade zegt over het eten en na de maaltijd
werken ze totdat het avond is.*® Hierna gaat de vervolgmaaltijd op dezelfde manier en kunnen er ook
vreemdelingen bij zijn. Voor deze vreemdelingen is het een mysterie dat er constant stilte wordt
bewaard in de huizen omdat de Essenen voortdurend nuchter blijven.11®

§2.9.3 Lering, rituelen en martelaarschap

In oordelen die ze doen zijn ze voorzichtig, nauwkeurig en rechtvaardig en er wordt geen vonnis gedaan
door een rechtbank die uit minder dan honderd Essenen bestaat. Daarnaast wordt Mozes na God het
meest geéerd omdat hij hun wetgever is.!*” Wederom vermeldt Josephus dat het gehoorzamen van de
voorvaderen voor de Essenen belangrijk is.}® Ook zijn ze zeer strikt in het houden van de rustdag
omdat ze niet alleen hun eten de dag ervoor klaarmaken maar zelfs nog geen vat van hun plek halen.*®
Op andere dagen graven ze een kuil, gaan erin zitten en bedekken het gat met kleding waarna ze het
gat weer dichtgooien en zich wassen alsof het een onreinheid is.}?® Essenen worden oud omdat ze de
ellende van het leven veroordelen en omdat ze boven de pijn staan door de vrijgevigheid van hun
geest.'?! De dapperheid van de Essenen wordt getest doordat zij in een staat van oorlog verkeren met
de Romeinen. De Essenen worden op allerlei manieren door de Romeinen gemarteld en daarnaast
weigeren de Essenen bepaalde dingen te doen die hen door de Romeinen worden opgelegd zoals het
eten van voedsel dat verboden is voor hen of het verloochenen van hun wetgever.'?? Daarnaast
verdragen de Essenen de martelingen met een glimlach en zonder een traan te laten.'?3

§2.9.4 Ideeén over de vrije wil, het lot en de bestemming van de ziel door de
Essenen

Het menselijk lichaam is als een vergankelijke gevangenis maar de ziel is permanent en zal in
eeuwigheid door leven.’®® Na de dood denken de Essenen net als de Grieken dat de zielen van de
rechtvaardigen zullen opstijgen en volledige rust en vrede zullen ervaren terwijl de slechte zielen een
onophoudelijke straf staat te wachten.'?> Goede mensen worden verbeterd in het leiden van hun leven
door de beloning die ze hopen te krijgen na de dood en de drang naar ondeugd door slechte mensen
wordt beteugeld door de angst waarin ze leven voor straf na de dood.?® Ook zijn er sommigen onder
de Essenen die zich eraan wagen om de toekomst te voorspellen door de heilige boeken te lezen,
bepaalde zuiveringen te doen en door op de hoogte te zijn van de toespraken van de profeten.
Daardoor voorspellen zij dingen zelden fout.'?” Essenen schrijven alle dingen toe aan God, ze geloven
in de onsterfelijkheid van de ziel en bovendien dat de beloningen die voortvloeien uit rechtvaardig

15 war il 2.131

116 War Il 2.132/2.133
17 War Il 2.145

Y18 War Il 2.146

19 War 1 2.147

120 War 2.148/2.149
22 war i1 2.151

122 war 11 2.152

123 wWarll 2.152/2.153
124 War 11 2.154

125 War 1l 2.155/2.156
126 War 11 2.157

127 War 11 2.159. Nauwkeurig voorspellen was een kwestie van lange training en niet enkel het resultaat van een

spontane inspirerende ingeving. Mason, Translation and Commentary, 128.

31



gedrag moeten worden nagestreefd.!?® Essenen geloven dat het lot alles beheerst en alles wat een
mens overkomt is te wijden aan predeterminisme.'?

§2.10 Josephus’ Farizeeén en hun ideeén over de vrije wil, het lot en de
bestemming van de ziel

De naam Farizeeér zou afkomstig kunnen zijn van het Hebreeuwse Parush wat “afzonderlijk” of
“iemand die zich afscheidt” betekent maar de herkomst is onzeker.13° De Farizeeén zijn degenen die
het meest bekwaam worden geacht in het exact uitleggen van de wetten.’®! Het is een dominante
groep Joden in de Tweede Tempelperiode waarvan sommige vroege rabbijnen naar verluidt van zijn
afgestamd.’32 Ook zijn Farizeeén vriendelijk voor elkaar, ze streven naar eendracht en ze nemen de
publieke opinie in acht.* Ze leven een sober leven ook als het op voeding aankomt en er worden geen
lekkernijen genuttigd. De reden is voor hen belangrijk en dat wat hen voorgeschreven staat als goed
volgen ze.'®* De Farizeeén zijn in hoge mate in staat om het merendeel van de mensen achter zich te
krijgen en alles wat er gebeurt met betrekking tot goddelijke aanbidding, gebeden en offers gebeurt
volgens hun aanwijzingen.'®® Farizeeén schrijven alles toe aan het lot of de voorzienigheid®*® en toch
vinden ze ook dat het rechtvaardig dan wel onrechtvaardig handelen in de macht van de mens ligt'¥’
maar het lot werkt ook mee in elke handeling. Ze geloven dat alle zielen onvergankelijk zijn en dat
alleen rechtvaardige mensen zullen herleven en de zielen van de onrechtvaardigen zullen volgens hen
eeuwig worden gestraft.'*® Echter, ook al hier op aarde zijn er beloningen of bestraffingen voor hen
die rechtvaardig of onrechtvaardig geleefd hebben.®® Ondanks dat de Farizeeén alles aan het lot
toeschrijven, erkennen ze dus ook de vrijheid van het individu om rechtvaardig of onrechtvaardig te
handelen. Deze handelingen zijn onderhevig aan het lot maar worden niet veroorzaakt door het lot.**°

128 Ant.18.18

129 Ant.13.172

130 Simkovich, Discovering Second Temple Literature, 150.

B warll 2.162

132 Claire Sufrin, “Glossary,” in The Cambridge Companion to The Talmud and Rabbinic Literature, ed. Charlotte
E. Fonrobert (Cambridge: New York; Cambridge University Press, 2007), xix. De meeste moderne geleerden zien
de rabbijnen als triomfantelijke Farizeeén die “orthodoxie’ definiéren maar het bewijs voor deze reconstructie
is ontoereikend. Naar alle waarschijnlijkheid waren de meeste rabbijnen wel Farizeeén maar er is geen aanwijzing
dat de rabbijnen uit de Yavneaanse periode werden gemotiveerd door een farizeisch zelfbewustzijn en overigens
lijkt het hoofddoel van de rabbijnen niet de verdrijving van degenen met wie ze het oneens waren maar het
beéindigen van sektarisme. Shaye J.D. Cohen, “The Significance of Yavneh: Pharisees, Rabbis, and the End of
Jewish Sectarianism,” HUCA (1984): 27-53. Dus de vroege Yavneérs hadden slechts een bescheiden interesse in
de geschiedenis van de Farizeeén en het kan eenvoudigweg niet worden volgehouden dat deze vroege Yavneérs
zich bewust waren van een fundamentele breuk tussen henzelf en eerdere generaties. Jacob Neusner, In Quest
of the Historical Pharisees (Waco, Tex.: Baylor University Press, 2007), 336. Toch symboliseerde Yavneh
generaties lang de geboorte van het rabbijnse jodendom en het werd getransformeerd tot een alternatief
centrum voor Jeruzalem, niet alleen in geografische zin maar ook in zijn spirituele kenmerken —in zijn ambiance,
leiderschap en religieuze erediensten. Dalia Marx, “The Missing Temple: The Status of the Temple in Jewish
Culture Following its Destruction,” European Judaism: A Journal for the New Europe (2013): 61-78.

133 War Il 2.166

134 Ant. 18.12

135 Ant. 18.15

136 War 11 2.162

137 Ant.18.13

138 War 11 2.163

139 Ant. 18.14

140 Ant.13.172

32



§2.11 Josephus’ Sadduceeén en hun ideeén over de vrije wil, het lot en
de bestemming van de ziel

De term Sadduceeén is afgeleid van het Hebreeuwse woord Tzedukim, wat ruwweg vertaald kan
worden als “rechtvaardigen’” maar de herkomst is net als bij de Farizeeén onzeker.**Josephus zet de
Sadduceeén af tegen de Farizeeén en omschrijft ze als wild in hun gedrag en hun manier van
communiceren met soortgenoten kan als barbaars worden bestempeld.* Sadduceeén schikken zich
vaak naar de opvattingen van de Farizeeén omdat ze anders niet door de menigte worden
verdragen.'®® Sadduceeén volgen niks anders dan wat hen door de schriftelijke leer van Mozes is
opgelegd en ze beschouwen redetwisten met de leraren van filosofie als iets deugdelijks.** Daarnaast
zijn de Sadduceeén een groep priesterfamilies uit de Tweede Tempelperiode die in de rabbijnse
literatuur voorkomen als tegenstanders van de halachische uitspraken van de vroege wijzen.!* In
tegenstelling tot de Farizeeén en de Essenen geloven de Sadduceeén niet in het lot en ze
veronderstellen zelfs dat God volledig buiten kijf staat in het menselijk handelen*® en daarnaast
geloven ze niet in de onsterfelijkheid van de ziel zoals de Farizeeén en de Essenen dat wel doen.'¥
Volgens de Sadduceeén sterft het lichaam samen met de ziel.}*

§2.12 Josephus’ voorkeur voor een Joodse school

Het is niet eenduidig aan te tonen aan welke school Josephus toebehoorde en tot welke school hij niet
toebehoorde. Op basis van zijn werk kunnen er verschillende argumenten worden aangedragen in zijn
voorkeur voor een school. Sommigen baseren op basis van Life 12 dat Josephus de farizese gewoonten
overneemt en dat hij de overheersende farizese beweging afzet tegen de Sadduceeén. Echter, dit kan
ook als argument worden gebruikt voor het schetsen van een contrast tussen de Farizeeén en de
Sadduceeén.’® Ook kan het argument dat Josephus de Farizeeén aanhing op basis van Life 12
ontkracht worden met uitspraken waarin hij geen hoge dunk heeft van de Farizeeén.’™ Josephus’
voorkeuren zoals geplaatst in de moderne compatibilisme-leer komen weliswaar het meeste overeen
met de Farizeeén maar over het algemeen lijkt hij het meest gecharmeerd van de Essenen. Dit zou ook
te maken kunnen hebben gehad met het feit dat hij over deze school het uitgebreidst verslag doet.
Echter, ondanks de bewondering die hij voor de sekte van de Essenen gehad zou kunnen hebben leefde
hij zelf totaal niet op de manier zoals hij ze zelf beschrijft. Hij nam vrouwen,**! leefde nauwelijks in de
gemeenschapsregel en overleefde precies de oorlog door de martelingen te mijden die de Essenen
(volgens hem) met vreugde doorstonden.?

141 Simkovich Discovering Second Temple Literature, 153. Het grootste probleem met de Sadduceeén is dat er
geen enkele lijn van hun eigen geschriften of gedachten bestaat. Lester L. Grabbe, A History of the Jews in the
Second Temple Period. Volume 3, The Maccabean Revolt, Hasmonean Rule, and Herod the Great (175-4 v. Chr.)
(Londen: T&T Clark, 2020), 138.

42 Warll 2.166

143 Ant. 18.17

144 Ant. 18.16

145 sufrin, “Glossary,” xix

146 War Il 2.164/Ant.13.173

7 War 11 2.165

148 Ant. 18.16

149 Klawans, Josephus Theologies, 6.

150 Zie bv. Ant. 17.41-45

151 |ife 414-15, 426-27

152 War 2.152-53

33



§2.13 Conclusie

In dit hoofdstuk is beschreven dat door de (over)heersende benadering van Joods sektarisme in de
Tweede Tempelperiode vanuit het moderne academische debat de theologisch gekleurde
verhandelingen van Flavius Josephus aangaande de drie Joodse scholen onder druk komt te staan.
Echter, deze scriptie neemt de uitgangspositie in dat de huidige benadering in het moderne
academische debat waarbij voornamelijk de religieuze wet gecentraliseerd wordt in het onderzoek
naar Joods sektarisme niet volstaat en dat theologische kwesties ook een belangrijke rol kunnen spelen
in ditzelfde onderzoek naar Joods sektarisme in de Tweede Tempelperiode. Verder zijn Josephus’
theologisch gekleurde verhandelingen over de Joodse scholen besproken alsmede hun opvattingen
over met name het lot en keuzevrijheid en ook zijn Josephus’ eigen opvattingen inzake deze concepten
en daarnaast voorzienigheid besproken. De verwoesting van de tempel en voorspellende profetie zijn
voor hem twee belangrijke aanknopingspunten waarop hij zijn opvattingen over keuzevrijheid, het lot
en voorzienigheid baseert.

34



3 — De gemeenschapsregel van Qumran (1QS)

In dit hoofdstuk wordt stilgestaan bij de sektarische teksten van de dode zeerollen®> — en in het
bijzonder bij de gemeenschapsregel (1QS)*** — en daarbij onderzoekt de scriptie op wat voor manier
elementen van de vrije wil en de predestinatieleer terugkomen in de leringen die beschreven staan in

153

deze gemeenschapsregel van Qumran.' Deze inleiding zal de lezer eerst een kort overzicht verschaffen
van de structuur van dit hoofdstuk. Voordat er op de inhoud van de gemeenschapsregel wordt ingegaan
zal het hoofdstuk overigens ook eerst een schets geven over de achtergrond van de dode zeerollen.
Wanneer de gemeenschapsregel verder bestudeerd wordt zal blijken dat de aparte secties ervan een
sterk deterministische toon hebben wat dus zeker interessant kan zijn voor het onderzoek van deze
scriptie.’®® De aspecten uit de gemeenschapsregel die met name relevant zijn voor het kunnen
analyseren van bepaalde elementen die te maken hebben met de vrije wil en de predestinatieleer zijn
het verbond en de tweegeestenleer. De laatste van de twee net genoemde is overigens uniek aan de
gemeenschapsregel want er is geen direct vergelijkbaar bestaand materiaal in het corpus van
beschikbare literatuur uit de Tweede Tempelperiode.

Gedurende het hoofdstuk zal duidelijk worden waarom de gemeenschapsregel van Qumran relevant
is voor de onderzoeksvraag. Uit de verscheidene vertaalde passages die zijn teruggevonden in de
gemeenschapsregel blijken veelvuldig paralellen op te merken met het Oude Testament en in de
gemeenschapsregel wordt dan ook regelmatig benadrukt dat de wet van Mozes leidend is voor het
naleven en het in stand houden van het verbond.* In het verbond of de uitverkiezing van het Joodse
volk zou een bepaalde mate van determinisme op te sporen kunnen zijn — in het geval van de
uitverkiezing van het Joodse volk is beslist de term predeterminisme van toepassing aangezien de
uitverkiezing door God gebeurt. Echter, net als profetie kan goddelijke uitverkiezing een argument zijn
voor predeterminisme of predestinatie maar het is er geen bewijs voor.?*® Ook wanneer de Esseense
hypothese!® op gaat is dit uiteraard relevant voor de onderzoeksvraag aangezien de Essenen

153 De meeste rollen zijn geschreven in het Hebreeuws, een paar in het Armeens en enkele fragmenten in het
Grieks. Simkovich, Discovering Second Temple Literature, 159.

154 Een overzicht van gemeenschappelijke aspiraties is terug te vinden in (1QS 1:1 1-15 // 4Q255 1:1-6 // 4Q257
1:1-2). De programmatische openingsregels, inclusief de enige verwijzing naar het werk als ‘Het boek van de
heerschappij van de gemeenschap’ geeft de sterke indruk dat dit materiaal vakkundig is vervaardigd als inleiding
op het grotere werk door de redacteurs of samenstellers van de gemeenschapsregel. Hempel, The Community
Rules, 57.

155 pe Qumran-gemeenschap noemde zichzelf Tn' een term die vaak voorkomt in de gemeenschapsregel en het
drukt de gemeenschappelijke natuur van Qumran uit als een associatie van een groep leden die “samen aten,
samen beden en samen besloten’” (1QS vi, 3). Impliciet in het eten, bidden en beslissen als gemeenschap waren
andere aspecten van het leven zoals de overdracht van eigendommen van leden aan de Tn'. Baumgarten,
Flourishing Jewish Sects, 4.

156 Knibb, The Qumran Community, 81.

157 De doelen van de gemeenschap IQS 1.1-15 regel 1-3a.

De bindende eed 1QS v.7b-20a 7-8 hier gaat het om de bindende eed om terug te keren naar de wet van Mozes
en het voorbereiden van de weg van God /QS VIll.I-16a regel 15

Gemeenschapsdiscipline 1QS VIIl.16b-1X.21-23a

158 Klawans, "Josephus Compatibilism," 62.

159 \i66r de vondst van de dode zeerollen was de algemene overtuiging in de academische wereld dat er geen
synchronie bestond tussen de ruines van Khirbet Qumran en de sekte van de Essenen ondanks dat de ruines in
een gebied lagen dat werd geidentificeerd als een gebied waar Essenen leefden in de Tweede Tempelperiode.
Toen de eerste dode zeerollen werden ontdekt in 1947 dicht bij de ruines van Khirbet Qumran werd de
identificatie van deze rollen met de sekte van de Essenen een plausibele wanneer zich dit baseert op het
gezichtspunt van degenen die de Essenen in een uitgestrekt gebied zagen wonen. VAdr de vondst van de rollen

35



onderhouden dat alle menselijke acties gepredestineerd zijn door de voorzienigheid.*® Toch zal ook uit
dit hoofdstuk blijken dat de uitverkiezing een bepaalde verantwoordelijkheid in zich meedraagt wat
weer kan neigen naar keuzevrijheid en dus de vrije wil. Kortom, er zijn genoeg aanknopingspunten te
ontdekken met betrekking tot de gemeenschapsregel die belangrijk kunnen zijn voor de
onderzoeksvraag.

Het is zeer aannemelijk dat het geen toeval kan zijn dat de gemeenschapsregel op een afgelegen locatie
te Qumran ontdekt is.1®! Het hele idee van de gemeenschapsregel is dat door het toebehoren aan deze
gemeenschap men een bepaalde mate van reinheid kon verwerven waardoor de leden van het
Qumran-verbond— ofwel zonen van het licht — gered konden worden; benadrukkend dat dit in
duidelijke oppositie stond ten opzichte van hen die niet gered zullen worden en welke dus tot
buitenstaanders en zelfs als zonen van de duisternis werden geclassificeerd.’®?> De tweegeestenleer is

was de associatie van de Qumran ruines met de Tweede Tempelperiode en de eerste paar eeuwen na Christus
een onwaarschijnlijke omdat men aannam dat dit eerder een gebied zou zijn waar Essenen leefden maar na de
vondst van de rollen werd het dus aanvaardbaarder dat de Qumran-gemeenschap uit Essenen bestond. Ook de
eigenaardigheden die zijn aangetroffen op de plek van de Qumran ruines zoals grote ruimtes die geschikt waren
voor het nuttigen van een gemeenschappelijke maaltijd, grote baden die zouden voldoen aan rituele purificatie
en een begraafplaats met volwassen mannelijke skeletten etc. lijkt overeen te komen met een Essenen-
identificatie. Taylor, Essenes, Scrolls, Dead Sea, 251. Overigens zijn er naast de karakteristieken van de ruines ook
geen goede redenen om te betwijfelen dat de Essenen leefden in en rond het gebied van de ruines van Khirbet
Qumran vanwege literaire getuigenissen en bewijs wat volgde op de periode van 34 v.Chr. Taylor, Essenes,
Scrolls, Dead Sea, 260. Ondanks dat het lijkt alsof er een sterk verband kan worden getrokken tussen de ruines
van Qumran en de sekte van de Essenen moet er ook acht op geslagen worden dat de Khirbet Qumran ruines
niet beschouwd worden als een Essenen-hoofdkwartier of centrum maar eerder als een kleine buitenpost en
daarnaast leefden er natuurlijk honderden kleine Essenen-gemeenschappen over het hele land in Judea.
Daarnaast maakt de publicatie van 4QMMT duidelijk dat de fundamentele reden waarom deze sekte zich
afscheidde van de rest van het jodendom (en wellicht de samenleving als geheel) het conflict van interpretaties
was met (voornamelijk) de Farizeeén dat woedde in het Hasmonese rijk. Ook is het aannemelijk dat er (grote)
ontevredenheid bestond bij hen die zich afsplitsten vanwege de usurpatie van het (Hasmonese)
hogepriesterschap zoals blijkt uit voorgaand literatuuronderzoek. Collins, “The Transformation of the
Torah,”’456. Een overtuiging waar Colins het overigens zelf niet mee eens is.

160 Antiquities xiii, 5, 9.

161 Een reden van de Essenen om zich op deze locatie te vestigen was niet omdat ze een ascetisch of eenzaam
bestaan zochten in de woestijn maar zij kwamen hier om boekrollen te begraven. In werkelijkheid zijn de dode
zeerolen de kleine overblijfselen van een enorme voorraad aan rollenbegrafenissen. De rollen en de locatie te
Qumran zijn archeologisch niet van elkaar gescheiden en de rollen zouden dan gezien moeten worden als een
soort ‘industrie’ van de nederzetting: het was gedeeltelijk een grafcentrum voor rollen. De Essenen gebruikten
de hulpbronnen van de Dode Zee (de minerale zouten voor hun conserverende functie en het bitumen voor de
handel) om passende begrafenissen voor de geschriften te creéren zodat ze niet beschuldigd konden worden
van nalatigheid bij het behouden van de naam van God. Bovendien lijkt het mogelijk dat sommige manuscripten
voorafgaand aan de begrafenis zijn gekopieerd om ervoor te zorgen dat waardevolle teksten niet verloren
gingen. Overigens werden daarnaast de cilindrische potten waarin de rollen begraven werden

gemaakt van lokale en geimporteerde klei. Taylor, Essenes, Scrolls, Dead Sea, 303.

162 Gabriele Boccaccini, Beyond the Essene Hypotheses: the Parting of the Ways between Qumran and Enochic
Judaism (Grand Rapids, Mich.: William B. Eerdmans Pub, 1998), 67. en zie ook (1QH 11 [= 3]:19-22; vgl. 14[=
6]:13; 1QS 11:7-8; 1QM 7:6; 1QSa 2:8-9) “lk dank u Heer, want u heeft mijn leven gered van de kuil van het
conflict ... en ik weet dat er hoop is dat iemand die U uit klei heeft gevormd een eeuwige gemeenschap zal zijn.
De corrupte geest heeft U gezuiverd van de grote zonden zodat deze geest zijn plaats kan innemen met de
gastheer van de heiligen en in gemeenschap kan treden met de gemeente van de zonen van het licht”. De
Qumranieten, geciteerd door Boccaccini, Parting of the Ways, 67. De originele vertaling vanuit het Engels van dit
citaat luidt als volgt: “I thank you, Lord, because you saved my life from the pit ... And | know that there is hope
for someone you fashioned out of clay to be an everlasting community. The corrupt spirit you have purified from

36



onlosmakelijk verbonden met het verbond aangezien de zonen van het licht degenen zijn die tot het
verbond van de Qumran-gemeenschap behoorden en aan de andere kant zijn de zonen van de
duisternis degenen die niet tot het verbond van de Qumran-gemeenschap behoorden.®® Bij het
bespreken van de tweegeestenleer, het dualisme dat hieraan inherent is en het verbond van de
Qumran-gemeenschap moet dus gewaakt worden dat er bepaalde overlap kan zitten in de nadere
toelichtingen hiervan. Bovenal is het doel van de scriptie natuurlijk om vanuit de tweegeestenleer, het
verbond en het inherente dualisme te ontdekken of hierin een bepaalde mate van predestinatie
aanwezig is.

§3.1 Achtergrond rollen

De dode zeerollen zijn ontdekt tussen 1947 en 1956 in elf verschillende grotten in de buurt van de
ruines van het dorpje Qumran. Een groot deel van het corpus vertoont vergelijkingen met al bestaand
materiaal uit het Oude Testament, apocriefen en pseudepigrafen.'® Echter, deze scriptie zal zich enkel
focussen op het sektarische gedeelte van de dode zeerollen en dus de gemeenschapsregel (1QS).
Overigens vertoont ook dit gedeelte van de dode zeerollen paralellen met het Oude Testament. De
gemeenschapsregel voorziet in een reeks van regels en voorschriften voor het leiden van het leven van
een gemeenschap welke een onafhankelijk bestaan leidt en wordt het meest natuurlijk geinterpreteerd
als zijnde bedoeld voor leden van de bredere Essenen-beweging die in het gebied van Qumran
woonden.!®® Resultaten van paleografie, koolstofdatering en andere wetenschappelijke testen zoals het
meten van krimptemperatuur van vezels van huid of leer tonen aan dat de rollen allemaal in dezelfde
periode zijn gekopieerd; namelijk tussen de derde eeuw véoér Christus en de eerste helft van de eerste
eeuw na Christus.'®® Zoals gezegd is de tweegeestenleer uniek aan de gemeenschapsregel en deze leer
vertegenwoordigt een belangrijke verklaring met betrekking tot de overtuigingen van de gemeenschap.
Dit is erg relevant in het kader van deze scriptie want zoals later zal kunnen worden opgemerkt is de
tweegeestenleer sterk verwikkeld in discussies gepaard gaande met de predestinatieleer.

§3.2 De onderverdeling van de gemeenschapsregel

De gemeenschapsregel is als volgt onderverdeeld: de doelstellingen van de gemeenschap — toelating
tot de gemeenschap — de leringen van de gemeenschap — het gemeenschappelijke leven — programma
voor een nieuwe gemeenschap — een liturgische kalender en een concluderende slothymne. Om het
onderscheid tussen de verschillende secties te verduidelijken is gebruik gemaakt van een reeks kopjes
samen met het feit dat het manuscript zelf in paragrafen is verdeeld door marginale tekens, lege regels
en spaties. Het is moeilijk om te geloven dat deze secties origineel allemaal bij elkaar hoorden en dus
lijkt er sprake te zijn van een samengesteld document.'®” Aannemelijk is dat niet alleen de aparte
secties maar ook de secties onderling zijn samengesteld. Dat er geen gemeenschappelijk auteurschap
verbonden is aan de dode zeerollen blijkt uit het feit dat er dubbele passages zijn terug te vinden met
betrekking tot de doelstellingen van de gemeenschap,® de toelating van nieuwe leden,'®® en
daarnaast zijn er twee lijsten bedoeld voor straffen.!’® Dit wordt tevens duidelijk uit het bestaan van

the great sin so that he can take his place with the host of the holy one, and can enter in communion with the
congregation of the sons of heaven”.

163 Flusser, Judaism Second Temple Period, 2.

164 Boccaccini, Parting of the Ways, 56.

165 Knibb, The Qumran Community, 77.

166 Boccaccini, Parting of the Ways, 54.

167 Knibb, The Qumran Community, 77.

168 1.1-15; v. 1-7a; viii.i-4a Knibb, The Qumran Community, 77.

169 . 20b-23a; vi.13b-23 Knibb, The Qumran Community, 77.

170 yj, 24-vij.25; viii.16b-1X.2 Knibb, The Qumran Community, 77.

37



contradicties tussen de rollen waarvan het overduidelijkste voorbeeld is dat enkel priesters autoriteit
hebben'’! terwijl op andere plekken in de rollen staat dat autoriteit juist gedeeld wordt.'”2

§3.3 Een introductie op het verbond en de tweegeestenleer

De speerpunten voor het kunnen analyseren van kenmerken van de predestinatieleer in de
gemeenschapsregel zijn zoals gezegd het verbond en de tweegeestenleer. In elke sectie van de
gemeenschapsregel komen elementen hiervan terug maar de tweegeestenleer komt voornamelijk
expliciet naar voren in de leringen van de gemeenschap (1QS 111.13-1V.l) welke bestaat uit: de twee
geesten: hun wegen en hun visitatie en de twee geesten: het einde van het onrecht (1QS IV.2-14).
Daarnaast komt het verbond explicieter terug in de secties: de ceremonie van het verbond (1QS I.16-
11.18), de jaarlijkse vernieuwing van het verbond (1QS I1.19-25a) en weigering om toe te treden in het
verbond (1QS 11.25b-11l.12). Overigens is het belangrijik om wederom te vermelden dat de
tweegeestenleer en het verbond sterk met elkaar verwikkeld zijn aangezien de zonen van het licht tot
het verbond behoren'’® en de zonen van de duisternis niet.)’* Ook is het belangrijk om nogmaals aan
te stippen dat de gemeenschapsregel sterke paralellen vertoont met het Oude Testament en de
Mozaische wet. Daar zal tot op zekere hoogte bij stil gestaan worden maar het vergt te veel ruimte om
iedere sectie van de gemeenschapsregel te identificeren met het Oude Testament.

§3.3.1 Het verbond

In de gemeenschapsregel wordt voor het toetreden in het verbond'”® dezelfde Hebreeuwse term
gebruikt als in het Oude Testament!’® Deut. 29:12'7 — “U staat op het punt een verbond te sluiten met
de Here, uw God. Een verbond dat Hij vandaag met u sluit. Als u dit verbond verbreekt, weet u welke
vervloekingen u te wachten staan.”*’® In de rollen draagt het concept van council de gedachte met zich
mee dat het een middel of instrument is waar God Zijn liefde doorheen kan bemiddelen. Toelating in
de gemeenschap betekent dus het dienen van God op een trouwe manier waarbij de leden dus
letterlijk het instrument zijn. Het woord council reikt verder dan de term counsel zoals gebruikt in de

171 |X.7 Knibb, The Qumran Community, 77.

172 V. 2b-3a Knibb, The Qumran Community, 77.

173 De twee geesten: het einde van het onrecht 1QS IV. 15-26 regel 22b

174 De twee geesten: hun wegen en hun visitatie

175 De verbondsceremonie 1QS I.16-111.12 regel 16-18a. 1QS 1.8 en 10 zijn de zinsneden die zijn weergegeven met
Gods plan en het onderscheid zich van de veel vaker genoemde “raad” van de gemeenschap. Daarnaast is de
combinatie van de ontvangers van de openbaringen vooraf bepaald en herinneren de slotregels van het streven
naar perfect gedrag ons aan de verbondsceremonie in 1QS 3:10. Hempel, The Community Rules, 84.

176 Knibb, The Qumran Community, 84.

177 704als uit dit en vorig onderzoek blijkt zijn er sterke paralellen te ontdekken tussen de gemeenschapsregel en
het Oude Testament. Echter, ondanks de overeenkomsten is er geen sprake van absolute overeenkomstigheid.
Om dit beeld te weerspiegelen kan verwezen worden naar de verbondsceremonie uit de dode zeerollen van
Qumran en de bijbelse precedenten hiervan (Deut: 27-30). In het geval van Deut: 27-30 is er namelijk sprake van
een enkele gebeurtenis, terwijl de verbondsceremonie van Qumran een eenmalige levensveranderlijke
gebeurtenis presenteert met als doel dat leden zich de rest van hun leven aan de gemeenschap willen wijden
Hempel, The Community Rules, 68. Een ander voorbeeld heeft betrekking op vervloekingen en zeges. De
zegeningen zijn gericht tot “het lot van God”’, terwijl de vervloekingen zijn gericht tot “het lot van Belial” (1QS
2:5-9 // 4Q256 2:12-3:3 // 4Q257 2:1 -7a). In Deuteronomium daarentegen zijn zowel de zegeningen als de
vervloekingen gericht tot dezelfde groep mensen met een gelofte aan het verbond. Hempel, The Community
Rules, 84.

178 “Deut. 29.12,” Zondervan uitgevers:
https://www.biblegateway.com/passage/?search=Deuteronomium%2029&version=HTB.

38



Hebreeuwse Bijbel. Toelating in het verbond betekent niet alleen dat dat onderdeel is van Gods plan
of doel maar leden worden ook letterlijk onderdeel van Gods plan.t”®

Volgens een restauratie van de rollen dienen de leden van Qumran God te zoeken met hun hele hart
en ziel*® (Ib-7a grot 4). Dit doet denken aan Jeremia 29:13 — “Jullie zullen mij zoeken en ook vinden,
als jullie Mij tenminste met hart en ziel zoeken.””*®? Daarnaast houdt het verbond in dat de Qumran-
leden het goede zouden moeten uitdragen wat hen door Mozes en de profeten is opgedragen (VIIl.15-
16a en v.21-VI.1a). Dit doet denken aan o.a. Deut. 12:28 — “Zorg ervoor dat u al deze geboden
zorgvuldig naleeft. Als u doet wat goed is in de ogen van de Here, uw God, zal het goed gaan met uw
kinderen.”*® waarbij met naleving van het gebod, Gods goede boodschap kan worden nagevolgd.
Belangrijk om hierbij te vermelden is dat God niet alleen verlangt van leden dat zij geneigd zijn tot het
doen van het veroorloofde maar dat het eveneens belangrijk is dat leden bewust het verworpene
verafschuwen.®® Dit uit zich met name in de tweegeestenleer tussen de geest van de waarheid en de
geest van het onrecht (/ll. 13-iv.26). Desondanks heeft ook dit weer paralellen met het Oude Testament
zoals in het eerste gedeelte van Amos 5:15%% — “Haat het kwade, heb het goede lief en zorg dat er
recht gedaan wordt in de poort”.’®” Daarnaast is de beschrijving van de profeten als Gods dienaren
ook gebruikelijk in het Oude Testament zoals in Ezra 9:10-11'% en Dan. 9:10.%% De zonen van het licht
zijn Gods dienaren in het verbond en de zonen van de duisternis zijn de Joden en niet-Joden die niet
tot de gemeenschap van Qumran behoren.®

§3.3.2 Het verbond / de uitverkiezing 1QS I.18b-111.12

Nu rijst uiteraard de vraag op wat voor manier het verbond op enige wijze te maken kan hebben met
de predestinatieleer. Het verbond met Israél staat gelijk aan de uitverkiezing van Israél door God. Het
klinkt aannemelijk om het verbond of de goddelijke uitverkiezing gelijk te stellen aan (een vorm van)
predestinatie maar dit is een te ongenuanceerd beeld. Predestinatie is een overtuiging of geloof dat

179 Knibb, The Qumran Community, 81.

180 Knibb, The Qumran Community, 79-80.

181 Knibb, The Qumran Community, 106.

182 7 Jaremia 29.13,” Nederlands-Vlaams Bijbelgenootschap: https://www.debijbel.nl/bijbel/NBV21/JER.29.

183 Knibb, The Qumran Community, 80.

184 “Deut 12:28,” Zondervan uitgevers:
https://www.biblegateway.com/passage/?search=Deuteronomium%2012&version=HTB.

185 1QS I.1—15 regel 3b-4a de doelen van de gemeenschap

186 Knibb, The Qumran Community, 80.

187 “Amos 5:15,” Nederlands-Vlaams Bijbelgenootschap: https://www.debijbel.nl/bijbel/NBV21/AMO.5.

188 Knibb, The Qumran Community, 80.

189 Knibb, The Qumran Community, 80.

190 Degenen die niet-Joods geboren waren konden ook worden toegelaten tot de Qumran-gemeenschap omdat
geboorte als Jood hiertoe geen voorrecht gaf. Enerzijds bevestigt Josephus dat Grieken lid werden van de
Essenen maar anderzijds betreft het proces van initiatie (1QS 6:13-23) alleen Joden. Daarnaast is er historisch
gezien veel complexiteit ontstaan omtrent het ontwikkelen van de termen “joodsheid” en “judeaansheid”.

Het woord loudaioi toont aan dat voor de eerste of tweede eeuw v. Chr. niet gesproken werd over “Joodsheid”
maar over “Judeaansheid”. “Judeaansheid’” was een functie van geboorte en geografie; loudaioi behoorde tot
de ethnos van Judeeérs in Judea. Etnische (of etnisch-geografische) identiteit is onveranderlijk; Niet-Judeeérs
kunnen geen Judeeérs worden, net zomin als niet-Egyptenaren Egyptenaren kunnen worden, of niet-Syriérs
Syriérs kunnen worden. Echter, in de eeuw na de Hasmonese opstand ontstonden er twee nieuwe betekenissen
van “Judeeérs’”: Judeeérs zijn al diegenen die ongeacht hun etnische of geografische afkomst God kunnen
aanbidden wiens tempel in Jeruzalem staat (een religieuze definitie) of die burgers zijn geworden van de staat
die door de Judeeérs is opgericht (een politieke definitie). In tegenstelling tot etnische identiteit zijn religieuze
en politieke identiteiten veranderlijk. Shaye J.D. Cohen, The beginnings of Jewishness: boundaries, varieties,
uncertainties (Berkeley: University of California Press, 1999), 110.

39



alles van tevoren bepaald is en dan met name wie zal zondigen en wie rechtvaardig is. Goddelijke
uitverkiezing verwijst daarentegen naar het idee dat een bepaalde groep of natie door God is gekozen
voor zowel openbaring als verantwoordelijkheid. Voor Joden verwijst goddelijke uitverkiezing
natuurlijk naar het geloof dat de verbonden die met Abraham en Mozes zijn gesloten van generatie op
generatie moeten worden doorgegeven.'®* Het verbond of de uitverkiezing van het ware Israél zoals
bedoeld in de gemeenschapsregel — dat sterke paralellen vertoont met het Oude Testament en de
Mozaische wet — draagt dus een inherente tweeledigheid in zich mee dat ondanks dat Israél het
uitverkozene volk is dit gepaard gaat met een bepaalde verantwoordelijkheid!®?> en er zodoende
gesteld kan worden dat goddelijke uitverkiezing in het geval van Israél niet hetzelfde is als
predestinatie of redding.’®® Toch is het zo dat de Qumran-leden op aarde op een goddelijke manier in
verbond zijn gebracht met de goddelijke gemeenschap. Als een individu zich bij de Qumran-
gemeenschap aansloot stond dit gelijk aan het ontvangen van het hemelse lidmaatschap.'**

In de volgende passage beginnen de tekenen van Gods plan al duidelijk te worden ten aanzien van het
onderscheid dat wordt gemaakt tussen hen die wel en hen die niet deelnemen aan de inauguratie om
gevormd te worden als zonen van het licht.

§3.3.3 De ceremonie van het verbond 1QS I.18b-I11.12

Wanneer zij toetreden in het verbond; de priesters en de Levieten zullen!® zegenen de God van de
redding en al hun daden van trouw, en allen ...*%

226En de |evieten verhalen?® de ongelijkheden van de kinderen van Israél, en al hun schuldige
overtredingen, en hun zonden gedurende de heerschappij** van Belial [en allen] die toetreden
in het verbond bekennen na hen en zeggen: ‘Wij hebben ongerechtigheid begaan®[en
overtreden,] we hebben gezon[digd] en ons slecht gedragen, wij [en] onze vad[ers] voor ons,
waarin we gelopen hebben? [in tegenstelling tot het verbond] van de waarheid en
rechtvaardig[heid] Zijn oordeel over ons en onze vaders.!%

§3.3.4 Het verbond een vervolg

Toetreden tot de gemeenschap betekende het aangaan van een verbond om God trouw te dienen.
Zoals eerder al bemerkt kon worden is het concept van het verbond van fundamenteel belang voor de
Qumran-gemeenschap en hierbij eigende de gemeenschap zich duidelijk een oudtestamentisch idee

191 Klawans, Josephus Theologies, 61.

192 Nodet, review van Josephus and the Theologies of Ancient Judaism (door Klawans), 130.

193 Hebreeén 3:8-11 16-19 en Numeri 13 samengevat staat hier dat het uitverkozene volk Israél niet kon
deelnemen aan Gods rust omdat zij Hem ongehoorzaam waren. Zij kwamen namelijk tegen Hem in opstand
want het volk Israél vertrouwde niet op God om het land Kanaan binnen te gaan. Daarom moest het volk
sterven in de woestijn aangezien zij niet de verantwoordelijkheid namen om op Hem te vertrouwen zodat zij
rust konden vinden.

194 (1QS 8:4-6) Thiering, Redating the teacher of righteousness, 62.

195 Community Rule, the Covenant Ceremony, geciteerd door Knibb, The Qumran Community, 82. De originele
vertaling vanuit het Engels van dit citaat luidt als volgt: When they enter into the covenant the priests and the
Levites shall*® bless the God of salvation and all the deeds of his faithfulness, and all...

1% Community Rule, the Covenant Ceremony, geciteerd door Knibb, The Qumran Community, 83. De originele
vertaling vanuit het Engels van dit citaat luidt als volgt: 22°And the Levites recount?? the iniquities of the
children of Israel, and all their guilty transgressions, and their sins during the reign?* of Belial. [And all] those
who are entering into the covenant confess after them and say: ‘We have committed iniquity 2° [and
transgressed,] we have [sinned and acted wickedly, we [and] our [fath]ers before us, in that we have walked 2°
[contrary to the covenant] of truth and righteous [ness...]” his judgement upon us and upon our fathers.

40



toe.r” Uit 18b-19 valt te herleiden dat de gemeenschap zichzelf zag als het ware Israél. Dus de
gemeenschap had — net als Israél — zijn eigen priesters en Levieten die dienstdeden tijdens hun
ceremonies. Uit historisch oogpunt is het waarschijnlijk dat een substantieel aantal van degenen die de
Qumran-gemeenschap vormden priesters en Levieten waren die ontevreden waren met de gang van
zaken over religieuze aangelegenheden in Jeruzalem. De Qumran-gemeenschap wil symboliseren dat
iedereen die tot hun verbond toetreedt zonen van het licht zijn en zich hiermee afzetten tegen alle
zonen van de duisternis die niet tot het verbond behoren. Uit 22b-26 blijkt dat voor het toetreden in
het verbond men moet bekennen gezondigd te hebben en het lijkt erop dat alleen bekering tot het
verbond om bij de zonen van het licht te horen mogelijk is als er oprecht berouw betuigd wordt.

§3.4 Een introductie in dualisme en de tweegeestenleer

De ceremonie van het verbond vertoont een sterke mate van dualisme omdat men 6f een zoon van het
licht is en dus tot het verbond behoort 6f men is een zoon van de duisternis waarbij men dus niet tot
het verbond behoort. Hier valt dus goed waar te nemen dat het verbond en de tweegeestenleer sterk
in elkaar verwikkeld zitten. God is dus volledig verantwoordelijk voor de dualistische wereld van goed
en kwaad. Echter, dit is geen absolute vorm van dualisme®®® want het kwade is geen autoritaire entiteit
met zelfbeschikking omdat God volledige soevereine en omnipotente macht heeft over alle dingen.®®
Wat goed valt op te merken in de uitgebreide passage in sectie §3.4.1 vanaf regel 17b met betrekking
tot de tweegeestenleer is dat God verantwoordelijk is voor het bestaan in mensen van zowel een
zuivere als een onreine geest — ofwel de geest van de waarheid en de geest van het onrecht. Al het
slechte gedrag van mensen wordt bepaald door de heer van het duister en ondanks dat dit allemaal
onderdeel is van Gods plan lijkt de kwade heerschappij van Belial in dit aardse rijk te overheersen.?®
De overhand van Belial maakt het noodzakelijk dat er een bewustzijn bij mensen komt — in de vorm
van de verbondsceremonie — dat zich richt op het van nature onrein zijn van de mensen. 2! De

197 Knibb, The Qumran Community, 84.

198 Boccaccini, Parting of the Ways, 61. en Knibb, The Qumran Community, 85. In het bespreken van dualisme is
het cruciaal om te ontleden of, en in welke mate God vertegenwoordigd is in het kwade en dus het zondige
gedrag van mensen. Klawans beweert dat Josephus’ Essenen geloven dat zondaars voorbestemd zijn om te
zondigen. Klawans, Josephus Theologies, 27. God stuurt de heer van het duister aan en God is op die manier
vertegenwoordigd in het kwade waarbij de menselijke keuzevrijheid in het geding komt. Echter, Urbach schetst
een situatie waarin dualisme als doel heeft om de bron van het kwade te scheiden van het goede. Urbach, The
sages, 264. Op deze manier lijkt de predestinatieleer alleen stand te kunnen houden wanneer het zondige gedrag
van mensen door een duistere kracht beinvioed wordt. Echter, op basis van deze redenatie valt wellicht te
ontdekken dat dit ten koste gaat van Gods almachtige en soevereine macht omdat Hij niet betrokken is in het
kwade.

199 Boccaccini, Parting of the Ways, 62.

200 1QS 1.18a - verbondsceremonie. Toch beargumenteert Hempel dat de invioed van Belial beperkt is door de
daad van zegening en door het vertellen van Gods rechtvaardige en krachtige daden die volgen in de
verbondsceremonie. (1QS: 1.18b-20) Hempel, The Community Rules, 69. Elders in de verbondsceremonie worden
de tijdelijke aspecten van de heerschappij van Belial benadrukt (1QS 1:6b). Hempel, The Community Rules, 85.
Echter, het is wellicht juist deze tijdelijkheid die Belial in dit vergankelijke leven op aarde krachtig zou kunnen
maken.

201 Stjl gestaan zou moeten worden bij de discussie over onreinheid en zonden. Er zijn twee afbakeningen voor
zonden te onderscheiden namelijk de primaire en de secundaire. De innerlijke man is de primaire afbakening en
de uiterlijke man (het vlees) is de secundaire afbakening. Het vilees draagt niet de werkelijke schuld maar is
verontreinigd als gevolg van innerlijke zonde. Volgens (1QS 3:6-9) en (1QS 4:18-22) zijn er ook twee verschillende
instrumenten voor de zuivering van zondes. De innerlijke man wordt gezuiverd door de juiste geesteshouding
(1QS 3:6-9) en de uiterlijke man (het vlees) door middel van water (1QS 4:18-22). De kracht van deze
verschillende reinigingen wordt ook duidelijk omdat in (1QS 3:6-9) water niet genoemd wordt en omdat in (1QS
4:18-22) de geest niet genoemd wordt. Het feit dat morele zonde het vlees ritueel kan verontreinigen betekent

41



verbondsceremonie is een soort zuiveringsproces waarbij leden die tot Gods verbond gaan behoren
vrij kunnen worden van de onreinheid waar deze wereld onderhevig aan is.?*

De tweegeestenleer is een zeer essentiéle lering uit de gemeenschapsregel en het vormt de basis voor
het onderscheid tussen hen die wel en hen die niet tot het verbond behoren. God lijkt zowel controle
over het goede als het kwade te hebben maar in het laatste geval dan wel door middel van de heer
van het duister. Omdat Gods plan een deterministische intonatie heeft is dit uiteraard relevant voor
de discussie in dit hoofdstuk omtrent de vrije wil en vooral de predestinatieleer.

§3.4.1 De tweegeestenleer — de leringen van de gemeenschap 1QS 111.15-25

Van de God van Kennis komt alles wat is en zal zijn. Voordat zij bestonden stelde Hij hun plannen vast?®,
en wanneer ze ontstaan zullen zij hun werk voltooien volgens hun instructies in
overeenstemming met Zijn glorieuze plan, en zonder iets te veranderen. In Zijn hand¥’ zijn de
wetten van alle dingen, en Hij steunt hen in al hun zorgen. Hij heeft de mens geschapen om te
heersen®® over de wereld en Hij heeft twee geesten aan hen toegewezen zodat zij hiernaar
mogen wandelen tot aan de aangewezen tijd van Zijn visitatie; het zijn de geesten?® van
waarheid en onrecht. Uit een bron van licht komen de generaties van de waarheid, uit een put
van duisternis komen de generaties van de duisternis?®®. Controle over de zonen van
rechtvaardigheid ligt in de handen van de prins van het licht, en ze zullen lopen in de wegen
van het licht; complete controle over de zonen van onrecht ligt in de handen van de engel*
van het duister, en ze zullen lopen naar de wegen van de duisternis. Het is door de engel van
het duister dat al de zonen van rechtvaardigheid dwalen,? en al hun zonden, de
ongerechtigheden, hun schuld, en hun daden van overtreding onder zijn controle?® in de
mysteries van God tot Zijn tijd. Al hun kwellingen en hun tijden van angst worden tot stand

dat onreinheid en zonde niet geheel gescheiden kunnen worden. Het vlees kan dus als gevolg van zondingen
onrein worden maar dat betekent niet dat het vlees in zichzelf onrein is (of rein). Thiering, Redating the teacher
of righteousness, 67. In dit beeld zou bevestigt kunnen worden dat niet alle zonden noodzakelijkerwijs onreinheid
met zich meebrengen maar wel wordt onreinheid beschouwd als een natuurlijke onontwijkbare staat voor de
mens gebaseerd op de reinheids- en regelvoorschriften uit de Torah. Himmelfarb, Between Temple and Torah,
136. In een staat van onreinheid is het bijvoorbeeld nutteloos om een heiligdom of altaar te betreden omdat
contact met het goddelijke in een staat van onreinheid ruis op de lijn met zich kan meebrengen. Dat wil
simpelweg zeggen dat een mens niet met God in het reine kan treden wanneer hij zelf onrein is. Echter, het is
nog steeds zo dat onreinheid geen teken is van enige vorm van moreel gebrek. Himmelfarb, Between Temple and
Torah, 138.

202 “Door toedoen van de engel van de duisternis zijn het de zonen van de gerechtigheid die afdwalen, en al hun
zonden, hun ongerechtigheden, hun tekortkomingen en hun opstandige daden zijn onder zijn heerschappij,
overeenkomstig de geheimen van God tot aan zijn tijd; en al hun straffen en hun perioden van verdriet worden
veroorzaakt door de heerschappij van zijn vijandschap; en al de geesten van hun lot laten de zonen van het licht
vallen. Maar de God van Israél en de engel van de waarheid staan alle zonen van het licht bij”’. (1QS 3:21-25). De
Qumranieten, geciteerd door Boccaccini, Parting of the Ways, 64. De originele vertaling vanuit het Engels van dit
citaat luidt als volgt: “Due to the angel of darkness all the sons of justice stray, and all their sins, their iniquities,
their failings and their mutinous deeds are under his dominion in compliance with the mysteries of God, until his
moment: and all their punishments and their periods of grief are caused by the dominion of his enmity; and all
the spirits of their lot cause the sons of light to fall. However, the God of Israel and the angel of his truth assist
all the sons of light”. En zie daarnaast “Degene die zich niet bij de gemeenschap aansluit zal niet rein worden
door de daden van verzoening, noch zal hij worden gezuiverd door de reinigende wateren, noch zal hij heilig
worden gemaakt door de zeeén of rivieren, noch zal hij worden gezuiverd door al het water van wassingen.
Verontreinigd, verontreinigd zal hij zijn”” (1QS I1.25b-lll. 12, 5-6ab) Community Rule, the Covenant Ceremony,
geciteerd door Knibb, The Qumran Community, 94. De originele vertaling vanuit het Engels van dit citaat luidt als
volgt: “He shall not be counted. He shall not be made clean by atonement, or purified by waters for purification,
or made holy by seas '7 and rivers, or purified by any water for washing. Unclean, unclean shall he be.”

42



gebracht door zijn heerschappij van haat,?*en de geesten van zijn lot?®® laten de zonen van het
licht struikelen. Maar de God van Israél en Zijn engel van de waarheid helpen al*®> de zonen van
het licht.2%

§3.4.2 Dualisme een vervolg

De overtuiging of het geloof dat er een conflict is tussen twee tegenovergestelde krachten in deze
wereld van goed en kwaad wordt dualisme genoemd. Echter, het is dus zo dat het dualisme van de
gemeenschapsregel niet absoluut is aangezien er geen onafhankelijk bestaan wordt toegeschreven aan
het principe van het kwaad. Dus aan de ene kant wordt er gezegd dat God zowel de geesten van het
licht als de duisternis heeft gecreéerd (d.w.z. de geesten van waarheid en onrecht; zie //1.25). Aan de
andere kant wordt er gezegd dat God een einde zal maken aan het bestaan van onrecht en dat daarna
de waarheid voor eeuwig zal heersen.?®>(/V.18b-23a) De dualistische overtuigingen van de
gemeenschap zou in nauw verband moeten worden gezien met de verwachting dat God zal gaan
interveniéren in de wereld om het kwade te vernietigen en om een nieuw tijdperk in te luiden waarbij
Zijn heerschappij onomstreden is. God is dus verantwoordelijk voor het bestaan van zowel goed als
kwaad waarbij Hij zelf soevereiniteit of omnipotente macht over alle dingen houdt. Echter, het blijft
relevant om te examineren of en in hoeverre God betrokken is bij het aansturen van de zondige daden
van mensen door middel van de heer van het duister. Het verbond, de tweegeestenleer en het
inherente dualisme staan in nauw verband met elkaar en uiteindelijk staat al vast dat het kwade niet
een entiteit is met enige vorm van zelfbeschikking maar dat God het kwade in het leven geroepen lijkt
te hebben zodat het goede een referentiepunt heeft en het kwade dus ook waarde krijgt. Als er geen
pijn en lijden zouden zijn dan zou er ook geen impuls kunnen ontstaan voor het streven naar vrijheid
en verlossing. Dus ondanks dat het goede in zichzelf het kwade niet nodig heeft om te kunnen bestaan
en andersom wel heeft het kwade dus wel een functie. Als hierbij ook nog de eschatologische
verwachting?® in acht wordt genomen dat vaststaat dat de zonen van het licht de zonen van de

203 gyiten de centrale kolommen (1QS 5-9) verwijst “lot” vrijwel uitsluitend naar tegengestelde krachten, zowel
op menselijk als kosmisch niveau, met uitzondering van 1QS 4:26. In 1QS 5-9 wordt de term daarentegen gebruikt
in de context van interne besluitvormingsstructuren binnen de gemeenschap. Hempel, The Community Rules,
65.
204 community Rule, the Covenant Ceremony, geciteerd door Knibb, The Qumran Community, 94. De originele
vertaling vanuit het Engels van dit citaat luidt als volgt: From the God of knowledge comes everything that is
and will be. Before they existed he fixed all their plans, ® and when they come into existence they complete
their work according to their instructions in accordance with his glorious plan, and without changing anything.
In his hand '’ are the laws for all things, and he sustains them in all their concerns. He created man to rule 8
the world, and he assigned two spirits to him that he might walk by them until the appointed time of his
visitation; they are the spirits ** of truth and of injustice. From a spring of light come the generations of truth,
and from a well of darkness the generations of injustice. 2° Control over all the sons of righteousness lies in the
hand of the prince of lights, and they walk in the ways of light; complete control over the sons of injustice lies

in the hand of the angel 2! of darkness, and they walk in the ways of darkness. It is through the angel of
darkness that all the sons of righteousness go astray,?? and all their sins, their iniquities, their guilt, and their
deeds of transgression are under his control 23 in the mysteries of God until his time. All their afflictions and
their times of distress are brought about by his rule of hatred, ?* and all the spirits of his lot make the sons of
light stumble. But the God of Israel and his angel of truth help all 2°> the sons of light.

205 Knibb, The Qumran Community, 95.

206 De dode zeerollen hebben een aanzienlijke hoeveelheid van voorheen onbekende teksten toegevoegd aan de
verloren gegane oude Joodse apocalypsen. Armin Lange, “Apocalypse and Authoritative Literatures in Second
Temple Judaism’” in Reimagining Apocalypticism: Apocalyptic Literature in the Dead Sea Scrolls and Related
Writings, ed. Lorenzo DiTommaso (Atalanta: SBL Press, 2023), 143-156. Joodse apocalyptiek en de Qumran-
bibliotheek hebben het onderzoek naar de dode zeerollen vanaf het begin beziggehouden en het is niet
ongebruikelijk om naar de auteurs van de rollen te verwijzen als “een apocalyptische gemeenschap” of
“priesterlijke apocalyptici” maar deze terminologie is wel van nature onderhevig aan een bepaalde

43



duisternis zullen overwinnen (/V.18b-20a) kan worden gesteld dat in de leer van de Qumran-
gemeenschap een erg predeterministische toon valt op te merken.

§3.4.3 De tweegeestenleer

In (/11.15b) komt een duidelijke blijk van predestinatie of predeterminisme naar voren want er staat
“Voordat zij bestonden stelde Hij hun plannen vast”. Verder verhaalt dit stuk over de natuur van de
mens waarbij de overtuiging is dat er twee tegenovergestelde krachten zijn in deze wereld namelijk de
geest van de waarheid en de geest van het onrecht. Mensen zijn onder invloed van één van beide
geesten en het gedrag dat mensen erop nahouden en de toekomstige bestemming van individuen
hangt af van welke geest in hen domineert. Echter, zij aan zij met dit idee dat mensen dus één van beide
geesten krijgen toegewezen is de overtuiging dat mensen beinvloed worden door beide geesten en op
deze manier wordt een poging gedaan om rekening te houden met het feit dat mensen een mix vormen
van zowel goed als kwaad.?’” Dus er wordt gezegd dat het slechte gedrag van de rechtvaardigen wordt
veroorzaakt door de engel van de duisternis (//.21-25a) en elders wordt er gezegd dat de twee geesten
strijden in de harten van de mensen en dat het gedrag van een mens proportioneel goed of kwaad is
aan de hand van welke geest in hem overheerst.?®® (/V.23b-25a; IV.15-18a)

De volgende uitgebreide passage is relevant om te citeren omdat hierbij de radicale oppositie tussen
goed en kwaad duidelijk wordt en de vraag is in hoeverre dit is voorzien door God. Daarnaast wordt de
al vaststaande verwachting uitgesproken dat het goede en de waarheid voor eeuwig zullen heersen.
Hierdoor kunnen deze beide elementen worden betrokken in de analyse naar de predestinatieleer.

§3.4.4 De twee geesten: Het einde van het onrecht 1QS 1V.15-26b

V15 De geschiedenis van al de zonen van mensen bestaat uit deze twee geesten: in hun twee klassen al
hun gastheren in hun generaties hebben een erfelijkheid en in hun wegen lopen ze. Al hun
werk?® dat zij doen (wordt gedaan) in relatie tot hun (twee) klassen, dit is afhankelijk van het
groot of klein zijn van diens erfelijkheid, voor alle tijden tot in de eeuwigheid. Want God heeft
ze gevestigd in twee gelijke delen tot de laatste tijd,*’en heeft eeuwige vijandigheid geplaatst
tussen de twee klassen. Een gruwel voor de waarheid zijn de acties van onrecht, een gruwel

ongrijpbaarheid wat kenmerkend is voor eerdere en recentere behandelingen van dit onderwerp. Dit is deels te
wijten aan het debat over de betekenis van de termen ‘apocalyptiek’ en ‘apocalyptisme’. Sommige geleerden
beperken het adjectief ‘apocalyptisch’ tot alleen literaire apocalypsen. Anderen zijn van mening dat de
sektarische Qumran-teksten ideeén delen met apocalypsen en dat er onderscheid moet worden gemaakt tussen
het literaire genre ‘apocalyps’ en de kernideeén die ze delen met teksten die geen apocalypsen zijn. De laatste
visie die overigens door veel geleerden wordt aangehangen verklaart inderdaad de onmiskenbare verwantschap
tussen centrale begrippen die kenmerkend zijn voor apocalypsen en specifieke ideeén die door de Qumran-
teksten worden uitgedrukt. Devorah Dimant, “Qumran and the Apocalyptic”’ in Reimagining Apocalypticism:
Apocalyptic Literature in the Dead Sea Scrolls and Related Writings, ed. Lorenzo DiTommaso (Atalanta: SBL Press,
2023), 129-142.

207 Knibb, The Qumran Community, 85. En daarnaast refereert Boccaccini aan drie individuen waarbij hun
spirituele kenmerken worden ontdekt door fysieke inspectie. De eerste “heeft met zijn geest zes delen in het
huis van het licht en drie delen in de put van [de duisternis]”’; De tweede “heeft met zijn geest acht delen in het
huis van [de duisternis] en één deel bevindt zich in het huis van het licht”’; van de derde “zijn geest heeft acht
delen [in het huis van het licht] en één [in het huis van de duisternis]. Deze invalshoek maakt duidelijk dat ook
de rechtvaardigen een portie kwaad in zich mee kunnen dragen en op deze manier kunnen de eventuele zonden
van de zonen van het licht worden verantwoord. (4Q186) Boccaccini, Parting of the Ways, 63. De Qumranieten,
geciteerd door Boccaccini, Parting of the Ways, 63. De originele vertaling vanuit het Engels van dit citaat luidt als
volgt: of the first “his spirit has six (parts) in the house of light and three in the pit of darkness’’; of the second,
“his spirit has eight parts in the house [of darkness] and one in the house of light”’; of the third, “his spirit has
eight parts [in the house of light] and one [in the house of darkness]” (cf. 4Q561).

208 Knibb, The Qumran Community, 95.

44



voor het onrecht zijn al de wegen van de waarheid; er is een vurige®® strijd tussen al hun
principes, want ze lopen niet samen. Maar God in Zijn mysterieuze inzicht en glorieuze wijsheid
heeft toegewezen een eind aan het bestaan van onrecht, en op de aangewezen tijd'° van de
visitatie zal Hij het voor goed vernietigen. Dan zal de waarheid in de wereld verschijnen voor
altijd, want hij heeft zichzelf verontreinigd in de wegen van het kwade gedurende de regering
van onrecht tot?° de tijd die bepaald is voor het oordeel. Dan zal God door Zijn waarheid de
daden van de mensen zuiveren en Hij zal voor zichzelf het gestel van de mens verfijnen waarbij
Hij alles van de geest van onrecht verwijderd?!in zijn vlees, en hem zuiveren door de geest van
heiligheid van elke slechte actie. En Hij zal op hem sprenkelen de geest van de waarheid als
water voor zuivering (om te verwijderen) alle gruwelheden van valsheid waarin hij zichzelf
heeft verontreinigd?> door de geest van onzuiverheid zodat de rechtvaardige verstand mag
hebben van de kennis van de Hoogste en de perfecte weg in de wijsheid van de zonen van de
hemel. Want zij zijn het die God gekozen heeft voor het eeuwige verbond,?® en tot hen zal al
de glorie van Adam toebehoren. Er zal geen onrecht meer zijn en alle daden van bedrog zullen
beschaamd worden. Totdat de geesten van de waarheid en onrecht strijden in de harten van
de mensen,* en zij lopen in wijsheid of in dwaasheid. In overeenstemming met een mens zijn
erfelijkheid in waarheid en rechtvaardigheid, zodat hij onrecht haat; en in overeenstemming
met zijn deel in het lot van onrecht gedraagt hij zich er slecht door en dus?® verafschuwt hij de
waarheid. Want God heeft ze gevestigd in twee gelijke delen tot het verordende einde en de
vernieuwing.?®

§3.4.5 De tweegeestenleer een vervolg

Alle menselijke acties worden dus uitgevoerd onder invloed van 6f de geest van de waarheid 6f de
geest van het onrecht. Ook hier valt een mix op te merken tussen de beide geesten in een mens (/V.15-
18a), en het karakter van hun acties hangt af van welke geest (in een mens) dominant is (23b-25a). Dus
God heeft in de mens twee geesten geplaatst in gelijke delen (16b): De Hebreeuwse uitdrukking
hiervoor komt voor in Exodus 30:34. Het wordt hier blijkbaar gebruikt om een indicatie te geven dat
beide geesten invloed uitoefenen op een mens in dit leven, hoewel de beschrijving van dit aardse leven

209 Community Rule, the Covenant Ceremony, geciteerd door Knibb, The Qumran Community, 101. De originele
vertaling vanuit het Engels van dit citaat luidt als volgt: V> The history of all the sons of men is constituted by
these (two spirits): in their (two) classes all their hosts in their generations have an inheritance, and in their
ways they walk. All the work ¢ which they do is (carried out) in relation to their two (classes), depending on
whether a man's inheritance is great or small, for all the times of eternity. For God has established them in
equal parts until the last time, 7 and has put eternal enmity between their (two) classes. An abomination to
truth are the actions of injustice, and an abomination to injustice are all the ways of truth; there is a fierce #
struggle between all their principles, for they do not walk together. But God in his mysterious insight and
glorious wisdom has assighed an end to the existence of injustice, and at the appointed time *° of the visitation
he will destroy it for ever. Then truth will appear in the world for ever, for it has defiled itself in the ways of
wickedness during the reign of injustice until 2° the time decreed for judgement. Then God will purify by his
truth all the deeds of man and will refine for himself the frame of man, removing all spirit of injustice from
within 2! his flesh, and purifying him by the spirit of holiness from every wicked action. And he will sprinkle
upon him the spirit of truth like waters for purification (to remove) all the abominations of falsehood (in which)
he has defiled himself 22 through the spirit of impurity, so that the upright may have understanding in the
knowledge of the Most High and the perfect of way insight into the wisdom of the sons of heaven. For it is they
whom God has chosen for the eternal covenant, 2 and to them shall all the glory of Adam belong. There shall
be no more injustice, and all the deeds of deceit shall be put to shame. Until now the spirits of truth and
injustice struggle in the hearts of men, 2* and they walk in wisdom or in folly. According to a man's inheritance
in truth and righteousness, so he hates injustice; and according to his share in the lot of injustice he acts
wickedly through it and so 2° loathes truth. For God has established them in equal parts until the decreed end
and the renewal.

45



als ‘de heerschappij van Belial’ duidelijk maakt dat de geest van het onrecht in dit leven hier op aarde
de bovenhand heeft.?° Dit is belangrijk om te vermelden omdat een omgekeerde situatie plaats zal
gaan vinden wanneer God intervenieert in de wereld om het nieuwe leven te inaugureren. Deze
interventie is beschreven in (18b-23a). Ook hier valt weer op te merken dat dualisme, de
tweegeestenleer en de predestinatieleer met elkaar verweven zijn. Het gaat om een contrast tussen
licht en duisternis waarbij er een zekerheid is dat met Gods visitatie het onrecht voorgoed vernietigd
zal worden en dat er een eeuwig tijdperk ingeluid zal worden waarin de waarheid zal heersen. Deze
zekerheid van Gods visitatie is dus een vorm van predestinatie waarin Hij het kwade zal vernietigen en
het goede zal laten heersen waarbij God op voorhand al kennis heeft over de daden van de mensen
voor alle tijden (25b). Omdat de visitatie te maken heeft met de verwoesting van het kwade in de door
God gecreéerde dualistische wereld alsmede de door God op voorhand bekende deugdelijke of zondige
daden van zowel de zonen van het licht als de zonen van de duisternis neigt deze eschatologische
visitatie zelfs naar dubbele predestinatie.

§3.4.6 De tweegeestenleer en dualisme inherent aan Gods vooropgezette plan

In de gemeenschapsregel komt net als in het Oude Testament het terugkeren en naleven van de
wetten van Mozes terug.?'! Alleen God is verantwoordelijk voor het bestaan van goed en kwaad en
van Hem komt alles wat is en zal zijn. Voordat zij bestonden stelde Hij hun plannen vast en alles gaat
volgens Zijn glorieuze plan.?!2 Echter, ondanks deze radicale oppositie tussen goed en kwaad is er zoals
gezegd geen sprake van absoluut dualisme waarin goed en kwaad gelijkwaardig aan elkaar zijn. Zoals
hiervoor reeds is behandeld laat God het kwade bestaan en het kwade heeft zelfs de overhand op
aarde maar dit is enkel het geval door Gods ultieme wil.?*® Alle zonen van het licht die tot het verbond
behoren zouden het goede moeten liefhebben en het kwade moeten verafschuwen.?'* Er wordt door
God een radicale, onverenigbare antithetische tegenstelling gecreéerd tussen goed en kwaad in de
vorm van de geest van de waarheid en de geest van het onrecht.?’> Terwijl Gods omnipotente macht
het mogelijk maakt dat de twee onverenigbare geesten in de mensen geplaatst worden blijft het
natuurlijk van belang in overweging te nemen in hoeverre God vertegenwoordigd is in de uitvoering
van slechte daden of gedachtes van mensen en dus in welke mate God de heer van het duister
aanstuurt.

Want het is de heer van het duister die het zondige gedrag van de mensen aanstuurt waarbij God
alsnog openlijk partij kiest voor het goede en Hij zal afkeer hebben van het kwade?® en Hij zorgt ervoor
dat aan het einde der tijden het kwade volledig vernietigt wordt?’ en dat het goede en de waarheid
voor altijd zullen heersen.?!® 0ok heeft God voorbestemd dat er in ieder mens twee geesten geplaatst
worden®'® en welke attributen behoren tot de zonen van het licht en welke attributen behoren tot de

210 pe verbondsceremonie 1QS 1.16.111.12 regel 18a en 23b-24 en de jaarlijkse vernieuwing van het verbond 1QS II.
19-25a regel 19a

211 vj11.15-16a en CD v.21-VI.1a, Knibb, The Qumran Community, 95. doelstellingen van de gemeenschap 2b-3.
212 1Q8 I11.15b-16 tweegeestenleer — leringen van de gemeenschap

213 “En jij [God] heeft de duivel gecreéerd voor de put, engel van haat; zijn heer[schappij] is duisternis, zijn raad
is voor het kwade en de goddeloosheid”. (1QM 13:11) “ De Qumranieten, geciteerd door Boccaccini, Parting of
the Ways, 61. De originele vertaling vanuit het Engels van dit citaat luidt als volgt: “And you [God] created
Belial for the pit, angel of hatred: his [dom]inion is darkness, his counsel is for evil and wickedness”.

214 3p-7 en 9b-10 Doelen van de gemeenschap

215111, 13-iv.26 — regel 19a tweegeestenleer — leringen van de gemeenschap

216 1QS 1I1.15-1V. | — gerestaureerde regel 26 en IV.I tweegeestenleer — leringen van de gemeenschap.

217.1QS IV.11b-14 - tweegeestenleer

218 1QS IV.15-26 regel 20-22.

219 1QS 1I1.15-1V. | — regel 18en 25b tweegeestenleer — leringen van de gemeenschap

46



zonen van de duisternis.??® Daarnaast heeft Hij in het bijzonder bepaald vanaf de baarmoeder wie zal
zondigen en wie rechtvaardig zal zijn alsmede wie gered zal worden en wie verdoemd is.??! Dit laatste
neigt sterk naar dubbele predestinatie. God zorgt dus met zijn vooropgezette en voorbestemde plan
dat het kwade bestaat en zelfs dat het kwade hier op aarde de overhand lijkt te hebben (d.w.z. het rijk
van Belial).??2 Desalniettemin heeft God omnipotente en soevereine macht over alle dingen.??® Er
zullen slechts een paar mensen gered worden en dit zijn de zonen van het licht die tot het verbond van
de Qumran-gemeenschap mogen behoren door zich aan de voorgeschreven wetten te houden??
tegenover eenieder die niet tot het verbond behoort en dus verdoemd is.??

§3.5 Verantwoordelijkheid

Zoals eerder vermeld draagt de uitverkiezing van het volk Israél een bepaalde tweeledigheid in zich
mee. Israél is niet alleen het uitverkozene volk dat het verbond via Mozes door God in ontvangst mocht
nemen maar het volk droeg ook een bepaalde verantwoordelijkheid om het verbond goed uit te
voeren.??® Zoals net genoemd zijn er veel attributen die toegeschreven kunnen worden aan de zonen
van het licht dan wel de zonen van de duisternis. Echter, het is ook belangrijk om te vermelden dat
veel secties in de gemeenschapsregel in de Nederlandse vertaling het woordje ‘vrijwillig’ bevatten.
Eenieder die vrijwillig Gods statuten zal waarborgen en zich vrijwillig zal schikken naar Gods waarheid
om tot het verbond te behoren krijgt toegang tot Gods verbond.??” Daarnaast kan eenieder tot het
verbond behoren wanneer hij vrijwillig afstand doet van het kwade en vrijwillig boetedoening doet om
tot de gemeenschap te bekeren.?® Ondanks deze naar keuzevrijheid neigende overtuigingen is er net
eveneens geconstateerd dat Gods glorieuze ontwerp vaststaat, Hij soevereine en omnipotente macht
heeft over alle dingen en in het bijzonder dat vaststaat wie zal zondigen en wie rechtvaardig zal zijn.?*

220 198 IV.2-14 — regel IV.2 — 8 dit zijn attributen/attitudes/gedragingen die behoren tot de zonen van het licht
en regel IV.9-11 zijn attributen/attitudes/gedragingen die behoren tot de zonen van de duisternis — De
tweegeestenleer hun wegen en hun visitatie

21 1QH 7[= 15]:17-21 1QM 13.12-16

222 \ferbondsceremonie 1QS I.16-111.12 regel 17-18a en regel 23-24a

223 Boccaccini, Parting of the Ways, 62. Een compromisloze nadruk op Gods omnipotentie leidt de sektariérs
ertoe alle dingen, zelfs het kwade, toe te schrijven aan God. Wellicht is hierin een parallel te ontdekken over
Gods identiteit in het Nieuwe Testament Hebreeén 2 inleiding — Het centrale thema van deze brief is Gods
soevereine macht over alles. Hoewel er angst en ellende heerst in de wereld en deze alleen nog maar zullen
toenemen, heeft God alle macht in handen. De mensen die op Hem vertrouwen hebben dan ook niets te vrezen.
224 1QHa 7.17-18 — dus het naleven van de wetten van Mozes en de profeten zoals dat wordt benadrukt in de
gemeenschapsregel.

2251QS 10:19 en 1QS 3:4-5

226 Nodet, review van Josephus and the Theologies of Ancient Judaism (door Klawans), 130. En Klawans, Josephus
Theologies, 90.

227.1QS 1.1 -15 regel 7b, 11b en 12a — de doelen van de gemeenschap. Daarnaast komt dit terug in de bindende
gelofte 1QS v.7b-20a regel 8a en 10a, de organisatie van het leven van de gemeenschap 1QS v.20b-VI. 8a regel
21b en 22 en daarnaast in de toelating van nieuwe leden 1QS VI.13b-23 regel VI.13. Hierin schuilt de paradox van
Qumrans visie op verlossing: hoewel de zonen van het licht er vrijwillig voor kiezen om tot het verbond te
behoren om zo gered te worden is het feit dat zij dat doen op zichzelf al een uitdrukking van de
allesoverheersende genade van God, wiens soevereine besluit over zowel de geredden als de verdoemden
beschikt. Het duidelijke (pre)determinisme van de Qumran-sekte in relatie tot historische en kosmische
gebeurtenissen dient fundamenteel alleen om deze eeuwige voorbestemming van de uitverkorenen te
versterken en te bevestigen. Gurtner, This World and the World to come, 244.

228 1QS v. I-7a regel V. la en 6a principes die het leven van de gemeenschap regeren

229 “1k weet dat elke geest door uw hand gevormd is, [en al zijn arbeid] hebt u al gevestigd voordat u hem schiep.
Hoe kan iemand uw woorden veranderen? U, u alleen, hebt de rechtvaardige mens geschapen ... Maar de
goddelozen hebt u geschapen voor de tijd van toorn, van de moederschoot af hebt u hen voorbestemd voor de
dag van de vernietiging”’(1QH 7[= 15]-17-21). De Qumranieten, geciteerd door Boccaccini, Parting of the Ways,
64. De originele vertaling vanuit het Engels van dit citaat luidt als volgt: “I know that every spirit is fashioned by

47



Het valt niet aan de indruk te onttrekken dat uit deze tegenstelling logischerwijs de vraag voortvloeit
wat het nut is van het doen van inspanningen om de goede deugden en attitudes na te streven zoals
God deze heeft bedoeld voor de zonen van het licht?* als het toch al vaststaat wie rechtvaardig zal zijn
en wie zondig. Het kan wel degelijk uitmaken, want wat weerhoudt ons ervan te betuigen dat God een
oprechte bekering tot de juiste, rechtvaardige en naar waarheid strevende houding die hoort bij de
zonen van het licht niet voorbestemd kan hebben en eveneens dat Hij de dwaling naar de duistere en
onrechtvaardige houding van de zonen van de duisternis?! niet kan hebben voorbestemd??

§3.6 Het gekozene volk en bekering

Het moge duidelijk zijn dat de lezer inmiddels bekend is dat er bij de uitverkiezing van Israél acht op
geslagen moet worden dat dit niet hetzelfde betekent als redding of predestinatie. Zodoende heeft dit
hoofdstuk uiteengezet dat ondanks dat in Gods glorieuze plan alles is berekend en voorbestemd de
selectieve groep die tot het verbond van de Qumran-gemeenschap zullen behoren zich bewust en
vrijwillig aan de wetten van Mozes dienen te houden.?* Het concept van de vrije wil wordt daarom
over het algemeen beschouwd als een van de grote verworvenheden binnen het Jodendom.?** Dus de
leden van de Qumran-gemeenschap beleden te behoren tot een nieuw verbond?* gebaseerd op de
wet van Mozes en de profeten maar in het Bijbelse denken is het begrip van het verbond
onafscheidelijk met dat van het gekozene volk: De geboorte van lIsraél staat dus gelijk aan de
uitverkiezing. Anderzijds, wanneer een volwassene zich aansloot bij de Qumran-gemeenschap speelde
hij een persoonlijke en actieve rol om één van Gods uitverkorenen te worden.?® Eigenlijk valt hieruit
wellicht te concluderen dat de uitverkiezing van Israél door God inderdaad niet hetzelfde blijkt te zijn
als Gods redding. De Qumran-gemeenschapsregel stelt heel duidelijk dat door bewustwording van
onreinheid, oprechte bekering?®” en het in stand houden van de wet van Mozes**® men tot Gods
verbond kan behoren. Door de uitverkiezing geeft God blijk aan Israél dat het gered kan worden maar
de uitverkiezing betekent dus niet hetzelfde als al gered zijn.

your hand, [and all its travail] you have established even before creating him. How can anyone change your
words? You, you alone, have created the just man .... But the wicked you have created for the time of wrath,
from the womb you have predestined them for the day of annihilation”.

230 1QS IV.2-14 — regel IV.2 - 8 dit zijn attributen/attitudes/gedragingen die behoren tot de zonen van het licht.
De twee geesten: hun wegen en hun visitatie

231 1QS IV.2-14 — regel IV.9-11 — dit zijn attributen/attitudes/gedragingen die behoren tot de zonen van de
duisternis. De twee geesten: hun wegen en hun visitatie

232 Qverigens blijft het ook een interessante discussie in hoeverre de heer van het duister het zondige gedrag
van mensen beinvloed, veroorzaakt en voorbestemd. Het lijkt zo te zijn dat het kwade alleen kan bestaan
omdat het in Gods macht ligt om alles wat gecreéerd is te ontdoen van het kwade maar Hij kiest ervoor om dit
(nog) niet te doen. Ondanks dat God het kwade ‘laat’ bestaan verafschuwt Hij het. De mogelijke zondige daden
van mensen zouden beinvloed, veroorzaakt en voorbestemd kunnen worden door de heer van het duister
maar dit schijnt dan enkel mogelijk te zijn door Gods genade. De scriptie beredeneert namelijk vanuit de
overtuiging dat God soevereine en omnipotente macht over alle dingen heeft zoals genoemd in bijvoorbeeld
secties: §3.4, §3.4.2, §3.4.6 en §3.5.

233 Toch behandelt de wijsheidsliteratuur van Qumran de Torah niet als een bron van wettelijke uitspraken.
Collins, “The Transformation of the Torah,”’456.

234 Flusser, Judaism Second Temple Period, 32.

235 1QpHab. 2:3; CD 8:21, 35

236 Schiirer, History of Jewish people, 580.

237.1QS 1.16- llI-. 12 regel 24-26 De ceremonie van het verbond

238 1QS v.7b-20a regel 7b-8 De bindende eed

48



§3.7 Conclusie

De Qumran-gemeenschapsregel is één van de geselecteerde primaire bronnen die in deze scriptie is
gekozen en het draagt met name in zich mee dat wie tot deze gemeenschap behoort door Gods genade
kan worden afgezonderd van de zonen van de duisternis. Zoals in dit hoofdstuk besproken is gaan daar
allemaal zuiveringsprocessen, morele standaarden, regels en (Mozaische) wetten mee gepaard. Wie
tot de gemeenschap behoort en wie eraan blijft toebehoren hoort bij de selecte groep die door Gods
genade wordt gered en nu rijst de vraag in welke mate deze voorbestemde tendens kan worden
aangeduid als predestinatie. De uitverkiezing van Israél (die door de Qumran-gemeenschap zo
zorgvuldig en nauwkeurig mogelijk wordt toegepast en nageleefd — althans zoals geinterpreteerd door
de Qumran-gemeenschap) heeft bepaalde raakvlakken met de predestinatieleer zoals
geconceptualiseerd in hoofdstuk 1. Predestinatie richt zich onder andere op wie zal zondigen en wie
rechtvaardig zal zijn en het is vooraf bepaald dat de zonen van het licht degenen zijn die rechtvaardig
zijn geweest en dus door Gods genade gered worden en dat eenieder die niet (met volle overtuiging)
aan het verbond van de Qumran-gemeenschap heeft toebehoort zij zijn die hebben gezondigd en dus
zonen van de duisternis zijn. Van belang hierbij is dat uiteraard alleen God weet waartoe eenieder zal
zijn voorbestemd en daarnaast bepalen over het algemeen alle acties van mogelijke aspirant-leden
uiteindelijk of zij tot de Qumran-gemeenschap behoren. Dan blijft overigens nog steeds de discussie in
hoeverre deze acties waren voorbestemd of voortvloeiden uit de vrije wil, of dat er sprake was van een
samensmelting tussen de twee. Dit doet denken aan de verschillende vormen van de compatibilisme-
leer zoals behandeld in secties: §1.8, §1.8.1 en §1.8.2.

Daarnaast mag ook niet de verantwoordelijkheid die inherent is aan de uitverkiezing vergeten worden
met het oog op het in stand houden van het verbond door het verkozene volk Israél. Het is mogelijk
dat de Qumran-gemeenschap vond dat het verbond niet op een juiste en adequate manier werd
uitgevoerd door de Joden uit Judea en Jeruzalem. Het hele idee van de Qumran-gemeenschap is dat
de leden zelf een spirituele tempel vormden door als leden van de gemeenschap in een geestelijk
lichaam met elkaar verbonden te zijn, wat als vervanging diende voor de onreine tempel in
Jeruzalem.?° Als dit klopt valt er nog steeds niet te zeggen in welke mate de isolering naar de Khirbet
Qumran voorbestemd was te (moeten) gebeuren of dat dit berustte op de keuzevrijheid van degenen
die deelnamen aan deze isolatie. De overtuigende gedachte die aanwezig geweest zou kunnen zijn bij
de schrijvers van de gemeenschapsregel en de trouwe leden van het Qumran-verbond is dat het zich
afzet tegen de religieuze aangelegenheden in Judea en Jeruzalem. De isolering naar Khirbet Qumran
kan dus een argument zijn voor de inherente verantwoordelijkheid die komt kijken bij de uitverkiezing
aangezien de sekte zich expliciet afzet tegen hen die in hun ogen de zonen van de duisternis zijn. De
Qumran-gemeenschap beschouwt zichzelf als degene die de ware interpretatie aan de wet geeft?*® en
zij horen bij de zonen van het licht. Het is overigens niet vreemd om een bepaalde verantwoordelijkheid
te zien in het licht van keuzevrijheid of zelfs de vrije wil aangezien in het volgende hoofdstuk valt op te
merken dat Rabbi Akiba betuigt dat een mens keuzevrijheid heeft en dat verantwoordelijkheid met het
oog op consequenties van menselijke acties essentieel is.

239 Knibb, The Qumran Community, 131.
240 Collins, “The Transformation of the Torah,”’456.

49



4 - De Mishna en de rabbijnen

Waar de hoofdstukken 2 en 3 zich hoofzakelijk specificeerden op het lot respectievelijk (dubbele)
predestinatie in verhouding tot keuzevrijheid zijn het de rabbijnen uit de periode van de Tannaim die
keuzevrijheid voornamelijk in verband brengen met de voorzienigheid. De basis voor het uitlichten
van de zogeheten dicta’s is Mishna pirkei avot //l, 16 waardoor toegelicht zal worden waarom enkel
de rabbijnen uit de periode van de Tannaim en niet de rabbijnen behorende tot de periode van de
Amoraim in dit hoofdstuk zullen worden besproken. De dicta’s bestaan uit uitspraken van bepaalde
gebeurtenissen die in zich een bepaalde interactie bevatten tussen keuzevrijheid en voorzienigheid.
Zodoende kan worden geanalyseerd in welke mate de twee concepten met elkaar kunnen worden
verzoend en kan het de vraag beantwoorden in welke mate keuzevrijheid wordt geprefereerd ten
opzichte van de voorzienigheid.

Zoals eerder vermeld is de Mishna?*! de schriftelijke vastlegging van de mondelinge leer?*? zoals
geopenbaard aan Mozes en in aanloop naar de vorming van de Mishna zijn het de rabbijnse
geleerden?® uit de tijd van de Tannaim?** die in deze periode actief waren en dus in hun leringen en
manier van onderricht een bijdrage hebben geleverd aan het samenstellen van de Mishna.?* De

241 De Mishna is de vroegste verzameling van Tannaitische tradities, georganiseerd in zes orders en drieénzestig
traktaten waarbij de inhoud grotendeels wettelijk van aard is en volgens de rabbijnse traditie is rabbijn
Yehudah ha-Nasi tussen 200-225 n.Chr. verantwoordelijk geweest voor het samenstellen van de Mishna. Toch
is er vrijwel geen passage in de rabbijnse literatuur te vinden waaruit met zekerheid kan worden onttrokken in
welke jaren of jaar de Mishna daadwerkelijk is geschreven of samengesteld. Sufrin, “Glossary,”” xviii. Naast de
traditionele opvatting over de Mishna als een juridisch regelement hebben geleerden voorgesteld de Mishna te
beschouwen als een diverse anthologie van eerdere rabbijnse bronnen of tradities. Gezien het geleidelijke
proces van het samenstellen van de Mishna en de uiteenlopende bronnen waarop het is gebaseerd is het
moeilijk om deze compilatie aan een enkele intentie toe te schrijven. Niettemin kan er binnen deze compositie
een tendens geidentificeerd worden om de terreinen van privaat- en burgerlijk recht verder uit te werken dan
Bijbelse grondslagen. Yair Furstenberg, “Rabbis as Legal Experts in the Roman East,” in The Routledge
Handbook of Jews and Judaism in Late Antiquity, ed. Catherine Hezser (Londen New York: Routledge, Taylor
and Francis Group, 2024), 185-202.

242 Terwijl de rabbijnen de term ‘mondelinge Torah’ bedachten en daarnaast dat zij over het algemeen de
nadruk legden op het belang van mondelinge studie en overdracht schijnen zij uiteindelijk de voorkeur te
hebben gegeven aan de schriftelijke overdracht van hun kennis. Anders zouden we ook niet over de vele
verschillende collecties rabbijnse literatuur beschikken. Reuven Kiperwasser, “From Oral Discourse to Written
Document,” in The Routledge Handbook of Jews and Judaism in Late Antiquity, ed. Catherine Hezser (Londen
New York: Routledge, Taylor and Francis Group, 2024), 249-262.

243 De term ‘rabbijnse literatuur’ is een creatie uit de moderne wereld naar de historische studie van de Joodse
religieuze tradities. Voor de makers van de geschriften in de Mishna zou deze term onbegrijpelijk zijn geweest.
Het bijvoeglijk naamwoord ‘rabbinaal’ wordt gebruikt om de ene Joodse groepering van de andere te
onderscheiden en het heeft een middeleeuwse genealogie en dit heeft dus geen betrekking op de (late)
oudheid. Tegelijkertijd droegen veel figuren die worden aangehaald als gezaghebbende meesters van de
‘rabbijnse’ traditie niet de titel van ‘rabbijn’ en daarnaast beschouwden de overdragers van tradities in de
Mishna zichzelf niet als ‘de rabbijnen’. De leraren die de collectieve stem vormden van de rabbijnse literatuur
worden geidentificeerd als hakhamim (wijzen). Kortom, deze wijzen zouden niet hebben beweerd dat de
teksten die uit hun studiekringen voortkwamen hun eigen rabbijnse visie en belangen vertegenwoordigden. De
‘rabbijnse literatuur’ vond voor hen zijn oorsprong in de openbaring op de berg Sinai en niet in rabbijnse
studiekringen of scholen. Charlotte E. Fonrobert, “introduction” in The Cambridge Campanion to The Talmud
and Rabbinic Literature, ed. Charlotte E. Fonrobert (Cambridge: New York; Cambridge University Press, 2007),
1-14.

244 Tannaim betekent letterlijk ‘herhalers’ dat wil zeggen van de mondelinge overgedragen leringen. Sufrin,
“Glossary,” xix.

245 Gewaakt moeten worden voor het isoleren van de Mishna in een apart literair genre. Dat wil zeggen dat het
(beginnende) rabbijnse jodendom bij aanvang van de Talmudische periode niet een speciale variéteit of tak van

50



Mishna bestaat uit zes verschillende sedariem allemaal bestaande uit zeven tot en met twaalf
traktaten. Het traktaat dat in deze scriptie aan bod zal komen is Mishna pirkei avot /1/,16 (uit het vierde
sedariem genaamd Neziekien) wat ook wel de leer van de vaders?*® betekent en de totstandkoming
van dit traktaat als onderdeel van de Mishna kan worden geplaatst omstreeks 210 n. Chr. De rabbijnen
uit de periode van de Tannaim bieden een unieke inkijk in opvattingen die gepaard gaan met
(voornamelijk) keuzevrijheid en voorzienigheid. Waarbij eerdere primaire bronnen in dit onderzoek
hoofdzakelijk hun licht lieten schijnen over de verhoudingen tussen keuzevrijheid ten opzichte van het
lot of de predestinatieleer geldt dat in dit hoofdstuk dus hoofdzakelijk voor keuzevrijheid ten opzichte
van de voorzienigheid. Op deze manier kunnen de rabbijnen uit de periode van de Tannaim in dit
laatste hoofdstuk bijdragen aan de vervollediging in het ontdekken van verhoudingen tussen alle
concepten zoals genoemd in de onderzoeksvraag betrekking hebbend op keuzevrijheid ten opzichte
van het lot, de predestinatieleer (predeterminisme), en in dit geval de voorzienigheid. Zodende kan dit
hoofdstuk bijdragen aan de veelzijdigheid van primaire bronnen die in dit onderzoek worden
behandeld en kan er door middel van een nieuwe invalshoek andermaal worden gepoogd om de
onderzoeksvraag te beantwoorden.

§4.1 De Tannaim en de Amoraim

Zoals de lezer heeft kunnen opmerken zijn er in de Talmudische periode meerdere Joodse groepen
scholieren te ontdekken die bepaalde uitingen hebben gehad over verhoudingen tussen keuzevrijheid
en voorzienigheid — let op: deze groepen Joodse scholieren zijn niet hetzelfde als de Joodse sektes of
scholen uit hoofdstuk 2. De rabbijnen uit de periode van de Tannaim?¥ is de groep die in dit hoofdstuk

het jodendom vormde. Het (beginnende) rabbijnse jodendom was eerder gebruikelijk en goedgekeurd
jodendom door de Hakhamim (wijze en vaardige Joodse geleerden in de Joodse geopenbaarde wet) in de
eerste twee eeuwen n. Chr. Het is zelfs zo dat het jodendom van de Farizeeén en dat van het (beginnende)
rabbijnse jodendom op sommige vlakken sterke gelijkenissen vertonen aangezien beiden de geldigheid van de
voorouderlijke tradities aanvaarden. Toch vertegenwoordigt dit niet het idee dat beide stromingen een
gedeelde identiteit hadden en dat de groepen naast elkaar bestaan hebben en identieke belangen na
streefden. Zodoende hadden de groepen toch duidelijk gescheiden identiteiten. Goodman, Judaism in the
Roman World, 36.

246 De tradities van de vaders, of ouders, zoals genoemd door Josephus zijn een belangrijke component van wat
de rabbijnen later de mondelinge Torah zouden noemen. Deze tradities waren een kenmerk van de farizese
benadering van de Torah en dit werd voorgezet in de rabbijnse traditie zoals deze later werd vastgelegd in de
Mishna. Lawrence H. Schiffman, Text and Traditions: A Source Reader for the Study of Second Temple and
Rabbinic Judaism (Hoboken, NJ, KTAV Pub. House, 1998), 517. Ant. XIll 297. Echter, deze unilineaire kijk op een
unitaire traditie vertegenwoordigt eenvoudigweg een moderne voortzetting in seculiere kledij van de rabbijnse
geschiedenis waarbij de historiek geldt dat de mondelinge Torah van generatie op generatie is overgedragen;
beginnende bij Mozes op de berg Sinai, doorgegeven aan Joshua, dan aan de rechters, de profeten, de mannen
van de grote vergadering (the Men of the Great Assembly), de Schriftgeleerden, de ‘wijzen’ van het farizeisme
in de Tweede Tempelperiode en uiteindelijk aan de rabbijnen die het opschreven in de Mishna — Mishna avot
1:1. Jacob Neusner, ““Pharisaic-Rabbinic”” Judaism: A Clarification” HR 12 (1973): 250-270. Ook licht Neusner
uitgebreid toe dat de rabbijnen die vermeld staan in de Mishna duidelijk wel farizese opvattingen kunnen
hebben maar geen rabbijnse opvattingen (zoals Elezier b. Hyrcanus) maar andersom is de situatie ook mogelijk
dat een rabbijn niet overduidelijk farizese opvattingen heeft maar wel rabbijnse opvattingen (zoals Yohanan b.
Zakkai). Het ligt buiten de scope van deze scriptie om te analyseren wat er precies wordt verstaan onder
farizese of rabbijnse opvattingen. Het belangrijkste punt is dat er niet een (over)duidelijk verband bestaat
tussen farizese literatuur en rabbijnse literatuur ondanks de claim van de Farizeeén van het hebben
overgedragen van de mondelinge leer op generaties.

247 Geleerden op het gebied van de rabbijnse literatuur zijn het er tegenwoordig over eens dat tijdelijke
discipelkringen in plaats van permanente ‘academies’ de belangrijkste setting waren voor rabbijnse instructies
in de Tannaitische en Amoraische tijd in Romeins Palestina. Catherine Hezser, “Rabbis and the Image of the
Intellectual,” in The Routledge Handbook of Jews and Judaism in Late Antiquity, ed. Catherine Heszer (Londen

51



wordt aangewezen om inlichtingen te verschaffen aangaande discussies over keuzevrijheid en
voorzienigheid. Aangezien de Tannaitische periode vooraf en gepaard ging met de vorming van de
Mishna en de Amoraim nog niet of nauwelijks een bestaande groep Joodse scholieren vormde toen de
Mishna al samengesteld was zijn het dien te gevolge de rabbijnen uit de periode van de Tannaim die
van relevantie kunnen zijn voor deze scriptie. Wat daarnaast ook zal blijken is dat bij tijd en wijle de
opvattingen van Rabbi Akiba kunnen schuren of zelfs botsen met andere rabbijnen behorende tot de
periode van de Tannaim wat kan leiden tot interessante discussies. Ondanks dat mogelijke
voorbeelden van de Amoraim niet in dit hoofdstuk gebruikt zullen worden kan nu alvast (voorzichtig)
geconcludeerd worden op basis van Mishna pirkei avot ///,16 dat het voornaamste contrast tussen de
Amoraim en de Tannaim is dat de rabbijnen behorende tot de periode van de Amoraim meer de
voorbestemming van het bestaan benadrukken en dat de rabbijnen behorende tot de periode van de
Tannaim — en in het bijzonder Rabbi Akiba — meer stilstaan bij de keuzevrijheid van de mens en de
consequenties die daaraan vastzitten.

§4.2 Een introductie in de dicta’s van de rabbijnen

In de volgende paragraaf van dit hoofdstuk zullen bepaalde uitspraken van rabbijnen behorend tot de
periode van de Tannaim (uit het elfde hoofdstuk On Providence van Urbach) worden behandeld waarin
allerlei situaties en factoren betrokken zijn die de lezer kunnen informeren over verhoudingen en
interacties tussen de keuzevrijheid van de mens en de voorzienigheid. Nu alvast kan geconcludeerd
worden dat geen enkele Joodse school het definitieve antwoord heeft op de exacte verhoudingen
tussen de vrije wil en de voorzienigheid (dat geldt ook voor de Joodse scholen die Josephus in
hoofdstuk 2 behandelt). Beide concepten komen voor in zowel de periode van de Amoraim als de
periode van de Tannaim maar de groepen verschillen in het vaststellen van de grenzen tussen de
begrippen en in de manier om deze met elkaar te verzoenen.?*® Echter, nu is het doel van dit hoofdstuk
niet een vergelijkende analyse tussen de Amoraim en de Tannaim maar de zojuist gedane constatering
kan wel een indicatie zijn dat het des te interessanter is om gewoonweg enkele dicta’s te behandelen
en te onderzoeken of hierbij — bij benadering — informatie te onttrekken valt die de lezer informeert
over verhoudingen tussen keuzevrijheid en voorzienigheid.

§4.3 Rabbi Akiba?*°

In dit hoofdstuk zal met betrekking tot de onderzoeksvraag hoofdzakelijk gebruik worden gemaakt van
Rabbi Akiba en dat gebeurt niet alleen omdat zijn dictum — Mishna pirkei avot /1,16 — gequoteerd

New York: Routledge, Francis and Taylor Group, 2024), 171-184. Daarnaast weerspiegelt de ontwikkeling van
de hele Mishna de behoeften van een kleine groep en het richt zich op zaken van rituele reinheid. Echter, deze
reinheidswetten waren het meest verwaarloosde gebied van de rabbijnse wetgeving onder Joden die niet tot
de rabbijnse kringen behoorden. In plaats van het praktische nut van deze reinheidsvoorschriften kan het zo
geweest zijn dat de samenstellers van de Mishna op het oog hadden deze reinheidsvoorschriften te gebruiken
als mechanisme om zich van andere groepen te onderscheiden. Deze bijna aristocratische houding wordt des
te meer duidelijk door het feit dat geboorte in plaats van wetenschappelijke verdienste bepaalde wie toegang
kreeg tot rabbijnse kringen. Raimo Hakola, Identity Matters (Leiden: Brill, 2005), 61.

248 Urbach, The sages, 264.

249 Rabbi Akiba was een invloedrijke Joodse geleerde die geboren werd vlakbij Lod in de Laaglanden van Judea
waar hij het grootste gedeelte van zijn leven geleefd heeft en deze plek is ver verwijderd van de metropool
Jeruzalem (50-135 n.Chr.). Hammer Reuven, Akiva: Life, Legend, Legacy (Philadelphia: Jewish Publication
Society, 2015), 2. R. Akiba wordt herinnerd als iemand die een belangrijke bijdrage aan het curriculum van de
rabbijnse leer geleverd heeft aangezien hij de hele Torah in schakels op schakels heeft veranderd waarbij hij de
tradities van de wijzen eenvoudigweg in hun natuurlijke en vanzelfsprekende categorieén plaatst op basis van
de affiniteit van soorten met elkaar. Jaffee, Rabbinic Authorship, 23. De scherpe blik van R. Akiba is in het
verleden vaak toegespitst op het beeld dat hij een expert was in de Midrash waarbij hij betekenis ontleende

52



wordt door allen die zich bezig houden met de verhoudingen tussen de menselijke vrije wil en de
voorzienigheid maar omdat zijn observaties aangaande voorzienigheid aan de ene kant een sommatie
is van de overheersende opvattingen van andere Rabbijnen uit zijn tijd en aan de andere kant kenmerkt
het nieuwe opvattingen welke blijkbaar gelinkt worden aan een verandering in het begrip van andere
religieuze ideeén.?*® Rabbi Akiba’s aforisme uit Mishna pirkei avot /ll,16 die ten grondslag ligt aan zijn
overpeinzingen over keuzevrijheid en voorzienigheid luidt als volgt: “Alles is gezien en keuzevrijheid is
gegeven’’. Ondanks dat er vele meningen zijn gevormd over de aard en interpretatie van deze passage
zei R. Akiba hierover: “Weet wat boven u is - een alziend oog”. Dit stemt overeen met het idioom van
de Tannaitische traditie waar Akiba ook onderdeel vanuit maakte.?>

De Tannaim en Rabbi Akiba interpreteren deze pirkei avot niet als zijnde dat het betekent kennis van
de toekomst te hebben maar hetgeen te zien wat zich in het heden afspeelt. De interpretatie van deze
pirkei avot als zijnde dat het betekent ‘vooraf te weten’ of ‘vooraf te zien’” komt alleen voor in
Amoraische uitspraken. R. Akiba’s intentie aangaande deze pirkei avot was niet om de contradictie op
te lossen tussen Gods voorkennis en de keuzevrijheid van de mens maar de intentie van de avot is het
teweegbrengen van een bewustwording in de mens over de verantwoordelijkheid van zijn acties. Het
is in deze verantwoordelijkheid dat R. Akiba zijn leer van vergelding of beloning vestigt. De
verantwoordelijkheid die komt kijken bij het benadrukken van keuzevrijheid door R. Akiba is
beschreven onder de conceptualisatie van de vrije wil in hoofdstuk 1. Reeds valt op te merken dat R.
Akiba geen rigoureuze nadruk op de vrije wil legt maar dat hij toch wel degelijk de keuzevrijheid van
het individu benadrukt met alle consequenties van dien. Daarnaast erkent hij dus ook dat er een
alziend oog boven de mens aanwezig is wat linkt aan de voorzienigheid.

§4.3.1 De vrijheid van menselijke keuze en voorouderlijke verdienste

Al gelijk bij het eerste dictum valt de neiging van de Tannaitische rabbijnen naar keuzevrijheid op.
Rabbi Akiba loopt in de voetsporen van Rabbi Hillel die bij de terugkeer van een reis een schreeuw

aan elk woord en aan elke letter in de Torah maar eigenlijk is dit meer te danken aan latere rabbijnse literatuur.
Yadin-Israel, Scripture and Traditions, 103. Dus de Tannaitische bronnen hebben R. Akiba vaak afgeschilderd als
een meester-midrasjist vanwege zijn vermogen om bestaande extra-schriftelijke tradities te kunnen
ondersteunen. Echter, sleutelpassages uit de Babylonische Talmoed en latere midrasjische verzamelingen
karakteriseerden R. Akiba als een (orakelachtige) tolk die in staat was om waarheden te onthullen die
verborgen liggen in de Bijbelse tekst waardoor extra-schriftelijke halachot overbodig werden. Yadin-Israel,
Scripture and Traditions, 118. Wellicht is het om die reden ook niet apart dat interpretatie als vervanging voor
directe wetgeving een indirecte manier van wetgeving werd en een belangrijk kenmerk vormt van het rabbijnse
jodendom. Alexander Guttman, “Foundations of Rabbinic Judaism,” HUCA (1950): 453-73. De voornaamste
methode van de rabbijnen om nieuwe ontwikkelingen te bevorderen en te onderschrijven was dus die van
interpretatie. Guttman, “Foundations of Rabbinic Judaism,” 472. Wellicht dat daarom ook meer de rabbijnen
dan de oude Israélieten de Joodse traditie definieerden en de beheerders van die traditie werden. Het waren
ook de rabbijnen die de grondleggers werden van levendige academies in Babylonié en Palestina. Academies
waarin ze hun discipelen trainden in de uitleg van de Bijbel en in de verduidelijking van een heilig systeem van
geloof en gedrag dat door de eeuwen heen zichzelf uitdrukte als “de Joodse manier van leven”. Michael J.
Cook, “Rabbinic Judaism and Early Christianity: From the Pharisees to the Rabbis,” RevExp (1987): 201-220. De
rabbijnen beweerden dat de ongeschreven traditie kon worden ontdekt of herontdekt door bekwame
toepassing van specifieke hermeneutische of exegetische principes op de geschreven Bijbelse tekst. Omdat zij
deze principes zelf ontwikkelden en toepasten begonnen de rabbijnen zichzelf te definiéren en te vestigen als
de enige gezaghebbende vertolkers van Gods openbaring. Cook, “From Pharisees to Rabbis,”” 202. Het is
daarom dat het rabbijnse jodendom uiteindelijk beschouwd ging worden als het normatieve of gebruikelijke
jodendom zoals geinterpreteerd en goedgekeurd door de Hakhamim in de eerste twee eeuwen na Christus.
Cook, “From Pharisees to Rabbis,”” 44.

250 Urbach, The sages, 257.

251 Urbach, The sages, 257.

53



hoort waarna R. Hillel zei: “Ik ben ervan overtuigd dat dit niet uit mijn huis komt”.%? Blijkbaar houdt
deze eigenschap van vertrouwen verband met het duidelijke besef van de keuzevrijheid van de mens
en zijn absolute verantwoordelijkheid over zijn daden.?*3

Daarnaast hebben bepaalde rabbijnen in de geest van de woorden van R. Hillel: “Als ik hier ben is alles
hier ... naar de plek waar ik van houd, daar zullen mijn voeten mij leiden’ Hillel’s dictum: “Als ik niet
voor mijzelf ben, wie is er dan voor mij?”’ geinterpreteerd als zijnde gericht tegen de weldadige invloed
van voorouderlijke verdiensten (ancestral merit): “Als ik niet voor mijzelf ben, wie zal er dan voor mij
zijn? Als ik geen verdienste voor mijzelf heb verworven in de wereld, wie zal mij dan de verdienste
schenken om van het leven in het hiernamaals te genieten? Ik heb geen vader, ik heb geen moeder, ik
heb geen broer: onze vader Abraham kan Ishmael niet verlossen, onze vader Isaac kan Esau niet
verlossen ...”.%* Echter, R. Akiba ontkent niet de waarde van de invloed van voorouderlijke
verdiensten; in tegendeel, R. Akiba is van mening dat de vader zijn zoon wijsheid, schoonheid en
rijkdom schenkt en hij verklaarde: “Gelukkig is hij die door zijn voorouders met verdiensten is begiftigd;
Gelukkig is hij die een pin heeft om aan vast te houden!”.%®

Toch helpen voorouderlijke verdiensten slechts; het heeft geen invloed op de keuze van de mens en
het doet niets af aan de omvang van zijn verantwoordelijkheid en het is nou juist deze
verantwoordelijkheid welke het grote principe is van Mishna pirkei avot //l,16. Het is zelfs zo dat in
deze Mishna avot geen enkel geloof van predestinatie of voorkennis te vinden is. In tegendeel, het is
zelfs niet ondenkbaar dat deze avot feitelijk gericht is tegen degenen die dit belijden. Sirach pleitte al
tegen degenen die goddelijke beloning en vergelding ontkennen vanwege een deterministische blik:
“Zeg niet: van God komt mijn overtreding”, want wat Hij haat heeft Hij niet gemaakt ...” (xv 11), “Hij
gebood niemand om te zondigen, noch kracht te hebben tegen mensen van leugens” (ibid. v. 20).2%

§4.3.2 R. Akiba’s observaties over aandoeningen

Met het volgende dictum dat gaat over aandoeningen of kwellingen, welke als volgt luidt: “Wanneer
ze op een man worden afgestuurd, bezweren ze hem alleen op een bepaalde dag te overvallen en hem
alleen op een bepaalde dag te verlaten, en door middel van die en die remedie”’?>” probeert Rabbi
Akiba de volgende vraag te beantwoorden: “Als straf en beloning uitsluitend afhankelijk zijn van de

252 R, Hillel, T.B. Berakhot 60a, geciteerd door Urbach, The Sages, 258. De originele vertaling vanuit het Engels
van dit citaat luidt als volgt: “I am confident that this does not come from my house”.

253 Urbach, The sages, 258.

254 R, Hillel, “Avot de-R. Nathan xii: Sifre xii: Sifre Deuteronomy § 329, geciteerd door Urbach, The Sages, 258. De
originele vertaling vanuit het Engels van dit citaat luidt als volgt: “If | am not for myself, who shall be for me? If |
have not acquired merit for myself in this world, who will endow me with the merit to enjoy life in the
hereafter? | have no father, | have no mother, | have no brother; our father Abraham cannot redeem Ishmael,
our father Isaac cannot redeem Esau....”.

255 R, Akiba, T.P Berakhot iv, 1, p. 7d; T.B. ibid. 27b., geciteerd door Urbach, The Sages, 258. De originele
vertaling vanuit het Engels van dit citaat luidt als volgt: “Happy is he whom his forebears endowed him with
merit, happy is the man who has a peg to hang on!”’

26 Sjrach, xv 11 ibid. v. 20, geciteerd door Urbach, The Sages, 258. De originele vertaling vanuit het Engels van
dit citaat luidt als volgt: “ “Say not: “From God is my transgression’, for that which He hateth made He not...’
‘He commanded no men to sin, nor gave strength to men of lies’.”

257 R.Akiba, geciteerd door Urbach, The Sages, 260. De originele vertaling vanuit het Engels van dit citaat luidt
als volgt: “When they are sent upon a man, they are adjured to come upon him only on a given day and to
leave him only on a given day, and through the medium of such and such remedy.”

54



mens, die vrij is om naar zijn wil te handelen, beinvloeden zij dan Gods voorzienige zorg voor de wereld
en zijn bestuur?”?8

Wanneer de heelmeesters de zieke verlaten vertrekt deze zieke persoon naar een afgodenaltaar.
Hierop zeggen de aandoeningen: “Het is beter om niet te blijven, maar omdat deze dwaas zo ongepast
handelde zullen wij hierdoor afstand doen van onze eed?”’?>° Urbach constateert dat dit verhaal geen
uitspraak probeert te doen over de kwestie van voorzienigheid en predestinatie maar het bevat een
discussie over wonderbaarlijke gebeurtenissen die aan de goden worden toegeschreven en die wordt
gebruikt als blijk van hun bestaan en macht. R. Akiba’s antwoord op dit dictum stemde overeen met
dat van de (stoicijnse) opzichter van Rabban Gamaliel.2®° Ze erkenden de nietigheid van afgoderij maar
houden de gedachte in stand dat het lot (eipapuévn)®! bepaalt wanneer pijn, kwellingen of
aandoeningen ontstaan en wanneer het ophoudt en eveneens bepaalt het lot de remedie waardoor
de genezing wordt beinvloed. Het gedrag van de betrokkene zieke persoon kan niets veranderen aan
de keten van oorzakelijk verband of aan de natuurlijke volgorde van gebeurtennissen en de toekomst
is dus noodzakelijk vooraf bepaald.?6?

§4.3.3 De Tuin van Eden en de tuin in Gehenna

Het volgende dictum dat wordt geciteerd is afkomstig van Elisha ben Avuyah (of Aher) —in de naam
van Rabbi Akiba — waarbij Avuyah vraagt aan Rabbi Me’ir wat zijn oordeel is over de betekenis van
Ecclesiastes vii 14: “God heeft zowel het een als het ander gemaakt.””?%* Omdat Aher een
onveranderlijke doctrine van het lot onderricht probeert hij in deze vers blijkbaar een zinsspeling te
ontdekken die bepaalt wie rechtvaardig is en wie zondig. R. Me'ir verlegde de vers naar een andere
homilie waar Aher op reageerde door te zeggen: “R. Akiba, Uw meester heeft het niet uiteengezet
maar God creéerde de rechtvaardige mensen en hij creéerde de slechte mensen; Hij creéerde de tuin
van Eden en Hij creéerde een tuin in Gehenna. De rechtvaardige mens die waardig wordt geacht
[door het hemelse hof] ontvangt zijn eigen aandeel in de gelijke tuin van Eden; De zondige mens die
schuldig wordt bevonden, ontvangt zijn eigen aandeel in de gelijke tuin in Gehenna.”’?%* Aan ieder
wordt een deel toegewezen, zowel in de tuin van Eden als in de tuin in Gehenna en welke hiervan het

258 R.Akiba, geciteerd door Urbach, The Sages, 260. De originele vertaling vanuit het Engels van dit citaat luidt
als volgt: “If punishment and reward are dependent solely on the deeds of man, who is free to act according to
his will, do they not influence God’s providential care for the world and His governance?”’

259 Urbach, The sages, 261. Urbach legt een verband tussen de aandoeningen van de zieke en het feit dat
diezelfde zieke een afgodenaltaar bezoekt. Echter, een kwelling of aandoening kan geen afstand doen van een
gedane eed maar een heelmeester wel en daarom is er hier sprake van een personificatie van de kwellingen die
onder ede blijven (als heelmeester) en blijkbaar conformeert dit ook aan het stoicijnse concept dat de wereld
vol is van goddelijke ‘krachten’. R. Akiba, geciteerd door Urbach, The Sages, 261. De originele vertaling vanuit
het Engels van dit citaat luidt als volgt: “Rightly we should not leave, but because this fool acted improperly
shall we renounce our oath?”’

260 De opzichter van Rabban Gamaliel heet Zonin maar over zijn identiteit valt te twisten. Urbach, The sages,
803.

261 War 2.163/war 2.164 Josephus gebruikt de term om te beargumenteren dat Farizeeén overtuigt zijn dat het
lot in iedere actie codpereert (War 2.163) terwijl Sadduceeén het lot volledig verwerpen.

262 Urbach, The sages, 259.

263 Elisha b. Avuyah, Ecclesiastes vii 14, geciteerd door Urbach, The Sages, 262. De originele vertaling vanuit het
Engels van dit citaat luidt als volgt: “God has made the one as well as the other.”

264 Elisha b. Avuyah, T.B. Hagiga 15a, geciteerd door Urbach, The Sages, 262. De originele vertaling vanuit het
Engels van dit citaat luidt als volgt: “R. Akiba, your teacher, did not expound it thus, but (God) created
righteous men (and) He created wicked men; He created the garden of Eden (and) He created Gehenna. The
righteous man, having been found worthy [by the Heavenly Court], receives his own portion and that of his
fellow in the Garden of Eden; the wicked man, having been found guilty, receives his portion and that of his
fellow in Gehenna.”

55



lot van een mens is hangt puur af van zijn daden. Als het vooraf zou zijn bepaald wie rechtvaardig is,
en wie goddeloos is, dan zou het alleen maar nodig zijn om voor ieder de plaats voor te bereiden die
hem toekomt. In contrast met het voorbeeld over aandoeningen in de vorige subparagraaf valt te
bemerken dat niet het lot maar keuzevrijheid geprefereerd wordt.

§4.3.4 R. Akiba en R. Pappos

In navolging van het vorige voorbeeld en in het bijzonder Rabbi Akiba’s blik op de onbeperkte vrijheid
van de mens om te kiezen, is zijn controversie met Rabbi Pappos aangaande de interpretatie van de
volgende vers: “Zie, de mens is geworden als een van ons”.?%> De discussie hier tussen R. Pappos en R.
Akiba is de gedaante die de eerste mens aanneemt nadat hij heeft gezondigd. Voor R. Pappos is het
hemelse lichaam van de eerste oermens onveranderlijk in dat van een ‘aards mens’ verandert nadien
deze heeft gezondigd, waardoor de mens dus van origine niet onder het juk van de geboden leefde.
Volgens R. Pappos was de eerste oermens gecreéerd naar het beeld van God maar deze oermens
ontving de geboden pas nadat hij gezondigd had. Het cruciale punt is dat de eerste mens — nadat deze
gezondigd heeft — onder de heerschappij van de zonden valt en dat deze mens de potentie heeft
verloren om terug te keren naar zijn oude gedaante, welke niet onder het juk van de geboden leefde
volgens R. Pappos.2°®

Echter, R. Akiba verwierp openlijk de vergelijking van de eerste mens met de dienende engelen en
impliciet alles wat uit deze verheffing voortvloeide. R. Akiba beweert dat de mens vanaf het begin af
aan werd geplaatst onder het juk van het gebod en dat hij toestemming verleend heeft gekregen om
te kiezen tussen de weg van het leven of de weg van de dood. Dit recht werd hem niet ontnomen
nadat hij gezondigd had en het blijft tot op de dag van vandaag binnen de macht van ieder mens. In
dit voorbeeld komt wederom naar voren dat R. Akiba de keuzevrijheid van de mens benadrukt om te
kiezen voor de weg van het leven of de weg van de dood. Dit staat dus in contrast met R. Pappos die
in dit geval de keuzevrijheid van de mens juist beteugeld.

§4.3.5 R. Simeon b. Yohai

Dit voorbeeld van een Tannaitische rabbijn is eigenlijk om te verduidelijken dat Rabbi Akiba naast
keuzevrijheid ook de voorzienigheid erkent omdat eerder in dit hoofdstuk ook al geconstateerd is dat
R. Akiba te kennen geeft dat een alziend oog de (acties van de) mensen bekijkt. R. Simeon b. Yohai
zag een vogelaar een valstrik leggen voor een vogel waarna een hemelse stem te horen was die zei:
“Pardon!”’?®” Waarop de vogel was gered en Yohai zei: “Een vogel zal niet gevangen worden als de
hemel het wil, hoeveel te meer een mens!” .?®® In dit voorbeeld is erg duidelijk waar te nemen dat de
voorzienigheid op aarde intervenieert. R. Akiba en zijn andere Tannaitische collega’s en discipels
waren duidelijk over de kwestie dat de relatie tussen de twee principes niet volledig ontweken zou
moeten worden.°

265 R, Pappos, Genesis iii 22, geciteerd door Urbach, The Sages, 262 . De originele vertaling vanuit het Engels van
dit citaat luidt als volgt: “Behold, the man hath become like one of us”.

266 Urbach, The sages, 263.

267 R, Simeon b. Yohai, Sifra, Shemini, Sec.5, , geciteerd door Urbach, The Sages, 264. De originele vertaling
vanuit het Engels van dit citaat luidt als volgt: “Demos!”’

268 R, Simeon b. Yohai, Sifra, Shemini, Sec.5, , geciteerd door Urbach, The Sages, 264. De originele vertaling
vanuit het Engels van dit citaat luidt als volgt: “A bird, unless heaven wills it, is not caught, how much more so a
human being!”

269 Urbach, The sages, 264.

56



§4.3.6 levensduur

Het volgende dictum luidt als volgt en heeft betrekking op de levensduur van de mens: “En
rechtvaardigheid bevrijdt van de dood” — niet van een gewelddadige dood maar van de dood zelf”’.?°
Echter, er bestaan ook andere varianten van dit dictum uit bepaalde Talmoedische bronnen “En niet
van de dood zelf maar van een gewelddadige dood.”?”* Uiteindelijk zal bij de dood van Rabbi Akiba
kunnen worden opgemerkt dat de verschillende variaties van dit dictum belangrijk zijn. Wat in het
dictum onder discussie ook van belang is, is dat hierbij ook een verschil valt op te merken tussen R.
Akiba en andere Tannaitische rabbijnen. R. Akiba neemt het standpunt in dat het is voorbestemd dat
individuen een bepaalde levensduur krijgen toegewezen. Wanneer iemand het waard is zal diegene
(volgens de leer van R. Akiba) de volledige voorbestemde levensduur krijgen toegewezen en alleen
door ondeugdelijk gedrag kan het aantal jaren van de levensduur worden verkort. Andere Tannaitische
rabbijnen zoals R. Simeon b. Halafta nemen een andere invalshoek in en verdedigen het standpunt dat
de levensduur van iemand kan worden verlengd bij deugdelijk gedrag en dat iemands levensduur
wordt verkort bij ondeugdelijk gedrag. Hierbij moge het duidelijk zijn dat de levensduur niet oneindig
kan worden verlengd.?’?

Verder lijkt R. Akiba de tweede variant van het dictum te willen verdedigen want enkel de goede daden
van een mens verlenen de voltooiing van zijn dagen en de rechtvaardigen zijn bevrijd van een
gewelddadige dood. Ook kan voorouderlijke verdienste er niet voor zorgen dat de levensduur van
iemand verlengd kan worden want R. Akiba zei: “Dat een vader zijn zoon alleen de jaren binnen het
raamwerk schenkt van ‘het aantal generaties dat hem zijn voorgegaan, en van hen is de zoon het

einde’, zoals er wordt gezegd: “Het oproepen van de generaties vanaf het begin” 2”3

§4.3.7 Het volgen van voorschriften

In het volgende dictum is betrokken R. Joshua b. Hananiah en hij heeft een discussie met de
Alexandrijnen. Deze interactie heeft betrekking op het kunnen bereiken van gewenste resultaten als
gevolg van het volgen van de juiste voorschriften. De Alexandrijnen vroegen aan R. Joshua: “Wat moet
een mens doen om wijs te worden?”” waarop R. Joshua antwoordde: “Laat hem meer tijd aan studie
toewijden dan aan handel” Waarop de Alexandrijnen zeiden: “Velen hebben het gepoogd maar zonder
succes!”’?’* Daarna vroegen ze hem: “Wat zal een mens doen om rijk te worden?”” waarop hij zei: “Laat
een man eerlijk handel drijven en eerlijk handelen” waarop zij tegen hem zeiden: “Velen hebben dat
zonder succes gedaan!”?”® Tot slot vroegen de Alexandrijnen hem: “Wat zal een mens doen om

270 R, Akiba, T.B. Shabbat 156b, geciteerd door Urbach, The Sages, 264. De originele vertaling vanuit het Engels
van dit citaat luidt als volgt: “And righteousness deliverth from death — not from violent death but from death
itself”.

271 Haggadot ha-Talmud [‘Talmudic Legends’] en ‘En Yagaqov [‘Fountain of Jacob’], geciteerd door Urbach, The
Sages, 265. De originele vertaling vanuit het Engels van dit citaat luidt als volgt: “and not from death itself but
from violent death.”

272 Urbach, The sages, 265.

273 R. Akiba, M.gEduyot ii, 9 (1/2) en Isaiah xli 14 (2/2), geciteerd door Urbach, The Sages, 265. De originele
vertaling vanuit het Engels van dit citaat luidt als volgt: “That a father endows his son with years only in the
framework of ‘the number of the generations that have gone before him, and of them he [the son] is the end’,
as it is said: “Calling the generations from the beginning”.”

274 R, Joshua b. Hananiah, T.B Sanhedrin 90b, geciteerd door Urbach, The Sages, 266. De originele vertaling
vanuit het Engels van dit citaat luidt als volgt: “What shall a man do to become wise’’? He replied: “Let him
devote more time to study and less to trade.” Said they to him: “Many have done so without success!”

275 R, Joshua b. Hananiah, T.B Sanhedrin 90b, geciteerd door Urbach, The Sages, 266. De originele vertaling
vanuit het Engels van dit citaat luidt als volgt: “What shall a man do to become rich?”’ Said he to them: “Let a
man engage in trade and deal honestly.” They replied: “Many have acted thus without success!”

57



mannelijk nageslacht te krijgen?”” waarop R. Joshua hen antwoordde: “Laat hem een vrouw nemen die
bij hem past en zichzelf heiligen op het moment van geslachtsgemeenschap’ Waarop de Alexandrijnen
wederom zeiden: “Velen hebben het gepoogd maar zonder succes!”.?’®

De Gemara?’’ leidt uit de opmerkingen van R. Joshua af dat “De een zonder de ander onvoldoende
is’’2’8 dat wil zeggen dat de daden van mensen die met begrip en in overeenstemming met de wetten
van de ethiek en de voorschriften van religie worden verricht alleen het gewenste resultaat kunnen
verzekeren als ze in overeenstemming zijn met de plannen van de voorzienigheid.?”

§4.3.8 borstwering

De integratie van de keuzevrijheid van de mens met de wegen van de voorzienigheid vormt de
grondgedachte van talrijke Halakhot?®® van de scholen van R. Ishmael en zo ook in het voorbeeld
waarin door de Torah instructies worden gegeven: “Als je een nieuw huis bouwt, dan moet je een
borstwering voor je dak maken zodat u geen bloed over uw huis brengt wanneer de valler daarvan af
valt”.28! De school van R. Ishmael onderrichtte: “Als de valler daarvan af valt”?®? — Deze man was
voorbestemd om te vallen sinds de tijd van de schepping, want hij was (nog) niet gevallen, maar de
Schrift noemt hem ‘valler’. De val is door de voorzienigheid aan de vallende man opgelegd maar het
was de zonde van de huiseigenaar die ervoor zorgde dat hij viel door zijn nalatigheid. Hierbij valt er
dus een duidelijke vermenging op te merken tussen de keuzevrijheid die kan worden benut door de
huiseigenaar om wel of niet een borstwering voor zijn dak te maken doch was het voor degene die zou
vallen vanaf het begin der tijden bepaald dat dit zou gaan gebeuren.

§4.3.9 R. Akiba’s dood

Dit voorbeeld relateert aan het wel of niet beloond worden voor het naleven van voorschriften.
Enerzijds heeft sectie §4.3.6 aangetoond dat rechtvaardigheid in de hand werkt dat men bevrijd is van
de dood maar niet van een gewelddadige dood en anderzijds heeft deze sectie aangetoond dat
rechtvaardigheid in de hand werkt dat men niet bevrijd is van de dood maar van een gewelddadige
dood. In de situatie dat Rabbi Akiba de tweede variant van dit dictum prefereert is zijn
ongelukkigerwijze dood geen passende indicatie voor het onderstrepen van deze variant. De meest
gebruikelijke versie van R. Akiba’s dood is dat hij levend werd gevild door de Romeinse magistraat
Rufus — dit is een proces van het afstropen van de huid terwijl iemand nog leeft en kan dus zeker
worden geclassificeerd als een gewelddadige dood.?® In de situatie dat R. Akiba net als de andere

276 R, Joshua b. Hananiah, T.B Sanhedrin 90b, geciteerd door Urbach, The Sages, 266. De originele vertaling
vanuit het Engels van dit citaat luidt als volgt: “What shall a man do that he may have male offspring?”’ He
replied: “Let him take a woman met for him and sanctify himself at the same time of intercourse.” They
answered: “Many have done so without success!”

277 Commentaren van belangrijke rabbijnen op de Mishna

278 R, Joshua b. Hananiah, T.B Nidda 70b, geciteerd door Urbach, The Sages, 266. De originele vertaling vanuit
het Engels van dit citaat luidt als volgt: “The one without the other was insufficient.”

279 Urbach, The sages, 266.

280 7je omschrijving Halacha in voetnoot 64.

8L R, Ishmael, Deuteronomium xxi 8, geciteerd door Urbach, The Sages, 267. De originele vertaling vanuit het
Engels van dit citaat luidt als volgt: “When thou buildest a new house, then thou shalt make a parapet for thy
roof, that thou bring not blood upon thy house, when the faller falls from thence”.

282 R, Ishmael, Deuteronomium xxi 8, geciteerd door Urbach, The Sages, 267. De originele vertaling vanuit het
Engels van dit citaat luidt als volgt: “When the faller falls from thence”.

283 De dood van R. Akiba begint met het opleggen van een ban door de Romeinen op het onderricht in de Torah
waar R. Akiba weigert aan te gehoorzamen. Yair Furstenberg, Jan Willem van Henten en Friedrich Avemarie,
Jewish Martyrdom in Antiquity (Leiden; Boston: Brill, 2024), 172. Toch wordt er nergens iets gezegd over de

58



Tannaitische rabbijnen onderricht zou hebben dat er geen beloning is voor het vervullen van (ethische)
voorschriften — wat overigens door de Mishna zelf wordt tegengesproken?®* — is R. Akiba’s dood
uiteraard wel een voorbeeld dat in dat geval bevestigd zou hebben dat het naleven van voorschriften
geen garantie is voor het voorkomen van een gewelddadige dood.”®> Met het naleven van
voorschriften zou in algemene zin wellicht kunnen worden gedacht aan het onderrichten van de Torah
door R. Akiba.

Toch bestaat er ook nog een overtreffende trap. Als het onderricht dat R. Akiba in zijn leven heeft
verricht in de Torah geidentificeerd wordt met rechtvaardig zijn en het naleven van voorschriften, dan
is dit hetgeen wat voor R. Akiba heeft geleid tot een gewelddadige dood omdat de Romeinen hem nou
eenmaal deze gruwelijke straf oplegden voor het onderricht dat hij verrichte in de Torah. Dus als R.
Akiba zelf het standpunt heeft ingenomen dat het naleven van de voorschriften geen beloning met
zich meebrengt dan is zijn dood daar minstens een voorbeeld van. Echter, in deze situatie zou R. Akiba
zelfs een gewelddadige dood voorkomen kunnen hebben als hij niet (nadrukkelijk) in de Torah had
onderricht. Het niet onderrichten in de Torah zou dan geidentificeerd kunnen worden met
ondeugdelijk gedrag en niet conform de voorschriften maar het gevolg van R. Akiba’s hypothetische
‘slechte’ gedrag zou in dat geval worden ‘beloond’ met het niet sterven aan een gewelddadige dood.
Zodoende zou wellicht bijna geconcludeerd kunnen worden dat R. Akiba gestraft is voor zijn
deugdelijke gedrag in het onderrichten van de Torah wat des te meer een teken zou moeten zijn dat
deugdelijk gedrag en het naleven van voorschriften absoluut geen garantie is voor het niet sterven aan
de gevolgen van een gewelddadige dood. In het geval van R. Akiba lijkt zelfs het tegendeel waar.

§4.5 Conclusie

De overheersende toon van de rabbijnen uit de periode van de Tannaim lijkt te zijn dat de keuzevrijheid
van de mens centraal staat maar dat nog steeds een alziend oog de acties van de mensen in de gaten
houdt. De grens tussen voorzienigheid en keuzevrijheid is niet concreet te identificeren en eerder in
dit hoofdstuk is al geconstateerd dat beide begrippen door de rabbijnen uit de periode van de Tannaim
erkend worden maar dat het vaststellen van de grenzen tussen de begrippen of de verzoening ervan
een niet-transparant proces is. Zodoende zijn in dit hoofdstuk verschillende dicta’s behandeld die allen
verschillen in de verhoudingen tussen keuzevrijheid en de rol van de voorzienigheid. Wat de dicta’s
gemeenschappelijk hebben is dat niet één dicta het ene begrip volledig ten koste van het andere begrip
laat gaan en er is dan ook altijd sprake van een combinatie tussen keuzevrijheid en de rol van de
voorzienigheid waarbij het ene of het andere begrip geprefereerd wordt. Toch is de mate van verdeling
tussen keuzevrijheid en voorzienigheid in elke dicta verschillend en daarnaast kunnen zelfs deze
rabbijnen niet ontkennen dat bij bepaalde dicta’s — zoals bij aandoeningen — het lot de natuurlijke
volgorde van gebeurtennissen bepaald.

methodes van marteling en ‘ijzeren kammen’ wordt enkel genoemd in de Babylonische Talmoed. Furstenberg,
van Henten en Avemarie, Jewish Martyrdom in Antiquity, 166.

284 Urbach, The sages, 270.

285 De kern van de zaak is of de gereciteerde Shema door R. Akiba, welke relateert aan Deut 6:5 (“Heb de Heer
uw God lief met heel uw hart, ziel en kracht’’) vereist dat hiervoor zijn martelaarschap noodzakelijk is. Het lijkt
erop dat R. Akiba’s bereidheid voor zijn martelaarschap voortvloeit uit zijn gehoorzaamheid aan God eerder dan
een passie om voor God te sterven. Het lijkt niet zo te zijn dat alleen een martelaarsdood de perfecte vervulling
van Gods gebod teweegbrengt en er is niks dat erop wijst dat R. Akiba moest wachten voor een mogelijkheid als
deze om zijn liefde voor God ‘met heel zijn leven’ te bewijzen. Furstenberg, van Henten en Avemarie, Jewish
Martyrdom in Antiquity, 175.

59



5-Conclusie

Vanuit het moderne academische debat zijn het met name Urbach en Klawans die in deze scriptie
worden aangedragen en gebruikt om inlichtingen te verschaffen over discussies aangaande
verhoudingen tussen enerzijds de vrije wil en het lot, predestinatie (predeterminisme) of
voorzienigheid anderzijds. Vervolgens is er een selectie gemaakt van de primaire bronnen die deze
secundaire auteurs behandelen. Aangezien deze scriptie de verhoudingen tussen de vrije wil enerzijds
en het lot, predestinatie (predeterminisme) of voorzienigheid anderzijds benadert vanuit het ‘Joodse’
perspectief zijn automatisch alle primaire bronnen gefilterd die niet (over)duidelijk betrekking hebben
op een zekere ‘Joodse’ context (echter, zie voor enkele nuances en kanttekeningen die relevant zijn bij
het bepalen van wat ‘Joods’ behelsde in de oudheid — in het licht van de primaire bronnen uit deze
periode — sectie §1.5, sectie §1.7.2 en voetnoot 20). Uiteraard zijn de secundaire bronnen die zijn
aangewend ter ondersteuning van de primaire bronnen en ter verdere uitbreiding van het onderzoek
niet enkel gerelateerd aan een ‘Joodse’ invalshoek. Vervolgens zijn van deze geselecteerde ‘Joodse’
bronnen weer de bronnen gefilterd die betrekking hebben op de gekozen afgebakende tijdsperiode
van het Grieks-Romeinse tijdperk of de late Tweede Tempelperiode en de periode van de Tannaim en
zodoende bleken de volgende relevante bronnen over te blijven voor dit onderzoek: De
verhandelingen van Flavius Josephus over de Joodse scholen of sektes levend in de late Tweede
Tempelperiode, de gemeenschapsregel van Qumran (1QS) en de rabbijnse literatuur in de vorm van
Mishna pirkei avot /ll,16 wat de basis vormt van de verschillende dicta’s die zijn besproken.

Wat al deze bronnen gemeenschappelijk lijken te hebben is dat ze allen niet expliciet de vrije wil van
de mens benadrukken in theologische zin waarbij het menselijk handelen losstaat van elke mogelijke
goddelijke invloed. In plaats hiervan lijkt deze vorm van de vrije wil te worden vervangen door de
keuzevrijheid en de verantwoordelijkheid van de mens. Wellicht zou dit ook kunnen impliceren dat
een bepaalde keuzevrijheid voor de mens nooit helemaal losstaat van enige goddelijke invioed.
Zodoende is het het doel van de scriptie geweest om deze keuzevrijheid te laten interacteren met de
mate waarin gebeurtenissen of handelingen zijn voorbestemd. De termen die hierbij ondersteuning
konden bieden zijn hoofdzakelijk geweest: het lot, predestinatie (predeterminisme) en voorzienigheid.
Toch zitten er duidelijke verschillen tussen deze termen zoals gedurende de scriptie zou kunnen zijn
opgemerkt. Waar overigens niet noodzakelijkerwijs op voorhand op geanticipeerd is maar (achteraf)
toch waar blijkt te zijn is dat in de verhandelingen van Josephus met betrekking tot de Joodse scholen
of sektes hoofdzakelijk keuzevrijheid kon interacteren met het lot (h2), bij de Qumran-gemeenschap
is het hoofdzakelijk de keuzevrijheid die kon interacteren met de predestinatieleer (h3) en in de
rabbijnse literatuur gaat het hoofdzakelijk om het kunnen interacteren van keuzevrijheid met de
voorzienigheid (h4).

Toch is het te kortzichtig om de terminologie enkel aan bepaalde bronnen toe te kennen en volledig
te isoleren van andere bronnen. De term lot heeft hoofdzakelijk betrekking op Josephus’
verhandelingen over de Joodse scholen maar toch werd in het hoofdstuk over Josephus ook stilgestaan
bij het toeschrijven van gebeurtenissen en handelingen aan de voorzienigheid bij bijvoorbeeld de
Farizeeén. Ook heeft Josephus zelf bepaalde opvattingen over zowel het lot als de voorzienigheid en
verschillen tussen deze twee begrippen. Samengevat lijkt Josephus de benadering van de Farizeeén te
benadrukken waarbij alle gebeurtenissen gezien en geleid worden door de voorzienigheid maar slechts
enkele gebeurtenissen zijn door het lot voorbestemd om plaats te vinden. Ook bij de sekte van de
Essenen wordt de uitgangspositie ingenomen dat al het menselijk handelen door de voorzienigheid is
gepredestineerd en zodoende hebben Josephus’ verhandelingen niet enkel betrekking op de interactie
tussen menselijke keuzevrijheid en het lot.

60



Wat betreft de Qumran-gemeenschap heeft de menselijke keuzevrijheid betrekking op de
verantwoordelijkheid van het Joodse volk welke komt kijken bij de uitverkiezing van Israél. Verder zou
de goddelijke uitverkiezing in verband kunnen worden gebracht met de predestinatieleer maar zoals
hoofdstuk drie heeft aangetoond is dit beeld te ongenuanceerd. Wat daarentegen meer uit het oog
springt is de predeterministische toon van de Qumran-gemeenschapsregel die aangeeft dat zij die tot
de zonen van het licht behoren zijn voorbestemd om gered te worden terwijl de zonen van de
duisternis zij zijn die voorbestemd zijn voor de verdoemenis. Deze redenatie over specifiek wie zal zijn
voorbestemd om rechtvaardig te zijn dan wel te zondigen past niet alleen in de leer van predestinatie
maar lijkt zelfs redelijk naadloos aan te sluiten bij de calvinistische leer van dubbele predestinatie. Ook
de zekerheid van Gods visitatie waarbij het onrecht voor goed vernietigd zal worden en er een eeuwig
tijdperk ingeluid zal worden waarin de waarheid zal heersen is een vorm van predestinatie aangezien
deze visitatie met zekerheid zal gaan plaatsvinden. Ondanks dat de goddelijke uitverkiezing een
bepaalde tweeledigheid in zich meedraagt; namelijk dat een bepaalde groep door God is uitgekozen
voor zowel verantwoordelijkheid als openbaring komen er in de Qumran-gemeenschapsregel niet tot
nauwelijks aangelegenheden aan bod die betrekking hebben op het lot en de voorzienigheid op de
manier zoals dit vorm gekregen heeft in de hoofdstukken twee en vier. Er zou enkel kunnen worden
gezegd dat — mochten de leden van de Qumran-gemeenschap Essenen zijn — dat volgens de leer van
Josephus alles aan het lot wordt toegeschreven.

De hoge mate van het in verband kunnen brengen van de (dubbele) predestinatieleer met de leer van
de Qumran-gemeenschap gaat des te minder op in Mishna pirkei avot //,16 welke als basis wordt
gebruikt door de Tannaitische rabbijnen om bepaalde dicta’s te behandelen die met name informatie
verschaffen over de verhoudingen en interacties tussen keuzevrijheid en de voorzienigheid. Het is zelfs
zo dat in deze Mishna pirkei avot //l,16 geen enkel geloof van predestinatie of voorkennis te vinden is.
Ook de mogelijke interactie tussen keuzevrijheid en het lot is in dit hoofdstuk zeer beperkt en enkel bij
het voorbeeld van ziekte kan er worden vastgesteld dat het lot bepaalt wanneer pijn, kwellingen of
aandoeningen ontstaan en wanneer het ophoudt en eveneens bepaalt het de remedie waardoor de
genezing wordt beinvloed. Concluderend kan worden vastgesteld dat Rabbi Akiba de keuzevrijheid van
de mens centraal stelt maar dat nog steeds een alziend oog (de voorzienigheid) de acties van de
mensen in de gaten houdt.

Welke verhoudingen keuzevrijheid en het lot hebben hangt af van het type compatibilisme. Bij type 1
is het lot nagenoeg allesbepalend maar bij type 2 speelt het lot een beperktere rol. Het lijkt erop dat
deze twee verschillende types compatibilisme lijken aan te tonen dat nooit volledig keuzevrijheid
wordt verkozen ten opzichte van het lot en andersom en daarom zou het zo kunnen zijn dat de
begrippen in elkaar overlopen. Zelfs al was de verwoesting van de tempel een onafwendbare
noodlottige gebeurtenis dan had dit volgens Josephus nog steeds kunnen worden afgewend en
zodoende had de verwoesting van de tweede tempel dus niet in elk geval plaats hoeven vinden. In
tegenstelling tot de stoicijnse leer die de voorzienigheid en het lot aan elkaar gelijkstellen, stelt
Josephus dat alle gebeurtenissen gezien en geleid worden door de voorzienigheid maar dat er slechts
enkelen zijn voorbestemd. Dus de voorzienigheid zou op deze manier alleen een interactie hebben
met het lot als gebeurtenissen voorbestemd zouden zijn door het lot. Keuzevrijheid en voorzienigheid
lijken daarnaast de duidelijkste interactie met elkaar te hebben. De overheersende gedachtes van de
rabbijnen uit de periode van de Tannaim lijkt dat God (de voorzienigheid) aanschouwt hoe mensen de
verantwoordelijkheid dragen die komt kijken bij zowel het nemen van beslissingen alsook de
consequenties van deze beslissingen. De voorzienigheid maakt keuzevrijheid mogelijk en vervolgens
kan diezelfde voorzienigheid zich gewaarworden van de mens die deze keuzevrijheid benut. Tot slot
lijken de (dubbele) predestinatieleer en keuzevrijheid de meest onverenigbare begrippen met elkaar.

61



De geintegreerde analyse van joods getinte bronnen in het onderzoek naar relaties tussen
keuzevrijheid en voorbestemming zijn allemaal voortgebracht uit totaal verschillende contexten (Over
de identiteit van de mishna zie voetnoot 4, 10, 241, 243, 247 en voor een definitie van het begrip dicta
zie alinea 2 van sectie §1.3. Over de mogelijke ontstaansgeschiedenis van de Qumran-
gemeenschapsregel zie voetnoot 159 en voetnoot 161. Zie daarnaast voor de vermoedelijke intentie
waarmee Josephus zijn werken over de Joodse scholen schreef voetnoot 57). De ene joodse bron heeft
dus een totaal verschillende achtergrond en totstandkoming dan een andere joodse bron.

Het rendement van deze geintegreerde analyse uit zich doordat de verschillende bronnen
hoofdzakelijk een ander begrip laten interacteren met keuzevrijheid. De opvattingen van Josephus'
scholen hebben hoofdzakelijk betrekking op de interactie tussen keuzevrijheid en het lot, de Qumran-
gemeenschapsregel heeft hoofdzakelijk betrekking op de interactie tussen de predestinatieleer en het
vrijwillig toetreden tot het verbond (keuzevrijheid) en tot slot hebben de dicta's van de rabbijnen uit
de periode van de Tannaim betrekking op het interacteren van keuzevrijheid met de voorzienigheid.
De resultaten van de geintegreerde analyse zijn dat de Qumran-gemeenschapsregel een erg
predeterministische toon heeft waarbij de zonen van het licht voorbestemd zijn om gered te worden,
God op voorhand weet wie zal zondigen en wie rechtvaardig zal zijn en ook zal Gods visitatie
onherroepelijk plaatsvinden. Hierdoor wordt duidelijk dat in de leer van de Qumran-
gemeenschapsregel de predestinatieleer de boventoon voert waardoor de menselijke keuzevrijheid
sterk wordt beteugeld. Toch kiezen de (aspirant)-leden van de Qumran-gemeenschap er vrijwillig voor
om bij het Qumran-verbond te horen. De rabbijnen uit de periode van de Tannaim en dan met name
Rabbi Akiba onderstrepen juist meer de keuzevrijheid van de mens ondanks dat ook wordt erkend dat
een alziend oog (de voorzienigheid) de acties van de mensen in de gaten houdt. Wat betreft de
invalshoek van de rabbijnen uit de periode van de Tannaim krijgt de keuzevrijheid van de mens dus de
voorkeur. Echter, dit gaat niet zozeer ten koste van de voorzienigheid omdat de voorzienigheid zich
juist gewaarwordt van de mens die deze keuzevrijheid benut. Tot slot schrijven Josephus’ Essenen alles
toe aan het lot en alles wat een mens overkomt is te wijden aan predeterminisme met uitsluiting van
de vrije wil. Josephus’ Sadduceeén nemen een tegenovergestelde positie in en stellen God volledig
buiten kijf in het menselijk handelen wat volledig ten gunste komt van de vrije wil. Josephus’ Farizeeén
nemen de complexste uitgangspositie in en het laat zich betwisten hoeveel ruimte er is voor menselijke
keuzevrijheid ten opzichte van het lot in de types compatibilisme 1 en 2 zoals omschreven in secties
§1.8.1en§1.8.2

62



6-Bibliografie

“Amos 5:15.” Nederlands-Vlaams Bijbelgenootschap: https://www.debijbel.nl/bijbel/NBV21/AMO.5

Baumgarten, Albert I. The Flourishing of Jewish Sects in the Maccabean Era: an Interpretation. Leiden: Brill,
1997.

Boccaccini, Gabriele. Beyond the Essene Hypothesis: The Parting of the Ways between Qumran and Enochic
Judaism. Grand Rapids, Mich.: William B. Eerdmans Pub, 1998.

Cohen, Shaye J.D. The beginnings of Jewishness: boundaries, varieties, uncertainties. Berkeley: University of
California Press, 1999.

Cohen, Shaye J.D. "The Judean Legal Tradition and the Halakhah of the Mishnah’ Pagina's 121-14 in The
Cambridge Companion to the Talmud and Rabbinic Literature. Samengesteld door Charlotte E.
Fonrobert Cambridge; New York: Cambridge University Press, 2007.

Cohen, Shaye J.D. "The Judean Legal Tradition and the Halakhah of the Mishnah’’ Pagina's 121-14 in The
Cambridge Companion to the Talmud and Rabbinic Literature. Samengesteld door Charlotte E.
Fonrobert Cambridge; New York: Cambridge University Press, 2007.

Cohen, Shaye J.D. “The Significance of Yavneh: Pharisees, Rabbis, and the End of Jewish Sectarianism.” HUCA
(1984): 27-53.

Collins, John J. "The Transformation of the Torah in Second Temple Judaism.” JSJ (2012): 455-474.

Cook, Michael J. “Rabbinic Judaism and Early Christianity: From the Pharisees to the Rabbis.” RevExp (1987):
201-220.

“Deut 12:28.” Zondervan uitgevers:
https://www.biblegateway.com/passage/?search=Deuteronomium%2012&version=HTB.

“Deut. 29.12,” Zondervan uitgevers:
https://www.biblegateway.com/passage/?search=Deuteronomium%2029&version=HTB.

Dimant, Devorah. “Qumran and the Apocalyptic” Pagina's 129-142 in Reimagining Apocalypticism:
Apocalyptic Literature in the Dead Sea Scrolls and Related Writings. Samengesteld door Lorenzo
DiTommaso. Atalanta: SBL Press, 2023).

Flusser, David. Judaism of the Second Temple Period. Grand Rapids, Mich.: Jerusalem, Israel: William B.
Eerdmans Pub. Co.; Hebrew University Magnes Press, 2007.

Fonrobert, Charlotte E. "Introduction." Pagina's 1-14 in The Cambridge Companion to The Talmud and
Rabbinic Literature. Samengesteld door Charlotte E. Fonrobert. Cambridge: Cambridge University
Press, 2007.

Furstenberg, Yair. “Rabbis as Legal Experts in the Roman East.” Pagina's 185-202 in The Routledge Handbook
of Jews and Judaism in Late Antiquity. Samengesteld door Catherine Hezser. Londen New York:
Routledge, Taylor and Francis Group, 2024.

Furstenberg, Yair, van Henten, Jan W. en Avemarie, Friedrich. Jewish Martyrdom in Antiquity. Leiden; Boston:
brill, 2023.

Goodman, Martin. Jews in the Graeco-Roman world. Oxford: New York: Clarendon Press; Oxford University
Press, 1998.

Goodman, Martin. Judaism in the Roman world: collected essays. Leiden: Brill, 2007.

Grabbe, Lester L. A History of the Jews in the Second Temple Period. Volume 3, The Maccabean Revolt,
Hasmonean Rule, and Herod the Great (175-4 v. Chr.). Londen: T&T Clark, 2020.

Gurtner, Daniel M. This World and the World to come: Soteriology in Early Judaism. London; New York, N.Y.:
T&T Clark, 2011.

Guttman, Alexander. “Foundations of Rabbinic Judaism’ HUCA (1950): 453-73.

Hakola, Raimo. Identity Matters. Leiden: Brill, 2005.

Hempel, Charlotte. The Community Rules from Qumran: a commentary. Tiibingen: Mohr Siebeck, 2020.
Hezser, Catherine. “Rabbis and the Image of the Intellectual.” Pagina's 171-84 in The Routledge Handbook of
Jews and Judaism in Late Antiquity. Samengesteld door Catherine Hezser. Londen New York:

Routledge, Taylor and Francis Group, 2024.

63



Himmelfarb, Martha. Between Temple and Torah: essays on priests, scribes, and visionaries in the Second
Temple period and beyond. Tiibingen: Mohr Siebeck, 2013.

“Israél en de Bijbel, David van Capelleveen.” https://www.israelendebijbel.nl/nl/kennisbank
artikel/2020/10/21/De-Talmoed

Jaffe, Martin S. '"Rabbinic Authorship as a Collective Enterprise.” Pagina's 17-37 in The Cambridge Companion
to the Talmud and Rabbinic Literature. Samengesteld door Charlotte E. Fonrobert. Cambridge; New
York: Cambridge University Press, 2007.

“Jeremia 29.13.”Nederlands-Vlaams Bijbelgenootschap: https://www.debijbel.nl/bijbel/NBV21/JER.29.

“Jesaja 48:17."” Zondervan uitgevers:
https://www.biblegateway.com/passage/?search=Jesaja%2048&version=HTB.

Jonquiére, Tessel. "Josephus Use of Prayers: Between narrative and Theology.”” pagina's 229-45 in Josephus
and Jewish History in Flavian Rome and beyond. Samengesteld door Joseph Sievers en Gaia Lembi.
Leiden: Brill; 2005.

Kiperwaser, Reuven. “From Oral Discourse to Written Document.” Pagina's 249-62 in The Routledge
Handbook of Jews and Judaism in Late Antiquity. Samengesteld door Catherine Hezser. Londen New
York: Routledge, Taylor and Francis Group, 2024.

Klawans, Jonathan. Josephus and the Theologies of Ancient Judaism. Oxford New York: Oxford University Press,
2012.

Klawans Jonathan. "Josephus on Fate, Free Will, and Ancient Jewish Types of Compatibilism." Numen (2009):
44-90.

Knibb, Michael A. The Qumran community. Cambridge commentaries on writings of the Jewish and Christian
world, 200 BC to AD 200, v. 2. Cambridge [Cambridgeshire]; New York: Cambridge University
Press,1987.

Lange, Armin. “Apocalypse and Authoritative Literatures in Second Temple Judaism’ Pagina's 143-156 in
Reimagining Apocalypticism: Apocalyptic Literature in the Dead Sea Scrolls and Related Writings.
Samengesteld door Lorenzo DiTommaso. Atalanta: SBL Press, 2023.

Marx, Dalia. “The Missing Temple: The Status of the Temple in Jewish Culture Following its Destruction.”
European Judaism: A Journal for the New Europe (2013): 61-78.

Mason, Steve, ed. Flavius Josephus: Translation and Commentary, Volume 1B: Judean War 2. Leiden: Brill, 2000.

Mason, Steve. Josephus and the New Testament. Peabody, Mass: Hendrickson Publishers, 2003.

Mason, Steve.”Of Audience and Meaning: Reading Josephus’ Bellum Judaicum in the Context of a Flavian
Audience.” Pagina's 71-101 in Josephus and Jewish History in Flavian Rome and beyond. Samengesteld
door Joseph Sievers en Gaia Lembi. Leiden: Brill; 2005.

Mendels, Doron. “The Formation of an historical Canon of the Greco-Roman Period: From the Beginnings to
Josephus.” pagina's 3-21 in Josephus and Jewish History in Flavian Rome and beyond. Samengesteld
door Joseph Sievers en Gaia Lembi. Leiden: Brill, 2005.

Najman, Hindy. Seconding Sinai: The Development of Mosaic Discourse in Second Temple Judaism. Journal for
the Study of Judaism Supplements 77. Leiden: Brill, 2003.

Neusner, Jacob. In Quest of the Historical Pharisees. Waco, Tex.: Baylor University Press, 2007.

Neusner, Jacob. “Pharisaic-Rabbinic’’ Judaism: A Clarification” HR 12 (1973): 250-270.

Nodet, Etienne. Review van Josephus and the Theologies of Ancient Judaism, door Jonathan Klawans, RB 121
(2014) 128-137.

Porter, Stanley E., and Evans Craig A. The Scrolls and the Scriptures Qumran Fifty Years After. Sheffield: Sheffield
Academic Press Ltd, 1997.

Reuven, Hammer. Akiva: Life, Legend, Legacy. Philadelphia: Jewish Publication Society, 2015.

Schiffman, Lawrence H. Text and Traditions: A Source Reader for the Study of Second Temple and Rabbinic
Judaism. Hoboken NJ: KTAV Pub, 1998.

Schiirer, Emil. The History of the Jewish People in the Age of Jesus Christ. 2. Rev. Engl. ed., Latest impression.
Edinburgh: Clark, 1995.

Schwartz, Daniel R. ”’Josephus and Nicolaus on the Pharisees.” JSJ (1983): 157-171.

64



Schwartz, Daniél R. Review van Josephus and the Theologies of Ancient Judaism, door Jonathan Klawans, JJS 64
(2013): 187-190.

Sievers, Joseph. Review van Josephus and theologies of ancient Judaism, door Jonathan Klawans, JJS 79 (2012)
250-251.

Simkovich, Malka Z. Discovering Second Temple Literature: The Scriptures and Stories that Shaped Early
Judaism. Philadelphia: Jewish Publication Society; University of Nebraska Press, 2018.

Sufrin, Claire. "Glossary." Pagina's xviii-xx in The Cambridge Campanion to The Talmud and Rabbinic Literature.
Samengesteld door Charlotte E. Fonrobert. Cambridge: Cambridge University Press, 2007.

Taylor, Joan E. The Essenes, the Scrolls, and the Dead Sea. Oxford: Oxford University Press, 2012.

Thiering, Barbara E. Redating the Teacher of the Righteousness. Sydney: Theological Explorations, 1979.

Urbach, Ephraim E. The sages: their concepts and beliefs. 2. Reprint. Publications of the Perry Foundation in
the Hebrew University of Jerusalem. Jerusalem: Magnes Press [u.a.], 1987.

Yadin-Israel, Azzan. Scripture and Tradition: Rabbi Akiva and the Triumph of the Midrash. Philadelphia:
University of Pennsylvania, 2015.

Lijst met afkortingen:
HR= History of religions

HUCA=Hebrew Union College Annual

JJS = Journal of Jewish Studies

JSJ=Journal for the Study of Judaism in the Persian, Hellenistic, and Roman Periods
Numen=International Review for the History of Religions

RB = Revue Biblique

RevExp=Review and Expositor

65



