%4

university of
/ groningen

Islamitische Begrafenisrituelen in Drenthe: Behoud van Traditie in een

Nederlandse Context

(Islamitische begraafplaats Riyad Al Jannah te Zuidlaren, foto: Zoé Mostajir)

Bachelor Scriptie

Bachelor Religiewetenschappen

Z0€ Mostajir

S4151801

Datum: 19-02-2025

Woorden: 10696

Hoofdbegeleider: Prof. Dr. M. (Monica) Colominas Aparicio

Tweede beoordelaar: Dr. K.M. (Kiki) Santing



Inhoudsopgave
INLEIAING....cciueeerrcrcercerrrresrrseetrssesnresestsss e sesssssssssesssassnssssssessssssnssssssnsssassnsssassnssasstssssssnssssessssssessanssessssssesnans 5
ProbBleemMANALYSe...................oooeeeeeeeeeeeeee ettt ettt nes 5
Onderzoeksvraag en deelUrQgen.........................oeeeeeireeesieeeeseeetseestseestsesss s s ssssseennas 7
Hoofdstuk 1: Benadering, bronnen en methoden........... oo 11
B O 2 1T T L i o 11
L2 BIOTITICTL ...ttt ettt ettt 13
B B =7 4 1 Yo e L1 1 TR 14
1.3.1 LIiteratuturoOnderzZoek................ccoooovoviiiiiiiiiiiiiceecetee ettt s ee 14
1.3.2 DIEPLE-TINTEIVICWS ...ttt s e 14
1.3.3 Participerende ObSErvatie ................ccocooeiiiieiiiniciecceee e 16
Hoofdstuk 2: Islamitische begrafenissen en de politiek van verbondenheid........................ 18
2.1 De ontwikkeling van islamitische studies in Nederland..............................c.c.cccocuuuu.... 18
2.2 Burgerschap en begrafeniSrituelen........................oirieeeeeeieseseseeeee e 19
2.3 Doodlandschappen, identiteit en integratie in de publieke ruimte.............................. 19
2.4 Moslim-tegenpublieken en publieken van verzet........................cceevvervecvevsevcrseieernrnnnnns 20

Hoofdstuk 3: Hoe hebben historische ontwikkelingen rondom moslims en de
institutionalisering van de islam in Nederland invloed gehad op het naleven van

islamitische begrafenisvoorSCRIIften? ... iicnnienineieneneresinsnesenesessssssessssssestssssssssssssssssssssens 22

3.1 De komst en institutionalisering van de islam in Nederland.......................................... 22

3.2 Islamitisch begraven in Nederland..........................mnnsssseeeeieesesesessieee s 23



3.3 Islamitische begraafplaatsen in Nederland.............................cccceeeeeeveeeeevcrereeirerererann, 24

Hoofdstuk 4: Wat zijn de specifieke islamitische begrafenisvoorschriften die relevant

zijn voor Moslims in Nederland? ... civrccnnnccerencsesessssssessssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssasssns 26
4.1 De dood BINNen de ISIAMN.......................ocoveeeiieieieeeieeete et ts et s et a et s et s sa s 26
4.2 Islamitische UTtoAartirTEUCICIL.......................ococveeeeeeeieeeiseeeteeeeseee e ss e ssas 27
4.3 Van ritueel naar praktijk: parciperende observatie.....................ccoouevceevrvvcvreecvnrnnnn 28

4.3.1 De rituele doOdenWaSSING............cccocoiviviiiieeirc e 29
4.3.2. Het Aodengebed ...ttt 31
4.3.3. Het begraven van de overledene. ...................cocooooiveinniciniecinnc e 32

Hoofdstuk 5: Welke uitdagingen ervaren moslims in Nederland bij het naleven van

islamitische begrafenisvoorsChriften? ... sensnsnsssans 36

5.1 De impact van Nederlandse wet- en regelgeving op islamitische begrafenissen in

B\ L2 a1 Y TS 36
5.2 Eeuwigdurende grafrust in Nederland ............................cccoounnnsveeeeiiissseeeeeee 36
5.3 Begraven binnen 24 uur in Nederland ..............................ceveeeceeeeeveeesisieessaeiessssessssesens 39

Hoofdstuk 6: Welke strategieén gebruiken moslims in Drenthe om uitdagingen bij het

naleven van islamitische begrafenisvoorschriften te overwinnen?............ccccececvveverrrecereesennns 42
6.1 Uitdagingen bij islamitische begrafenisrituelen in een migratiecontext.................. 42
6.2 SECRIING BIBIIN..............ocooveveieeeeeteeeeteestetetste et ts s es st te s st e ss st st e sessssesesstesasasnssasasssensnsessassens 43

6.3 Stichting Islamitische Begrafeniswezen (IBW) en het College van Doodgravers .44

6.4 COOPETALIe DELA...............c.oooooeeeieieieeieieee ettt ettt et s s sttt sttt tsssanssssasnsssnsesns 45
L0703 1 1T T L 48
BIDHHOZIATIE ...ttt ettt et st st 50

3 ) T T N 53



BIJLAZE B ..ottt s e e e et e et e s e s e s anasasanaens 54
BIJIAZE C..e sttt 55
BLJLAZE D ..eereetrecetstseestsaesesesse st s e ss st s e s ss st s e sse st saesse st s e s ne s s e s et e e s aen e e e R et et e aene st eaeneseeaanereesanan 67

BLJLAGE E .eeereetreetrtsteeetsaessstsaessstsaesss st saesse st sassse st saesne st saeene s s e s et s e s ae s e e e R et et e ae s et eaeenesesaaneresaanan 92




Inleiding

“Vrede zij met jullie, bewoners van deze verblijfplaats, de gelovigen en de
moslims. Met Allah’s wil zullen wij jullie vergezellen. Moge Allah genade hebben op de
eerste van ons en de laatste van ons. Wij vragen Allah om ons en jullie kracht te
schenken.” — Smeekbede bij grafbezoek (Islamitische begraafplaats Riyad Al Jannah
te Zuidlaren, 2024)

Bovenstaand citaat is een islamitische smeekbede (du’a) die traditioneel wordt
uitgesproken bij het bezoeken van een begraafplaats. Dit citaat wordt weergegeven op

een bord op islamitische begraafplaats Riyad Al Jannah in Zuidlaren.

Probleemanalyse

Volgens Vellenga et al. (2009) arriveerden in de jaren zestig de eerste
gastarbeiders uit Turkije en Marokko in Nederland. Aanvankelijk werd gedacht dat
hun verblijf van korte duur zou zijn, maar vanaf de jaren zeventig kozen veel
arbeidsmigranten ervoor om zich permanent te vestigen. Dit leidde tot de

institutionalisering van de islam in Nederland (Vellenga et al., 2009, p. 14-15).

Kadrouch-Outmany (2020) stelt dat de zichtbaarheid van de islam in
Nederland niet alleen tot uiting komt in moskeeén, scholen en maatschappelijke
organisaties in het straatbeeld, maar ook in de omgang met levensrituelen zoals
sterfte. Terwijl de eerste generatie Turkse en Marokkaanse gastarbeiders vaak de
voorkeur gaf aan een uitvaart in het land van herkomst, kiest de tweede generatie er
steeds vaker voor om in Nederland begraven te worden (Kadrouch-Outmany, 2020,
p. 6). Als gevolg hiervan bestaan er al tientallen jaren islamitische gedeeltes op
openbare begraafplaatsen in Nederland, en in 2007 werd in de gemeente Almere de
eerste islamitische begraafplaats van het land geopend (Kadrouch-Outmany, 2012-

2013, p. 112).



Waar er voor 2020 nog weinig behoefte was aan islamitische begraafplaatsen
in Nederland, omdat de meeste moslims in Nederland begraven wouden worden in
het land van herkomst, kwam daar in 2020 verandering in toen de coronapandemie
uitbrak zegt Hamed Amrino van stichting BIBIN op 18 november 2024 in een
interview met mij. Er kwam meer noodzaak om islamitische begraafplaatsen in
Nederland te realiseren, aangezien het repatriéren van overledenen ten tijde van de
coronapandemie moeizamer verliep dan voorheen, bijvoorbeeld door zorgen over
infectiegevaar. Met de toename van moslims die in Nederland begraven willen
worden, kwam er een grotere vraag naar grond om islamitische begraafplaatsen te
realiseren. Echter is er in Nederland een tekort aan grond om deze islamitische
begraafplaatsen te realiseren. Het tekort aan grond is niet de enige uitdaging waar
moslims in Nederland tegenaanlopen wanneer zij in Nederland begraven willen
worden. Echter, hebben moslims in Nederland in de loop der jaren ook successen
behaald rond islamitische begrafenissen in Nederland. Een daarvan is de komst van
de islamitische begraafplaats Riyad al Jannah in Zuidlaren (H. Amrino, interview, 18
november 2024). De islamitische begraafplaats Riyad al Jannah in Zuidlaren is een
succes omdat het inspeelt op de groeiende behoefte aan islamitische begraafplaatsen
in Nederland, vooral sinds de coronapandemie. Het biedt eeuwigdurende grafrust,
voldoet aan islamitische voorschriften en toont succesvolle samenwerking tussen
moslimgemeenschappen en lokale overheden. Bovendien dient het als voorbeeld voor
andere regio’s en draagt het bij aan het behoud van religieuze identiteit binnen de

Nederlandse samenleving.

In recente jaren is er steeds meer aandacht gekomen voor de uitdagingen en
strategieén rond islamitische begrafenissen in Europa, niet alleen in academische en

maatschappelijke discussies zoals hierboven genoemd, maar ook in de populaire



cultuur. Een opvallend voorbeeld hiervan is de Belgische televisieserie Grond,
geregisseerd door El Arbi et al. (2021). Deze serie richt zich op de complexe relatie
tussen traditie, religieuze voorschriften en praktische belemmeringen bij het naleven
van islamitische begrafenisrituelen. De serie weerspiegelt daarmee de spanningen die
ook in Nederland herkenbaar zijn, zoals de impact van bureaucratische regels, het
tekort aan grond voor eeuwigdurende grafrust en de verschuiving in voorkeur van

generaties (El Arbi et al., 2021).

Deze kwesties sluiten direct aan bij de onderzoeksvraag: Hoe ervaren en gaan
moslims in Drenthe om met islamitische begrafenisvoorschriften binnen de
Nederlandse context? Net als in Grond worden moslims in Drenthe geconfronteerd
met praktische en wettelijke belemmeringen bij het naleven van islamitische
begrafenisrituelen. De uitdaging om eeuwigdurende grafrust te garanderen, de
interactie met gemeentelijke regelgeving en de veranderende voorkeuren binnen de
gemeenschap maken deel uit van een bredere dynamiek die ook in andere Europese
landen zichtbaar is. Door deze thematiek te verbinden aan de casus Drenthe, biedt dit
onderzoek inzicht in hoe moslims lokaal omgaan met deze vraagstukken en welke
strategieén zij hanteren om islamitische begrafenissen binnen de Nederlandse

context mogelijk te maken.

Onderzoeksvraag en deelvragen

Onderzoeksvraag:

Hoe ervaren en gaan moslims in Drenthe om met islamitische

begrafenisvoorschriften binnen de Nederlandse context?

Deelvragen:



- Hoe hebben historische ontwikkelingen rondom moslims en de
institutionalisering van de islam in Nederland invloed gehad op het naleven
van islamitische begrafenisvoorschriften?

- Wat zijn de specifieke islamitische begrafenisvoorschriften die relevant zijn
voor moslims in Nederland?

- Welke uitdagingen ervaren moslims in Nederland bij het naleven van
islamitische begrafenisvoorschriften?

- Welke strategieén gebruiken moslims in Drenthe om uitdagingen bij het

naleven van islamitische begrafenisvoorschriften te overwinnen?

Het voorgestelde onderzoek heeft als doel diepgaand inzicht te verkrijgen in hoe
moslims in de provincie Drenthe omgaan met de interactie tussen islamitische
begrafenisvoorschriften en de Nederlandse wet- en regelgeving. Hierbij worden de
wettelijke en praktische uitdagingen onderzocht waarmee moslims geconfronteerd
worden, evenals de strategieén die de moslimgemeenschap heeft ontwikkeld om deze

uitdagingen te overwinnen.

Het onderwerp van dit onderzoek is relevant omdat het een actueel
maatschappelijk en beleidsmatig vraagstuk betreft. Het raakt aan bredere thema’s
zoals religieuze vrijheden, integratie, en de wisselwerking tussen islamitische
begrafenisvoorschriften en de Nederlandse wet- en regelgeving. Door de specifieke
casus van Drenthe te bestuderen, wordt inzicht verkregen in hoe lokale
gemeenschappen omgaan met deze ontwikkelingen en welke strategieén worden

ingezet om islamitische begrafenissen mogelijk te maken.

De casus van de islamitische begraafplaats Riyad al Jannah in Zuidlaren is een

voorbeeld van een succesvol initiatief binnen dit bredere vraagstuk. De oprichting



van deze begraafplaats toont aan hoe de moslimgemeenschap in Drenthe samen met
lokale instanties oplossingen heeft gevonden om te voldoen aan islamitische
begrafenisvoorschriften. Dit initiatief laat niet alleen zien dat er draagvlak is voor
islamitische begraafplaatsen in Nederland, maar ook hoe verschillende
belanghebbenden, religieuze gemeenschappen, gemeentelijke overheden en de
bredere samenleving, gezamenlijk een weg vinden in de erkenning en facilitering van
islamitische begrafenispraktijken. Deze casus biedt inzicht in hoe religieuze en
maatschappelijke behoeften in balans worden gebracht binnen de Nederlandse
context. Daarnaast kan het voorbeeld van Drenthe andere regio’s inspireren en
handvatten bieden voor het ontwikkelen van beleid rondom islamitische
begraafplaatsen elders in Nederland. Daarmee draagt dit onderzoek bij aan een beter
begrip van de manier waarop moslims in Nederland hun religieuze identiteit

vormgeven in relatie tot maatschappelijke en wettelijke structuren.

Het onderzoek richt zich op verschillende kennismatige doelen. Allereerst wordt
gekeken naar de connectie tussen islamitische begrafenissen en de politiek van
verbondenheid en naar de historische ontwikkelingen en de institutionalisering van
de islam in Nederland. Daarnaast worden de specifieke islamitische
begrafenisvoorschriften in kaart gebracht. Ook worden de uitdagingen die moslims
ervaren bij het naleven van islamitische begrafenisvoorschriften in Nederland
blootgelegd. Tot slot worden de strategieén en oplossingen gedocumenteerd die
moslims hanteren om deze uitdagingen te navigeren en wordt er, concluderend,

antwoord gegeven op de onderzoeksvraag.

Het onderzoek levert naar verwachting nieuwe kennis op over de relatie tussen
religieuze voorschriften en wetgeving, specifiek gericht op islamitische

begrafenisrituelen in Nederland. Het biedt inzicht in de praktische uitdagingen, maar



10

ook wordt er gekeken naar de strategieén die worden gebruikt om deze uitdagingen te

overwinnen.



11

Hoofdstuk 1: Benadering, bronnen en methoden

In dit hoofdstuk wordt de theoretische basis van het onderzoek uiteengezet.
Het biedt een gedetailleerde toelichting op de academische invalshoeken en de
kwalitatieve aanpak die is gekozen om de onderzoeksvraag diepgaand te
onderzoeken. De methoden die aan bod komen, omvatten literatuuronderzoek,
diepte-interviews en observaties, die gezamenlijk zorgen voor een compleet en
genuanceerd inzicht in het thema. Daarnaast wordt besproken hoe de geselecteerde
bronnen bijdragen aan een theoretisch en praktisch begrip van islamitische
begrafenisrituelen in de Nederlandse context. Tot slot wordt expliciet ingegaan op de
rechtvaardiging van de gekozen benadering, waarbij deze wordt afgezet tegen
mogelijke alternatieven. Dit hoofdstuk legt zo de fundamenten voor een

methodologisch onderbouwd en valide onderzoek.

1.1 Benadering

De drijfveer voor dit onderzoek is de interactie tussen religieuze voorschriften
en seculiere wetgeving rondom islamitische begrafenissen. Dit vraagstuk raakt direct
aan bredere concepten zoals participatie in de publieke sfeer en de politiek van erbij
horen. Islamitische begrafenisrituelen vormen niet alleen een religieuze praktijk,
maar ook een manier waarop moslims hun aanwezigheid en betrokkenheid binnen de
Nederlandse samenleving zichtbaar maken. Door persoonlijke ervaringen te
combineren met academische inzichten worden de uitdagingen en
oplossingsstrategieén binnen moslimgemeenschappen geanalyseerd, met aandacht
voor de manier waarop deze gemeenschappen participeren in de samenleving en de
publieke ruimte. Hierbij wordt het theoretische kader van participerende cultuur in
de samenleving en de publieke sfeer betrokken, om te begrijpen hoe moslims actief

bijdragen aan het vormgeven van hun religieuze en sociale ruimte binnen een



12

seculiere context. Het verweven van deze theoretische inzichten met empirische
gegevens resulteert in een genuanceerd beeld waarin praktijk, wetgeving en

maatschappelijke participatie samenkomen.

De gekozen kwalitatieve benadering is geschikt omdat deze diepgaand inzicht
verschaft in de subjectieve betekenissen en persoonlijke ervaringen rondom
islamitische begrafenisrituelen, wat met kwantitatieve methoden niet volledig kan
worden bereikt. Deze keuze wordt gerechtvaardigd door het doel diepgaande
inzichten te verkrijgen in de subjectieve betekenissen die aan deze rituelen worden
toegekend, wat minder goed bereikbaar is met kwantitatieve methoden. Dit komt
doordat kwalitatieve methoden, zoals diepte-interviews en observaties, beter in staat
zijn complexe persoonlijke perspectieven, emotionele ervaringen en culturele
betekenissen te verkennen, die zich niet eenvoudig laten kwantificeren of in
numerieke gegevens kunnen worden weergegeven, aldus Hennink et al. (2020).
Wetenschappelijke literatuur benadrukt het belang van kwalitatieve methoden bij het
bestuderen van cultureel en religieus gedrag, aangezien deze methoden beter

aansluiten bij het exploreren van betekenissen en ervaringen (Hennink et al., 2020,

p- 33).

De benadering maakt gebruik van methodische triangulatie om de
betrouwbaarheid van de bevindingen te versterken, waarbij literatuuronderzoek,
diepte-interviews en observaties worden gecombineerd. Literatuuronderzoek biedt
historische, religieuze en wettelijke contexten die inzicht geven in de achtergrond van
de rituelen (Hennink et al., 2020, p. 33). Diepte-interviews met betrokkenen
onthullen persoonlijke ervaringen en perspectieven (Hennink et al., 2020, p. 116),
terwijl observaties directe voorbeelden verschaffen van de naleving van rituelen

binnen een seculiere samenleving (Hennink et al., 2020, p. 170). Deze gelaagde



13

aanpak is gekozen boven alternatieven, zoals uitsluitend kwantitatieve methoden,
omdat deze niet alleen rijke, gedetailleerde gegevens genereert, maar ook in staat is
om de nuances en contexten van persoonlijke en culturele ervaringen bloot te leggen.
Door methodische triangulatie, waaronder literatuuronderzoek, diepte-interviews en
observaties, verschaft deze aanpak een allesomvattend perspectief dat verder gaat
dan de meer simplistische trends en patronen die vaak het resultaat zijn van

kwantitatief onderzoek.

1.2 Bronnen

De bronnen die in dit onderzoek worden gebruikt, zijn zorgvuldig geselecteerd
om de islamitische begrafenisrituelen binnen de Nederlandse context te analyseren.
Deze bronnen bieden een multidimensionaal inzicht en ondersteunen zowel
theoretische als praktijkgerichte benaderingen. Wetenschappelijke literatuur vormt
de basis voor een historisch en theoretisch kader. Daarnaast spelen wettelijke en
beleidsdocumenten, zoals de Wet op de lijkbezorging (Wet op de lijkbezorging, 2022,
Artikel 17) en de richtlijnen van de Vereniging van Nederlandse Gemeenten
(Vereniging van Nederlandse Gemeenten, z.d.) een sleutelrol bij het verkennen van
de wettelijke beperkingen die invloed uitoefenen op islamitische begrafenissen. Deze
bronnen verduidelijken de institutionele en wettelijke context waarin de rituelen

worden uitgevoerd.

Diepte-interviews en observaties, vullen deze bronnen aan. Diepte-interviews
geven inzicht in persoonlijke ervaringen en standpunten die niet uit de literatuur te
halen zijn, terwijl observaties directe toegang bieden tot de uitvoering van rituelen.
Deze empirische gegevens maken het mogelijk om een brug te slaan tussen

theoretische inzichten en de praktijk, wat essentieel is om een genuanceerd antwoord



14

op de onderzoeksvraag te formuleren. Door triangulatie van literatuuronderzoek,
diepte-interviews en observaties, wordt de betrouwbaarheid van de bevindingen
versterkt, waarbij de combinatie van deze bronnen een rijk en volledig beeld schetst
van de uitdagingen en strategieén rondom islamitische begrafenisrituelen in

Nederland.

1.3 Methoden

1.3.1 Literatuuronderzoek

Literatuuronderzoek vormt een fundament voor het begrijpen van historische,
wettelijke, en sociale kaders aldus Hennink et al. (2020). De keuze voor deze
methode is gebaseerd op de noodzaak om bestaande wetenschappelijke theorieén en
concepten te verkennen. Kadrouch-Outmany (2012-2013) biedt inzicht in de
wettelijke spanningen rond eeuwigdurende grafrust, terwijl Dessing (2001)
praktische en sociale dimensies van islamitische rituelen bespreekt. Door deze
bronnen te analyseren, wordt het mogelijk om nieuwe bevindingen te
contextualiseren en verbanden te leggen tussen historische en hedendaagse trends in
Drenthe. Daarnaast helpt literatuuronderzoek kernconcepten zoals ‘islamitische
begrafenisvoorschriften’ helder af te bakenen, wat de theoretische verankering van

het onderzoek versterkt (Hennink et al., 2020, p. 33).

1.3.2 Diepte-interviews

Diepte-interviews zijn gekozen om rijke, persoonlijke perspectieven te
verzamelen die niet uit literatuur zijn af te leiden. Deze methode biedt inzicht in
emotionele, praktische en religieuze ervaringen van moslims die hun

geloofspraktijken in Nederland proberen te behouden (Hennink et al., 2020, p. 116).



15

Interviews vullen theoretische inzichten aan met concrete voorbeelden: waar
literatuur zoals die van Kadrouch-Outmany (2012-2013) de beperkingen van
grafrechten beschrijft, tonen interviews strategieén die moslims ontwikkelen om met
deze barrieres om te gaan. De keuze voor interviews wordt ondersteund door
Hennink et al. (2020), die benadrukken dat kwalitatieve interviews onmisbaar zijn
voor het verkennen van subjectieve ervaringen binnen een specifieke culturele

context.

Voor dit onderzoek is er gekozen om Hamed Amrino, van stichting BIBIN, en
Joy van Delft, uitvaartverzorger bij DELA te interviewen. Beide geinterviewden
hebben expliciet toestemming gegeven voor het publiceren van hun namen in deze
scriptie. Deze toestemming is vooraf mondeling verkregen en vastgelegd. Zij zijn
geinterviewd omdat ze beiden relevante expertise en perspectieven bieden binnen het
onderzoek. Hamed Amrino heeft als oprichter van islamitische begraafplaats Riyad Al
Jannah in Zuidlaren diepgaande kennis over de uitdagingen en strategieén rond het
realiseren van islamitische begrafenissen in een Nederlandse context. Zijn
persoonlijke ervaringen en betrokkenheid bij de islamitische gemeenschap maken
hem een waardevolle bron voor inzicht in hoe moslims omgaan met religieuze
begrafenisvoorschriften. Joy van Delft van DELA voegt hier een professioneel
perspectief aan toe. Haar ervaring als uitvaartverzorger, inclusief het organiseren van
islamitische uitvaarten, biedt inzicht in de praktische aspecten en samenwerking met
gemeenschappen. Dit duo van perspectieven, vanuit een gemeenschapsgerichte
stichting en een professionele organisatie, zorgt voor een compleet beeld van de
dynamiek tussen religieuze voorschriften en seculiere wetgeving rondom islamitische

begrafenisrituelen.



16

1.3.3 Participerende observatie

Observatie maakt het mogelijk om directe gedragingen en rituelen te
bestuderen, wat een waardevolle dimensie toevoegt die via andere methoden niet
volledig kan worden vastgelegd (Hennink et al., 2020, p. 170). De keuze voor deze
methode is gerechtvaardigd door de visuele gegevens die observatie oplevert. Een
observatie van een islamitische begraafplaats in Zuidlaren onthulde bijvoorbeeld hoe
vrijwilligers van stichting BIBIN religieuze voorschriften uitvoeren. Dit soort
inzichten verheldert dynamieken die niet vaak in woorden worden uitgedrukt.
Observatie is met name geschikt voor het vastleggen van praktische aanpassingen en
culturele nuances, zoals beschreven door Hennink et al. (2020), en draagt zo bij aan

een meer genuanceerd begrip van rituele naleving in een migratiecontext.

Voor dit onderzoek is gekozen om een workshop van vrijwilligers van stichting
BIBIN op de islamitische begraafplaats Riyad Al Jannah in Zuidlaren te observeren.
Op deze islamitische begraafplaats worden Marokkaanse moslims begraven. Deze
observatie bood een kans om islamitische begrafenisrituelen, zoals de rituele
dodenwassing, het dodengebed en de begrafenis, in een praktische context te
bestuderen. Riyad Al Jannah vormt een belangrijke locatie waar religieuze
voorschriften en de Nederlandse context samenkomen. De workshop gaf niet alleen
inzicht in hoe deze voorschriften in de praktijk worden uitgevoerd, maar ook hoe
vrijwilligers kennis en vaardigheden overdragen aan de bredere gemeenschap. Dit
draagt bij aan het behoud van religieuze tradities en aanpassingen binnen een
seculiere omgeving. Door deze observatie te combineren met literatuuronderzoek en
interviews werd een genuanceerd en compleet beeld verkregen van de uitdagingen en

strategieén die moslims hanteren bij islamitische begrafenisrituelen in Nederland.



17

In dit hoofdstuk zijn de benaderingen, bronnen en methoden van het
onderzoek uiteengezet. Eerst werd het vraagstuk toegelicht, dat zich richt op de
interactie tussen religieuze voorschriften en seculiere wetgeving rondom islamitische
begrafenissen. Vervolgens is de kwalitatieve benadering toegelicht, met een focus op
methodische triangulatie via literatuuronderzoek, diepte-interviews en observaties.
Dit biedt een diepgaand inzicht in de persoonlijke ervaringen en culturele
betekenissen die met islamitische begrafenisrituelen samenhangen. De gebruikte
bronnen, waaronder wetenschappelijke literatuur, wettelijke documenten en
empirische gegevens, zijn zorgvuldig geselecteerd om zowel de theoretische als de
praktische context van het onderzoek te verkennen. De methoden om deze bronnen
te bestuderen zijn expliciet gerechtvaardigd, waarbij de gekozen aanpak is vergeleken
met mogelijke alternatieven, zoals kwantitatief onderzoek. De belangrijkste uitkomst
is dat de gecombineerde toepassing van literatuuronderzoek, interviews en
observaties niet alleen een compleet inzicht verschaft, maar ook de complexiteit van
het onderwerp blootlegt. Deze aanpak maakt het mogelijk om zowel de historische,
wettelijke als persoonlijke dimensies van islamitische begrafenisrituelen in Drenthe
te begrijpen en te analyseren. Hiermee is een solide basis gelegd voor de verdere

uitwerking van de onderzoeksvraag.



18

Hoofdstuk 2: Islamitische begrafenissen en de politiek van

verbondenheid

“De begrafenis is een manier waarop de aanwezigheid van moslims in
Noordwest-Europa wordt gevestigd. Plaatsbepaling, verbondenheid en
identiteitsvorming zijn nauw verweven met dood en rouw” (House et al., 2023, p.

1400).

In dit hoofdstuk wordt de relatie tussen islamitische begrafenissen en de
politiek van verbondenheid onderzocht. Islamitische begrafenisrituelen zijn niet
alleen religieuze handelingen, maar spelen ook een belangrijke rol in bredere
maatschappelijke en politieke vraagstukken. Ze raken aan thema’s zoals burgerschap,
identiteit en de positie van moslims in de publieke ruimte. Door deze thema’s te
verkennen, biedt dit hoofdstuk inzicht in hoe islamitische begrafenisrituelen niet
alleen een manier zijn om religieuze voorschriften na te leven, maar ook een middel
vormen waarmee moslims hun plaats in de samenleving opeisen en onderhandelen

over erkenning en verbondenheid binnen de Nederlandse context.

2.1 De ontwikkeling van islamitische studies in Nederland

Volgens Berger (2014) hebben islamitische studies zich in Nederland over de
jaren heen ontwikkeld tot een erkend wetenschappelijk vakgebied. Vanaf de jaren
tachtig van de vorige eeuw verschoof de aandacht van onderzoekers steeds meer naar
de geloofsovertuigingen en religieuze praktijken van moslimmigranten in Nederland.
Aanvankelijk lag de focus op de islam als geheel en de wijze waarop moslims in
Nederland hun geloof uitoefenden. In de jaren negentig van de vorige eeuw ontstond
een sterke traditie van antropologisch en etnografisch onderzoek, waarbij de nadruk
lag op hoe moslims hun religie beleven en welke rol hun religieuze identiteit speelt.

Rond de eeuwwisseling kwam de integratie van moslims centraal te staan in



19

maatschappelijke en politieke debatten. Dit stimuleerde academisch onderzoek naar
kernvragen zoals: wie zijn de moslims in Nederland, wat zijn hun wensen en welke

betekenis heeft de islam in hun dagelijks leven? De nadruk op de praktische beleving
van de islam groeide, waardoor studies verschenen over uiteenlopende thema’s zoals

islamitische begrafenissen (Berger, 2014, p. 177)

2.2 Burgerschap en begrafenisrituelen

Een van de thema’s die binnen deze academische studies steeds meer aandacht
kregen, is de manier waarop islamitische begrafenisrituelen zich verhouden tot
burgerschap en wettelijke regelgeving. Volgens Haapajarvi et al. (2020) gebruiken
staten wetgeving als een manier om de samenleving te structureren en het
lidmaatschap binnen een nationale gemeenschap te reguleren. Dit geldt niet alleen
voor het verkrijgen van staatsburgerschap, maar ook voor het recht op een begrafenis
volgens religieuze tradities. Binnen dit kader zijn islamitische begrafenissen niet
alleen religieuze praktijken, maar ook een manier waarop moslims hun aanwezigheid
in de samenleving claimen en onderhandelen over hun plek binnen de Nederlandse

wettelijke en sociale context. (Haapajarvi et al., 2020, p. 57-58)

2.3 Doodlandschappen, identiteit en integratie in de publieke ruimte

De vraag hoe islamitische begrafenispraktijken zich verhouden tot burgerschap
raakt ook aan bredere vraagstukken over de fysieke en symbolische inrichting van de
samenleving. Volgens House et al. (2023) zijn begraafplaatsen niet slechts plekken
voor de doden, maar ook ruimtelijke weergaven van sociale structuren, integratie en
identiteit. De manier waarop islamitische begraafplaatsen worden vormgegeven en
erkend binnen de Nederlandse context weerspiegelt de spanning tussen inclusie en

segregatie. Enerzijds bieden islamitische secties op begraafplaatsen ruimte voor



20

religieuze diversiteit, anderzijds kan deze afzondering leiden tot een gevoel van
uitsluiting. Onderzoek naar islamitische begrafenissen in verschillende Europese
steden toont aan dat deze dynamiek voortdurend in ontwikkeling is, waarbij wet- en
regelgeving zich soms aanpast aan de veranderende behoeften van

migrantengemeenschappen (House et al., 2023, p. 139).

2.4 Moslim-tegenpublieken en publieken van verzet

Volgens Soliman (2019) is de spanning tussen inclusie en afzondering binnen
islamitische begrafenisculturen onderdeel van een bredere dynamiek waarin moslims
alternatieve ruimten creéren om hun religieuze en culturele identiteit te uiten. Dit
geldt niet alleen voor de dood, maar ook voor het dagelijks leven, waarin moslims
nieuwe vormen van zichtbaarheid en verzet ontwikkelen tegen dominante seculiere
discoursen. De aanwezigheid van islamitische begraafplaatsen en de vraag naar
religieus geinspireerde begrafenisrituelen kunnen daarom worden gezien als een
vorm van sociaal en politiek verzet. Net zoals moslims alternatieve netwerken en
gemeenschappen opbouwen in reactie op stigmatisering, vormen islamitische
begrafenispraktijken een symbolische en praktische arena waarin de verhouding

tussen religie en publieke ruimte zichtbaar wordt. (Soliman, 2019, p. 47)

Er kan geconcludeerd worden dat islamitische begrafenisrituelen niet alleen
religieuze handelingen zijn, maar ook een maatschappelijke en politieke dimensie
hebben. Ze raken aan kwesties van burgerschap, identiteit en publieke zichtbaarheid.
Begraafplaatsen functioneren als symbolische ruimten waarin de spanning tussen
integratie en segregatie zichtbaar wordt. Daarnaast vormen islamitische
begrafenispraktijken een manier waarop moslims hun plaats in de samenleving

opeisen en onderhandelen over erkenning. Samengevat tonen deze rituelen de



wisselwerking tussen religieuze voorschriften, seculiere wetgeving en

maatschappelijke acceptatie.

21



22

Hoofdstuk 3: Hoe hebben historische ontwikkelingen rondom moslims
en de institutionalisering van de islam in Nederland invloed gehad op het

naleven van islamitische begrafenisvoorschriften?

Dit hoofdstuk beschrijft hoe historische ontwikkelingen en de
institutionalisering van de islam in Nederland van invloed zijn geweest op het
naleven van islamitische begrafenisvoorschriften. Eerst wordt de komst van moslims
naar Nederland besproken, gevolgd door de geleidelijke institutionalisering van hun
religie door middel van gebedshuizen, scholen en andere voorzieningen. Daarna
wordt ingegaan op de evolutie van islamitische begrafenispraktijken, inclusief de
verschuiving van voorkeur voor begraving in het herkomstland naar een toenemende
vraag naar begraving in Nederland. Tot slot komt de oprichting van islamitische
begraafplaatsen aan bod, met aandacht voor de impact ervan op het naleven van

religieuze voorschriften zoals eeuwigdurende grafrust.

3.1 De komst en institutionalisering van de islam in Nederland

Vellenga et al. (2009) beschrijven in hun boek Mist in de polder: zicht op
ontwikkelingen omtrent de islam in Nederland dat in de jaren zestig van de vorige
eeuw de eerste gastarbeiders uit Turkije en Marokko naar Nederland kwamen. Deze
gastarbeiders veronderstelden dat ze hier slechts tijdelijk zouden verblijven en
hadden daarom in het begin nog geen voornemens om de islam hier permanent te
vestigen. Vanaf het midden van de jaren zeventig kwam hier verandering in. De
oriéntatie veranderde en veel arbeidsmigranten besloten hier permanent te blijven,
waardoor de islam in Nederland werd geinstitutionaliseerd. Moskeeén werden

opgericht en er ontstonden verschillende islamitische organisaties (Vellenga et al.,

20009, p. 14-15).



23

Moslims hebben zich op vele manieren geinstitutionaliseerd in Nederland
volgens Buijs & Rath (2006). Ze hebben organisaties opgericht variérend van
moskeeén, halal-slagers en scholen tot begraafplaatsen. Daarnaast hebben zij zich
ingezet voor de aanstelling van islamitische geestelijke verzorgers in onder andere

ziekenhuizen en gevangenissen (Buijs & Rath, 2006, p. 15).

Volgens Shadid en Van Koningsveld (2008, p. 49) organiseerden moslims in
Nederland zich in eerste instantie rondom gemeenschappen die verbonden waren
aan een gebedsruimte of moskee. Deze gebedsruimten en moskeeén hadden als
voornaamste doel om in de behoefte aan religieuze bijeenkomsten te voorzien.
Tegelijkertijd bracht de oprichting van dergelijke ruimtes een vraag met zich mee
naar plekken waar sociale activiteiten konden worden georganiseerd, gebaseerd op
een gedeelde religieuze identiteit. Het proces van institutionalisering van de islam
begon dan ook met deze twee vormen van activiteiten: religieuze bijeenkomsten en

sociale evenementen (Shadid & Van Koningsveld, 2008, p. 51-52).

Daarnaast kwam daar later nog een andere activiteit bij, namelijk het bieden
van basis godsdienstonderwijs aan kinderen. Volgens Shadid en Van Koningsveld
(2008) werd de eerste islamitische basisschool in Nederland, de Al Ghazalischool in
Rotterdam, opgericht. Tussen 1989 en 1992 nam het aantal islamitische basisscholen
jaarlijks toe met zes tot zeven nieuwe scholen. In 1993 was dit aantal gestegen tot 29.
Hoewel het totale aantal scholen na 1993 stabiel bleef, bleef het aantal leerlingen
jaarlijks toenemen met meer dan vijfhonderd (Shadid & Van Koningsveld, 2008, p.

242).
3.2 Islamitisch begraven in Nederland

Kadrouch-Outmany (2020) beschrijft in een door haar geschreven artikel,

Islamitisch begraven in Nederland ten tijde van Covid-19, dat de zichtbare islam in



24

Nederland niet alleen duidelijk te zien is in het straatbeeld, met moskeeén, scholen en
maatschappelijke organisaties, maar ook in het omgaan met levenslooprituelen. Een
relevant voorbeeld hiervan is de opzet van islamitische gebieden op algemene
begraafplaatsen. De eerste generatie Turkse en Marokkaanse gastarbeiders had de
wens om terug te keren naar hun land van oorsprong om daar te worden begraven.
Voor hen was de voornaamste reden om een begraafplaats daar te kiezen het gevoel
dat ze emotioneel niet tot Nederland behoorden. Dit bleek ook te gelden voor de
tweede generatie. Echter is er sinds 2020 veel veranderd, de tweede generatie kiest
steeds vaker voor een uitvaart in Nederland. In Marokkaans- en Turks-Nederlandse
gezinnen vonden er nauwelijks gesprekken plaats over de wensen met betrekking tot
begraven. In de afgelopen jaren is er echter geleidelijk een verandering in gekomen.
Thuis voeren zij de discussie aan en uiten ze openlijk hun wens om, in tegenstelling
tot hun ouders en grootouders, in Nederland begraven te worden (Kadrouch-

Outmany, 2020, p.6-7).

3.3 Islamitische begraafplaatsen in Nederland

In Nederland zijn islamitische terreinen op openbare begraafplaatsen al
tientallen jaren aanwezig, beschrijft Kadrouch-Outmany (2014). De eerste van deze
islamitische terreinen is in 1932 gebouwd en ligt op de begraafplaats Kerkhoflaan in
de gemeente Den Haag (Kadrouch-Outmany, 2014, p. 94). Hoewel islamitische
terreinen op openbare begraafplaatsen sinds 1932 een onderdeel zijn van het
Nederlandse landschap, is de oprichting van een volledig islamitische begraafplaats
een belangrijke vooruitgang voor de islamitische gemeenschap. Het biedt onder
andere een praktische oplossing voor het naleven van religieuze

begrafenisvoorschriften, zoals eeuwigdurende grafrust.



25

Volgens Kadrouch-Outmany (2012-2013) werd in 2007 werd de eerste
islamitische begraafplaats in de gemeente Almere opgericht door moslims, vooral
afkomstig uit Suriname. Zij slaagden erin een perceel aan te schaffen naast de huidige
openbare begraafplaats en creéerden een privé-islamitische begraafplaats met een
eigen toegang en eigen regels en richtlijnen. Op de islamitische begraafplaats is het
toegestaan om te graven voor een onbeperkte periode, wat zeldzaam is door de

beperkte ruimte in Nederland (Kadrouch-Outmany, 2012-2013, p. 112).

Er kan geconcludeerd worden dat de historische ontwikkelingen rondom
moslims in Nederland en de institutionalisering van de islam een grote invloed
hebben gehad op het naleven van islamitische begrafenisvoorschriften. Waar de
eerste generaties moslims aanvankelijk de intentie hadden om na hun overlijden te
worden begraven in hun land van herkomst, is er in de loop der jaren een
verschuiving opgetreden naar een grotere bereidheid om in Nederland begraven te
worden. Deze verandering is mede mogelijk gemaakt door de groei van islamitische
instellingen, zoals moskeeén, scholen en maatschappelijke organisaties, die

bijdroegen aan de verankering van islamitische tradities in Nederland.

Daarnaast speelde de oprichting van islamitische begraafplaatsen een cruciale
rol in het naleven van religieuze voorschriften, zoals eeuwigdurende grafrust. Waar
islamitische percelen op openbare begraafplaatsen al langer bestonden, betekende de
oprichting van volledig islamitische begraafplaatsen, zoals die in Almere, een
belangrijke vooruitgang. Dit maakte het mogelijk om islamitische
begrafenisvoorschriften beter te waarborgen en illustreert hoe de islam zich steeds

verder heeft geinstitutionaliseerd binnen de Nederlandse samenleving.



26

Hoofdstuk 4: Wat zijn de specifieke islamitische begrafenisvoorschriften

die relevant zijn voor moslims in Nederland?

Dit hoofdstuk behandelt de islamitische begrafenisvoorschriften die relevant
zijn voor moslims in Nederland. Het begint met een toelichting op de islamitische
opvattingen over de dood en sterven, waarbij de rol van religieuze bronnen zoals de
Koran, Hadith, en de figh wordt besproken. Vervolgens worden de belangrijkste
uitvaartrituelen uiteengezet, waaronder de rituele dodenwassing, het inwikkelen van
de overledene in een lijkwade, het dodengebed, en de begrafenis. Tot slot wordt
ingegaan op de praktische uitvoering van deze rituelen aan de hand van een
observatie van een workshop georganiseerd door stichting BIBIN. Dit hoofdstuk biedt
zo een overzicht van zowel de voorschriften als de toepassing ervan binnen de

Nederlandse context.

4.1 De dood binnen de islam

In haar proefschrift Muslims Ritualising Death in the Netherlands: Death
rites in a small town context stelt Venhorst (2013) dat islamitische bronnen, zoals de
figh en richtlijnen van lokale imams, praktische handvatten bieden voor de omgang
met het overlijden van een familielid of medemoslim. Dit omvat rituelen zoals het
wassen van de overledene. Daarnaast bieden de Koran en de Hadith via hun verhalen
een spiritueel perspectief op de dood. Dit helpt nabestaanden en toekomstige
overledenen om sterven en dood te begrijpen. Hoewel deze bronnen universele
principes bevatten die voor alle moslims gelden, leidt hun toepassing in specifieke
contexten tot een grote diversiteit aan praktijken. Venhorst (2013) benadrukt dat de
invulling van religieuze voorschriften vaak varieert afhankelijk van lokale tradities en

sociale omstandigheden. Het uitvoeren van islamitische rituelen is immers altijd



27

verweven met gemeenschappelijke en cultureel bepaalde interpretaties (Venhorst,

2013, p. 113).

4.2 Islamitische uitvaartrituelen

In hoofdstuk 5 van het boek Rituals of Birth, Circumcision, Marriage, and
Death among Muslims in the Netherlands, geschreven door Dessing (2001),
onderzoekt de auteur elke fase van het ritueel van de dood onder moslims in
Nederland. Te beginnen met de rituele wassing. De rituele wassing biedt de
overledene de mogelijkheid om God te ontmoeten in een toestand van reinheid, en
kan daarom worden vergeleken met de wassing die wordt gedaan ter voorbereiding
op het dagelijkse gebed. De rituele wassing van de overledene dient uitgevoerd te
worden door een moslim die op de hoogte is van de juiste stappen. In wezen is het
alleen toegestaan dat mannen het lichaam van een overleden man wassen, terwijl dat
van een vrouw uitsluitend door vrouwen kan worden gedaan, met uitzondering van
echtgenoten (Dessing, 2001, p. 145).

Na de rituele wassing wordt de overledene ingewikkeld in een lijkwade, aldus
Dessing (2001). Het volledige lichaam, inclusief het hoofd, wordt bedekt met doeken
voordat het in het graf wordt neergelegd. In de meeste situaties worden standaard
witte katoenen doeken toegepast, zowel voor mannen als voor vrouwen. Deze
voorkeur voor eenvoudig materiaal, ongeacht de positie van de persoon, staat
symbool voor de gelijkheid van iedereen voor God. Er is een voorkeur voor een
ongelijk aantal wikkels, doorgaans drie doeken voor mannen en vijf voor vrouwen. Er
worden vijf doeken voor vrouwen gebruikt omdat dit hun rondingen beter bedekt

(Dessing, 2001, p. 149-150).

Het dodengebed voor de overledene is een andere collectieve plicht van de

moslimgemeenschap, beschrijft Dessing (2001). In tegenstelling tot het dagelijkse



28

gebed wordt het dodengebed staand verricht. De basiselementen zijn het uitspreken
van de intentieverklaring voor de uitvoering, de vier takbirs (een kerncomponent van
vele islamitische gebeden, waaronder het dodenbeged. De takbir verwijst naar het
uitspreken van de woorden Allahu Akbar (Allah is de Grootste)), een gebed voor de
overledene en tot slot de taslim. De taslim maakt ook deel uit van het dagelijkse
gebed en bestaat uit het uitspreken van Salam alaykum wa rahmatullah (Alstublieft
zij met u en de barmhartigheid van God). Alle deelnemers aan het dodengebed

richten deze woorden met hun hoofd eerst naar rechts en dan naar links (Dessing,

2001, p. 153).

Afsluitend wordt de overledene begraven, zegt Dessing (2001). Om te
voorkomen dat er aarde op het lichaam valt, wordt de nis, en volgens sommige
autoriteiten ook de geul, afgesloten, bij voorkeur met zongedroogde stenen, en
worden de openingen tussen de stenen dichtgesmeerd. Het lijk wordt op zijn
rechterzijde in de nis gelegd, met het gezicht naar de kibla, en de knopen van de
lijkwade worden losgemaakt. Vervolgens wordt het graf opgevuld met aarde zodat het

een hoop vormt ongeveer zo groot als de bult van een kameel (Dessing, 2001, p. 162-

163).
4.3 Van ritueel naar praktijk: parciperende observatie

Op 20 november 2025 observeerde ik een workshop die werd georganiseerd
door vrijwilligers van stichting BIBIN op islamitische begraafplaats Riyad Al Jannah
in Zuidlaren. Op deze islamitische begraafplaats worden Marokkaanse moslims
begraven. De workshop, die werd georganiseerd door de vrijwilligers van stichting
BIBIN, bood een gedetailleerde demonstratie van de rituele wassing en het
inwikkelen van de overledene, evenals een uitleg over het dodengebed en de

praktische uitvoering van de begrafenis. Deze bijeenkomst had als doel studenten van



29

de Rijksuniversiteit Groningen kennis te laten maken met de islamitische
begrafenisrituelen, gebeden, en de manier waarop moslims hun overledenen
verzorgen en begraven, inclusief een toelichting op de geschiedenis en het belang van
de islamitische begraafplaats Riyad Al Jannah in Zuidlaren. Tijdens de workshop
waren studenten en hun docent aanwezig, samen met de vrijwilligers van stichting
BIBIN, die hun kennis deelden. De presentatie werd verzorgd door twee vrijwilligers
die gebruik maakten van specifieke materialen die door Stichting Moeder en Dochter
beschikbaar waren gesteld. Een opvallend element van de demonstratie was het
gebruik van een pop om de rituele wassing te visualiseren. De deelnemers kregen ook
de mogelijkheid om de reinigingsmiddelen te ruiken die gebruikt worden bij het
wassen van een overledene, wat de ervaring tastbaarder en realistischer maakte. In
paragraaf 4.3.1 t/m 4.3.3 beschrijf ik de drie onderdelen, namelijk de rituele
dodenwassing, het dodengebed en het begraven van de overledene, die uitgebreid

uitgelegd zijn door de vrijwilligers van stichting BIBIN.

4.3.1 De rituele dodenwassing

De rituele dodenwassing wordt altijd uitgevoerd door mensen van hetzelfde
geslacht als de overledene, mannen wassen mannen, vrcouwen wassen vrouwen, met
uitzondering van echtgenoten. Vaak gebeurt het in de beslotenheid van een huiselijke
omgeving. Alles wat tijdens de wassing gebeurt, blijft strikt vertrouwelijk, een intiem
moment dat zowel de overledene als de familie beschermt. Het proces begint met het
verwijderen van de kleding van de overledene. Dit gebeurt uiterst voorzichtig, de
kleding wordt aan de zijkanten uitgeknipt om onnodige beweging van het lichaam te
voorkomen. Een doek, die de awrah bedekt, bij vrouwen van de hals tot de enkels en

bij mannen van de navel tot de knieén, blijft te allen tijde liggen. Deze doek zorgt



30

ervoor dat de intieme delen van het lichaam niet zichtbaar zijn. Zelfs tijdens de

wassing wordt er niet naar deze gebieden gekeken.

De dodenwassing verloopt in een nauwgezet patroon, dat begint met een
volledige reiniging van het lichaam. Eerst worden de nagels van de overledene
geknipt en, indien nodig, wordt het lichaam geschoren. De intieme delen worden
vervolgens gereinigd met een washandje. Schoon water wordt gebruikt om het
lichaam verder te reinigen, vaak met behulp van een douchekop of emmers water.
Tijdens het proces wordt het bovenlichaam van de overledene lichtjes omhooggetild
om de buik te masseren, zodat opgehoopte gassen kunnen ontsnappen. Wanneer een
volledige wassing vanwege ernstige verwondingen of verminking niet mogelijk is,
wordt een symbolische reiniging uitgevoerd met een zandsteen. Dit ritueel, zonder
fysiek contact met het lichaam, vervangt de traditionele wassing. Personen die in
zulke omstandigheden sterven, worden soms als martelaar beschouwd, waarvoor een

volledige wassing niet vereist is volgens de islamitische traditie.

Na deze eerste reiniging volgt de kleine wassing, vergelijkbaar met de wassing
die moslims verrichten voor hun dagelijkse gebeden. Deze begint met het wassen van
de handen, driemaal achter elkaar, gevolgd door het reinigen van mond en neus. Dit
gebeurt uiterst voorzichtig, vaak met watjes, om te voorkomen dat er water in het
lichaam komt. Daarna worden gezicht, armen, hoofd, oren en enkels gereinigd, steeds

volgens een vast patroon en in drievoud.

Het afsluitende deel van de dodenwassing is de grote wassing, waarin het hele
lichaam grondig wordt gereinigd. Hierbij worden drie emmers water gebruikt: de
eerste met schoon water, de tweede met water gemengd met sidr (een natuurlijk
reinigingsmiddel) en de derde met water gemengd met kamfer (dit heeft onder

andere een frisse geur). Het lichaam wordt eerst aan de rechterkant gereinigd en



31

daarna aan de linkerkant, waarbij de voor- en achterkant zorgvuldig worden

behandeld. Gedurende dit proces blijven de intieme delen bedekt.

Na de grote wassing wordt het lichaam voorzichtig drooggedept en in witte
katoenen doeken gewikkeld. Voor mannen zijn dit drie lagen, terwijl vcouwen meestal
vijf lagen krijgen om de rondingen te bedekken. Deze eenvoud symboliseert
gelijkheid in de dood, arm of rijk, iedereen wordt op dezelfde manier voorbereid. De
doeken worden vastgebonden met drie katoenen touwen, die met drie knopen aan de
linkerkant van het lichaam worden bevestigd. Wanneer de overledene in het graf

wordt gelegd, worden deze knopen losgemaakt.

Het ritueel eindigt met een intiem moment voor de naaste familie. Het gezicht
van de overledene wordt zichtbaar gemaakt, zodat zij nog een laatste keer afscheid

kunnen nemen.

4.3.2. Het dodengebed

Na de rituele wassing en het inwikkelen van de overledene is het moment
aangebroken voor het dodengebed, een essentieel en plechtig onderdeel van de
islamitische uitvaart. Dit gebed, uitgevoerd in de moskee en geleid door de imam,
dient om vergiffenis voor de overledene te vragen en om hen een plaats in het
paradijs toe te wensen. Het is een bijzonder spiritueel moment dat de verbondenheid
tussen de aanwezigen en de overledene benadrukt. De imam neemt plaats vooraan in
de gebedsruimte om het dodengebed te leiden. Achter hem stellen de mannen zich in
rijen op, terwijl de vrouwen daarachter staan, of zich op een aparte plek in de moskee
bevinden. Het gebed wordt staand uitgevoerd, wat het onderscheidt van andere

gebeden in de islam, die vaak knielingen en buigingen omvatten.



32

Het dodengebed bestaat uit vier roepingen, elk met een specifieke betekenis en
intentie. Na de eerste roeping reciteert de imam een openingsvers uit de Koran,
waarmee de aanwezigheid van Allah wordt aangeroepen en de plechtigheid van het
moment wordt benadrukt. Bij de tweede roeping wordt een smeekbede uitgesproken
ter ere van de profeet Mohammed en de profeet Ibrahim. Tijdens deze fase houden de
aanwezigen hun wijsvinger omhoog, dit is een symbolisch gebaar van eenheid en
geloof. De derde roeping vormt het hart van het gebed. Hier smeken de aanwezigen
gezamenlijk om vergiffenis voor de overledene en vragen zij Allah om de overledene
een plek in het paradijs te schenken. Bij de vierde en laatste roeping richten de
aanwezigen hun gebeden op zowel de levenden als de doden, waarbij om genade en
leiding wordt gevraagd voor iedereen. De imam staat tijdens het dodengebed aan de
rechterkant van de overledene. Bij een vrouw staat hij ter hoogte van haar hoofd, en

bij een man bij het midden van het lichaam.

4.3.3. Het begraven van de overledene

De laatste stap van de islamitische uitvaart is het begraven van de overledene.
Vrouwen mogen hierbij niet aanwezig zijn, omdat zij te veel emoties tonen. Hoewel
het lichaam in een kist wordt vervoerd, wordt het zonder kist begraven, in directe
aanraking met de aarde, zoals de islamitische traditie voorschrijft. In het graf wordt
een gleuf gemaakt, zodat het lichaam schuin op de rechterzijde ligt, met het gezicht
naar Mekka gericht. De eerste familieleden, zoals zonen, broers of vaders, tillen het
lichaam voorzichtig het graf in. De touwen die de begraafdoeken bijeenhouden,
worden hierbij losgemaakt. Als het een vrouw betreft, wordt haar lichaam uitsluitend
door naaste familie aangeraakt. Zijn er geen directe mannelijke familieleden
aanwezig, dan wordt zij met behulp van een doek in het graf gelegd om de

eerbaarheid te bewaren. Na het plaatsen van het lichaam worden betonnen platen of



33

stenen over het graf gelegd om het lichaam te beschermen. Familieleden, vaak
kinderen of broers van de overledene, leggen symbolisch een steen op deze platen,
een gebaar van liefde en verbondenheid. Daarna wordt het graf bedekt met zand, een
taak die uitsluitend door naaste familie wordt uitgevoerd. Het zand wordt zodanig
aangebracht dat er een bult ontstaat, een kenmerk van islamitische graven. Het graf
blijft sober en eenvoudig. Versieringen en bloemen zijn niet toegestaan, hoewel
familie soms bloemen achterlaat die later worden verwijderd om de eenvoud te
bewaren. Deze soberheid benadrukt de gelijkheid in de dood: iedereen, rijk of arm,
wordt op dezelfde wijze begraven. Boven op het graf wordt een laag mos aangebracht.
Dit is onderhoudsarm, weerspiegelt de verbondenheid met de natuur en past bij alle
seizoenen. Een eenvoudig bordje met de naam van de overledene, de geboortedatum
en de sterfdatum markeert het graf. Dit bordje, net als de andere handelingen tijdens
de begrafenis, wordt door de familie zelf geplaatst. Het gooien van zand, het leggen
van stenen en het plaatsen van het naamplaatje vormen een belangrijk onderdeel van
het rouwproces. In overeenstemming met de islamitische voorschriften is cremeren
verboden. Het lichaam keert terug naar de aarde, zoals het daaruit is voortgekomen.

Er wordt niets meegegeven in het graf, de overledene wordt in eenvoud begraven.

Er kan geconcludeerd worden dat de islamitische begrafenisvoorschriften die
relevant zijn voor moslims in Nederland diepgeworteld zijn in religieuze tradities en
zorgvuldig worden nageleefd door de gemeenschap. Dit hoofdstuk heeft de
verschillende aspecten van deze voorschriften belicht, van de spirituele betekenis van
de dood binnen de islam tot de praktische uitvoering van de rituelen zoals de rituele

wassing, het dodengebed en de begrafenis.

De islamitische visie op de dood is gebaseerd op de Koran, de Hadith en de

figh, waarbij zowel spirituele als praktische richtlijnen worden gegeven. Deze



34

bronnen bieden universele principes, maar de toepassing ervan kan per gemeenschap
verschillen door lokale en culturele invloeden. In Nederland leidt dit tot variaties in
de manier waarop begrafenisrituelen worden uitgevoerd, afhankelijk van afkomst,

moskeeén en beschikbare voorzieningen.

De rituele dodenwassing is een essentieel onderdeel van het islamitische
uitvaartproces en wordt uitgevoerd door mensen van hetzelfde geslacht als de
overledene. De overledene wordt in een eenvoudige witte lijkwade gewikkeld, wat de
gelijkheid van alle mensen voor God symboliseert. Het dodengebed, dat staand wordt
verricht door de gemeenschap, heeft als doel om vergeving te vragen voor de
overledene en hen een plaats in het paradijs toe te wensen. De begrafenis zelf volgt
een strikt protocol waarbij het lichaam zonder kist wordt begraven, met het gezicht

richting Mekka.

De participerende observatie van de workshop georganiseerd door stichting
BIBIN op de islamitische begraafplaats Riyad Al Jannah in Zuidlaren bood een
waardevol inzicht in de praktische uitvoering van deze rituelen in Nederland.
Vrijwilligers speelden een cruciale rol in het waarborgen van de naleving van
islamitische voorschriften en het onderwijzen van de gemeenschap. Dit toont aan dat
de islamitische begrafeniscultuur in Nederland niet alleen een religieuze praktijk is,
maar ook een sociaal ingebedde traditie die wordt ondersteund door organisaties en

vrijwilligers.

De naleving van islamitische begrafenisvoorschriften in Nederland is een
samenspel van religieuze principes, lokale regelgeving en gemeenschapsinitiatieven.
De beschikbaarheid van islamitische begraafplaatsen en de inzet van vrijwilligers

maken het mogelijk om deze rituelen op een respectvolle en correcte manier uit te



35

voeren, waardoor moslims in Nederland hun religieuze plichten met betrekking tot

de dood kunnen naleven.



36

Hoofdstuk 5: Welke uitdagingen ervaren moslims in Nederland bij het

naleven van islamitische begrafenisvoorschriften?

In dit hoofdstuk worden de belangrijkste uitdagingen besproken die moslims
in Nederland ervaren bij het naleven van islamitische begrafenisvoorschriften. Drie
kernonderwerpen staan centraal: de impact van Nederlandse wet- en regelgeving op
islamitische begrafenissen, de mogelijkheid om eeuwigdurende grafrust te realiseren,
en de vereiste snelheid van begraven binnen 24 uur na overlijden. Deze thema’s
worden geillustreerd aan de hand van literatuuronderzoek en een interview met

Hamed Amrino van stichting BIBI.

5.1 De impact van Nederlandse wet- en regelgeving op islamitische

begrafenissen in Nederland

Nederlandse moslims die overwegen hun overledenen in Nederland te
begraven, staan voor verschillende regels op zowel nationaal als lokaal niveau, die
niet allemaal voldoen aan de islamitische begrafenisregels beschrijft Kadrouch-
Outmany (2012-2013). Het Nederlandse overheidsbeleid stelt dat graven moeten
voldoen aan specifieke regels. Nationale wetgeving bepaalt richtlijnen voor een juiste
begrafenis, hygiéne en openbare orde, terwijl gemeentelijke regels betrekking hebben
op stadsplanning, esthetische eisen en bodemeisen (Kadrouch-Outmany, 2012-2013,
p. 111). Daarnaast bepaalt de Wet op de lijkbezorging welke handelingen er met het
lichaam van een overledene mogen worden uitgevoerd. Het gaat onder andere om de
lijkschouw, de registratie van het overlijden en de termijnen voor begraving en

crematie (Wet op de lijkbezorging, 2022, Artikel 17).

5.2 Eeuwigdurende grafrust in Nederland

Een veelbesproken thema rondom islamitische begrafenissen in Nederland is

de vraag of graven na een bepaalde tijd worden verwijderd, aldus Kadrouch-Outmany



37

(2014). Hoewel de gebruikelijke islamitische opvatting is dat graven voor altijd
moeten blijven bestaan, is het in Nederland zeldzaam om graven voor onbepaalde tijd
te verlenen. Omdat de wet niet verplicht dat graven permanent toegankelijk moeten
zijn, hebben begraafplaatsen de vrijheid om zelf te beslissen of zij deze optie willen
aanbieden. Wanneer de termijn is verstreken en er geen aanvraag voor verlening is
ingediend, heeft de begraafplaats het wettelijke recht om het graf te verwijderen.
Voor het verwijderen van een graf is toestemming vereist van de rechthebbende, een
individu of rechtspersoon aan wie de rechten van het graf zijn verleend. Het is alleen
toegestaan om een graf zonder toestemming te verwijderen als de wettelijke termijn
is verstreken en er geen acties zijn ondernomen om deze te verlengen (Kadrouch-

Outmany, 2014, p. 111-112).

Volgens Kadrouch-Outmany (2014 ) zijn er diverse opvattingen onder
islamitische wetenschappers over de wettelijke verplichting om graven te ruimen. Er
is consensus dat het graf van een moslim niet verstoord mag worden als er nog
overblijfselen van vlees, botten of andere lichaamsdelen zijn. Wanneer het lichaam
volledig is verdwenen en in aarde en stof is omgevormd, zijn de meeste geleerden van
mening dat het is toegestaan om het graf te ruimen en het land voor andere nuttige

doeleinden te gebruiken (Kadrouch-Outmany, 2014, p. 111-112).

De Wet op de lijkbezorging bevat geen specifieke bepalingen voor permanente
grafrust, maar biedt wel ruimte om deze te realiseren volgens de Vereniging van
Nederlandse Gemeenten (z.d.). Gemeentelijke begraafplaatsen kunnen bij zowel
algemene graven als particuliere graven de mogelijkheid bieden om permanente
grafrust te garanderen. Ook beheerders van speciale begraafplaatsen hebben deze
optie. Hoewel het niet wettelijk verplicht is om eeuwigdurende grafrust te

waarborgen, hebben sommige begraafplaatsen hier al stappen in gezet. Dit kan



38

worden bereikt door grafrechten voor onbepaalde tijd aan te bieden, waarbij
duidelijke afspraken worden gemaakt tussen de rechthebbende en de
begraafplaatshouder over betaling en onderhoud. Zo kan worden gewaarborgd dat
het graf netjes blijft en niet geruimd wordt. In Nederland worden particuliere graven
doorgaans voor een bepaalde periode toegewezen. De wet biedt echter de
mogelijkheid om grafrechten te verlengen op verzoek van de rechthebbende, wat in
principe eeuwigdurende grafrust mogelijk maakt zolang de rechthebbende actief
blijft. Dit systeem vereist echter voortdurende betrokkenheid van nabestaanden, wat
in de praktijk tot onzekerheid kan leiden over de blijvende rustplaats van een graf
(Vereniging van Nederlandse Gemeenten, z.d.). Om deze spanning te overbruggen,
hebben moslims eigen initiatieven genomen, zoals de oprichting van de islamitische
begraafplaats Riyad Al Jannah in Zuidlaren. Deze islamitische begraafplaats is door

stichting BIBIN gerealiseerd en wordt door de islamitische gemeenschap zelf beheert.

Uit mijn interview met Hamed Amrino van stichting BIBIN op 18 november
2024 blijkt dat het tekort aan grond om islamitische begraafplaatsen te realiseren een
probleem is. Amrino legt uit dat er ontzettend veel algemene begraafplaatsen in
Nederland zijn. Deze begraafplaatsen worden steeds leger omdat de grafrechten van
veel mensen verlopen en niet verlengd worden. Daarnaast kiezen volgens Amrino
steeds meer mensen ervoor om gecremeerd te worden. Amrino heeft een brief
geschreven naar de Tweede Kamer waarin hij voorstelt om een deel van de algemene
begraafplaatsen te verkopen aan de islamitische gemeenschap. Amrino legt uit dat de
gemeente hier enerzijds veel geld voor ontvangt omdat ze een stuk grond verkopen,
en anderzijds geen verantwoordelijkheid meer heeft voor het onderhouden van deze
grond, aangezien de islamitische gemeenschap dit zelf doet (H. Amrino, interview, 18

november 2024).



39

5.3 Begraven binnen 24 uur in Nederland

Naast de eeuwigdurende grafrust vereist de islamitische wet dat de begrafenis
zo snel mogelijk moet plaatsvinden, bij voorkeur binnen 24 uur. Volgens Kadrouch-
Outmany (2014) stelt de nationale wet echter toestemming nodig voor begrafenissen
die door de gemeente worden goedgekeurd. In Nederland is het mogelijk om deze
toestemming te geven 36 uur na het overlijden. Echter is het mogelijk om een
uitzondering op deze regel te maken, onder de voorwaarden van artikel 17 van de Wet
op de lijkbezorging, in samenwerking met de burgemeester en de officier van justitie
(Kadrouch-Outmany, 2014, p.106). De burgemeester kan, in overleg met de officier
van justitie, toestemming geven om begraving binnen 36 uur na het overlijden te
laten plaatsvinden. Toestemming voor het afwijken van de gebruikelijke termijn kan
bijvoorbeeld worden verleend vanwege religieuze motieven (Vereniging van
Nederlandse Gemeenten, z.d.).

Uit mijn interview met Hamed Amrino van stichting BIBIN op 18 november
2024 blijkt dat wanneer er een aanvraag wordt ingediend, het best snel gaat. Dit is
volgens hem goed geregeld. Behalve dan in het weekend. Amrino noemt als voorbeeld
wanneer een persoon op vrijdag in de namiddag komt te overlijden, deze aanvraag
dan pas op maandag kan worden ingediend. Waardoor de 24 uur waarbinnen een
moslim begraven moet worden verstreken is. Amrino stelt als oplossing dat er een
weekendloket moet worden geopend voor dit soort gevallen. Zodat een dergelijke
aanvraag ook in het weekend ingediend kan worden, en de begrafenis alsnog binnen

24 uur kan plaatsvinden (H. Amrino, interview, 18 november 2024).

Er kan geconcludeerd worden dat moslims in Nederland verschillende
uitdagingen ondervinden bij het naleven van islamitische begrafenisvoorschriften,

voornamelijk op het gebied van wet- en regelgeving. Hoewel de Nederlandse



40

wetgeving enige ruimte biedt voor religieuze begrafenispraktijken, leidt de Wet op de
lijkbezorging tot beperkingen, bijvoorbeeld door de standaardtermijnen voor

begraving en de regels omtrent grafrechten.

Een van de grootste uitdagingen is het ontbreken van een wettelijke garantie
op eeuwigdurende grafrust, wat betekent dat moslimgraven na verloop van tijd
kunnen worden geruimd als de grafrechten niet worden verlengd. Dit zorgt voor
onzekerheid binnen de islamitische gemeenschap. Hoewel particuliere graven
verlengd kunnen worden, vereist dit voortdurende betrokkenheid van nabestaanden.
Initiatieven zoals de islamitische begraafplaats Riyad Al Jannah bieden een mogelijke
oplossing, maar de beschikbaarheid van geschikte grond blijft een probleem.
Stichting BIBIN pleit ervoor om delen van algemene begraafplaatsen aan de
islamitische gemeenschap te verkopen, zodat moslims zelf het beheer en onderhoud

kunnen verzorgen.

Daarnaast vormt de vereiste snelheid van begraven een uitdaging, aangezien
de wet in principe een minimale termijn van 36 uur hanteert. Hoewel uitzonderingen
mogelijk zijn, blijkt uit het interview met Hamed Amrino dat het aanvragen van zo'n
uitzondering in de praktijk goed verloopt, behalve in het weekend. Het ontbreken van
een weekendloket kan ertoe leiden dat begrafenissen worden vertraagd, waardoor de
islamitische eis van een snelle begrafenis niet altijd haalbaar is. Een mogelijke
oplossing zou zijn om een speciaal loket te openen waarmee ook in het weekend

aanvragen voor versnelde begrafenissen kunnen worden ingediend.

Samenvattend blijkt dat er in Nederland weliswaar mogelijkheden zijn om
islamitische begrafenisvoorschriften na te leven, maar dat praktische en wettelijke

beperkingen nog steeds voor uitdagingen zorgen. Het vinden van structurele



41

oplossingen, zoals het beschikbaar stellen van meer islamitische begraafplaatsen en
het vereenvoudigen van de aanvraagprocedures voor snelle begravingen, kan

bijdragen aan een betere naleving van islamitische begrafenisvoorschriften in

Nederland.



42

Hoofdstuk 6: Welke strategieén gebruiken moslims in Drenthe om
uitdagingen bij het naleven van islamitische begrafenisvoorschriften te

overwinnen?

In dit hoofdstuk wordt onderzocht welke strategieén moslims in Nederland
gebruiken om de uitdagingen bij het naleven van islamitische begrafenisvoorschriften
te overwinnen. De bespreking richt zich eerst op de moeilijkheden die
moslimgemeenschappen ervaren in een migratiecontext, zoals het gebrek aan kennis
en ervaring bij nabestaanden en de athankelijkheid van grotere gemeenschappen
voor faciliteiten. Vervolgens wordt de rol van stichtingen zoals BIBIN en IBW
behandeld, die zich inzetten voor het realiseren van islamitische begraafplaatsen en
het ondersteunen van rituele begrafenisdiensten. Tot slot wordt gekeken naar de
bijdrage van uitvaartorganisatie cooperatie DELA, die gespecialiseerde diensten
aanbiedt voor islamitische uitvaarten. Door deze actoren te belichten, biedt het
hoofdstuk een gedetailleerd inzicht in de samenwerkingsverbanden en inspanningen
die moslims in Nederland ontwikkelen om hun begrafenisrituelen volgens hun

religieuze overtuigingen te kunnen uitvoeren.

6.1 Uitdagingen bij islamitische begrafenisrituelen in een migratiecontext

Venhorst (2013) stelt dat de dood in een migratiecontext op verschillende
manieren uitdagingen met zich meebrengt. Nabestaanden hebben vaak onvoldoende
ervaring en kennis van de specifieke rituelen die bij een overlijden moeten worden
uitgevoerd. Dit veroorzaakt onzekerheid en een grote angst om de rituelen niet
correct uit te voeren. Deze uitdagingen treffen niet alleen de migranten zelf, maar
hebben ook impact op hun kinderen, leden van gemengde gezinnen en Nederlandse
bekeerlingen tot de islam. Individuele moslims of kleinere gemeenschappen zijn vaak

afhankelijk van de ondersteuning en faciliteiten van grotere, meer gevestigde



43

gemeenschappen, zoals die van de Turkse en Marokkaanse moslims. Daarnaast zijn
er diverse stichtingen die de islamitische gemeenschap in Nederland bijstaan in deze

processen (Venhorst, 2013, p. 122).

6.2 Stichting BIBIN

BIBIN (Bijzonder islamitische Begraafplaatsen in Nederland) is een stichting
die zich inzet om islamitische begraafplaatsen in Nederland te realiseren. Volgens
BIBIN (z.d.) zijn zij nodig omdat de overheid het niet tot haar taak beschouwd om
islamitische begraafplaatsen op te zetten. Daarnaast zijn, volgens BIBIN,
uitvaartorganisaties ook niet geinteresseerd om dat te doen. Een aantal moslims heeft
daarom aandacht besteed aan dit onderwerp en is zich gaan inzetten om eeuwige
grafrust voor moslims die in Nederland begraven willen worden te organiseren, zij
hebben zich verenigd in stichting BIBIN. Riyad Al Jannah in Zuidlaren is de eerste,
en momenteel nog enige, islamitische begraafplaats die door BIBIN is gerealiseerd.
Op deze islamitische begraafplaats worden Marokkaanse moslims begraven. BIBIN
heeft geen winstoogmerk, het financieren van de aankoop van de grond voor deze
begraafplaats is volledig gedaan met hulp van donaties van moslims. Het doel van
BIBIN is om op meerdere plekken in Nederland islamitische begraafplaatsen te

realiseren (BIBIN, z.d.).

Op 18 november 2024 interviewde ik Hamed Amrino van stichting BIBIN.
Amrino werd geinspireerd om een islamitische begraafplaats in Nederland te
realiseren toen zijn eigen vader kwam te overlijden en werd begraven in Marokko. Hij
voelde daardoor een afstand en het zat hem niet lekker dat hij niet de mogelijkheid
had om zijn vader te bezoeken wanneer hij daar behoefte aan had. Hij wilde deze
zelfde situatie voor zijn kinderen voorkomen en kijken wat de mogelijkheden waren

om als moslim in Nederland begraven te worden. Toentertijd waren er geen



44

islamitische begraafplaatsen in Nederland, er waren alleen bepaalde akkers op
algemene begraafplaatsen. Echter moest daarvoor telkens de termijn verlengd
worden. Volgens Amrino is dat voor de nabestaanden een zorg extra. Amrino is toen
begonnen met zijn plan om zelf een islamitische begraafplaats in Nederland te
realiseren. Volgens Amrino waren dit een en al obstakels. Twintig jaar geleden, toen
dit zich afspeelde, was er nog weinig behoefte aan een Islamitische begraafplaats in
Nederland. De meeste moslims in Nederland wouden begraven worden in het land
van herkomst. Amrino is stad en land afgegaan om te kijken of hij steun kon krijgen
bij moskeeén. Ze vonden het een mooi verhaal, maar er was geen behoefte, van de
islamitische gemeenschap krijg hij geen steun. Ze geloofden er niet in. Totdat in 2020
de coronatijd aanbrak en hij met stichting BIBIN een stuk grond op het oog had die
zij konden kopen. Zonder medewerking van de moskeeén kwam er een boost van de
gemeenschap en zagen zij in dat het toch noodzakelijk was om een islamitische
begraafplaats in Nederland te realiseren. De mensen die overleden aan corona

moesten toch begraven worden (H. Amrino, interview, 18 november 2024).

6.3 Stichting Islamitische Begrafeniswezen (IBW) en het College van

Doodgravers

De Stichting Islamitisch Begrafeniswezen (IBW), opgericht in 2005, zet zich
actief in voor het naleven van islamitische begrafenisvoorschriften in Nederland,
aldus Stichting Islamitisch Begrafeniswezen (z.d). De organisatie richt zich op drie
hoofddoelstellingen: het waarborgen van eeuwige grafrust voor moslims, het
bevorderen van de oprichting van voldoende islamitische begraafplaatsen, en het
verspreiden van kennis over islamitische begrafenisrituelen. Het IBW streeft

daarnaast naar de oprichting van een College van Doodgravers, dat gespecialiseerd is



45

in het uitvoeren van rituelen volgens islamitische voorschriften (Stichting

Islamitische Begrafeniswezen, z.d.).

Het College van Islamitische Doodgravers speelt een essenti€le rol bij het
uitvoeren van islamitische begrafenisrituelen, aldus Stichting Islamitisch
Begrafeniswezen (z.d). Deze colleges bestaan uit mannelijke en vrouwelijke
vrijwilligers die getraind zijn in het respectvol behandelen en ritueel wassen van
overledenen in overeenstemming met de religieuze voorschriften. De Stichting
Islamitisch Begrafeniswezen (IBW) ondersteunt verschillende Colleges van
Doodgravers door scholing aan te bieden, logistieke hulp te bieden en te voorzien in
essenti€le benodigdheden, zoals de lijkwade en andere rituele materialen. In het
verleden heeft het IBW in meerdere steden cursussen verzorgd om kennis over de
islamitische dodenwassing te verspreiden en het aantal bekwame vrijwilligers te
vergroten. Om continuiteit te waarborgen, werkt het IBW aan het opstellen van een
landelijk netwerk van ervaren broeders en zusters die zelfstandig de zorg bij
overlijden op zich nemen. Door een actuele en toegankelijke lijst van beschikbare
vrijwilligers te onderhouden, kan sneller worden gehandeld wanneer er hulp nodig is

(Stichting Islamitische Begrafeniswezen, z.d.).

6.4 Cooperatie DELA

Naast stichtingen zijn er ook uitvaartorganisaties die de islamitische
gemeenschap in Nederland ondersteunt bij islamitische uitvaarten. Cooperatie DELA
is een van de uitvaartorganisaties in Nederland die islamitische uitvaarten aanbiedt,
aldus DELA (z.d.). Volgens DELA hebben hun uitvaartverzorgers specialistische
kennis van een islamitisch afscheid en kunnen zij de familie helpen bij het regelen
van een islamitische begrafenis in Nederland. DELA biedt namelijk een uitvaart aan

volgens islamitische richtlijnen, ze werken samen met begraafplaatsen met eeuwige



46

grafrust, hebben jarenlange ervaring in het verzorgen van islamitische uitvaarten,
hun uitvaartspecialisten werken samen met moskeeén en imams om de kwaliteit van
de islamitische uitvaart hoog te houden en ze zijn 24 uur per dag bereikbaar voor een

snelle uitvaart (DELA, z.d.).

Op 18 november 2024 interviewde ik Joy van Delft. Van Delft werkt al meer
dan 17 jaar als uitvaartverzorger voor DELA. Als dochter van een dominee miste zij
betekenis in haar eerdere werk in de financiéle dienstverlening. Van Delft krijgt in
haar werk als uitvaartverzorger ook te maken met islamitische uitvaarten. Als
uitvaartverzorger gaat zij bij het moment van overlijden hard aan de slag om alle
documenten in orde te krijgen om een vervroeging aan te vragen bij de officier van
justitie, dit zodat de overledene binnen 24 uur begraven kan worden. Daarnaast
regelt Van Delft dat er een ruimte is waar de rituele dodenwassing plaats kan vinden.
Vaak is dit alleen de ruimte, maar in uitzonderlijke gevallen regelt Van Delft ook de
doeken die dienen als lijkwade. Afsluitend regelt Van Delft dat de overledene in de
moskee komt waar het dodengebed plaatsvindt en dat er een rouwauto, met een
mannelijke chauffeur, de overledene naar de begraafplaats brengt. Van Delft, die in
de regio Brabant werkt als uitvaartverzorger krijgt voornamelijk te maken met
algemene begraafplaatsen waar een islamitisch gedeelte aanwezig is. Nabestaanden
kunnen daar grafrechten voor 20 jaar vastleggen en daarna zolang het betaald wordt,
daarmee zegt de gemeente dat het eeuwigdurend is. Op de begraafplaats ten tijde van
de begraving houdt Van Delft zich afzijdig. Van Delft haar laatste taak is het
verzorgen van de scheppen, zodat de familie zelf het graf kan sluiten (J. van Delft,

interview, 18 november 2024).

Er kan geconcludeerd worden dat Moslims in Drenthe verschillende

strategieén hanteren om de uitdagingen bij het naleven van islamitische



47

begrafenisvoorschriften te overwinnen. Een belangrijke moeilijkheid is het gebrek
aan kennis en ervaring bij nabestaanden, wat onzekerheid kan veroorzaken over de
juiste uitvoering van rituelen. Daarnaast zijn kleinere gemeenschappen vaak

athankelijk van grotere gemeenschappen voor faciliteiten en ondersteuning.

Stichtingen zoals BIBIN en IBW spelen een cruciale rol in het realiseren van
islamitische begraafplaatsen en het verspreiden van kennis over islamitische
begrafenisrituelen. BIBIN heeft met Riyad Al Jannah in Zuidlaren een islamitische
begraafplaats opgezet met eeuwigdurende grafrust, mogelijk gemaakt door donaties
uit de islamitische gemeenschap. IBW richt zich op het ondersteunen van
islamitische begrafenisvoorschriften door middel van het College van Doodgravers,

dat vrijwilligers traint in rituele wassing en begrafenisprocedures.

Naast deze stichtingen biedt ook cooperatie DELA gespecialiseerde
uitvaartdiensten voor moslims. Uitvaartverzorgers zoals Joy van Delft spelen een
belangrijke rol bij het regelen van een snelle begrafenis en het coordineren van de

rituelen, waaronder de dodenwassing en het dodengebed.

Door deze samenwerking tussen stichtingen, uitvaartorganisaties en lokale
gemeenschappen kunnen moslims in Drenthe steeds beter voldoen aan hun
religieuze begrafenisvoorschriften. Toch blijven er uitdagingen, zoals de
beschikbaarheid van islamitische begraafplaatsen en de financi€le en administratieve
lasten voor nabestaanden. De initiatieven van BIBIN, IBW en DELA tonen echter aan
dat door samenwerking en gemeenschapsinzet oplossingen kunnen worden gevonden

om islamitische begrafenisrituelen te waarborgen.



48

Conclusie

Dit onderzoek heeft de uitdagingen en strategieén geanalyseerd waarmee
moslims in Drenthe worden geconfronteerd bij het naleven van islamitische
begrafenisvoorschriften. De belangrijkste bevindingen laten zien dat de naleving van
deze voorschriften wordt beinvloed door historische ontwikkelingen, wettelijke
beperkingen en veranderende gemeenschapsdynamieken. Specifieke uitdagingen,
zoals het realiseren van eeuwigdurende grafrust en het voldoen aan de eis van
begraving binnen 24 uur, worden gecompliceerd door Nederlandse wet- en
regelgeving en het tekort aan geschikte begraafgrond. Toch laten initiatieven zoals de
oprichting van islamitische begraafplaatsen en samenwerkingen met stichtingen en

uitvaartorganisaties zien dat de moslimgemeenschap veerkrachtig en vindingrijk is.

Dit onderzoek onderstreept dat islamitische begrafenisrituelen niet alleen
religieuze handelingen zijn, maar ook deel uitmaken van bredere maatschappelijke
processen, zoals de politiek van verbondenheid. Islamitische begraafplaatsen en
rituelen fungeren als een manier waarop moslims hun aanwezigheid en rechten in
Nederland claimen. Dit onderzoek plaatst islamitische begrafenispraktijken in de
bredere context van de integratie van moslims in Nederland, waarin zij niet alleen
worden geconfronteerd met uitdagingen, maar ook actief bijdragen aan het

vormgeven van inclusieve ruimtes waarin religieuze diversiteit wordt erkend.

Hieruit volgt dat de islamitische gemeenschap in Drenthe niet alleen
strategieén ontwikkelt om religieuze tradities te behouden binnen een seculiere
context, maar ook onderhandelt over haar plaats binnen de Nederlandse
samenleving. Ondanks structurele beperkingen, zoals het ontbreken van permanente

grafrechten en bureaucratische obstakels rondom snelle begrafenissen, tonen de



49

ontwikkelingen op het gebied van islamitische begrafenissen aan dat er
mogelijkheden zijn voor duurzame oplossingen, mits samenwerking tussen
moslimgemeenschappen, beleidsmakers en lokale autoriteiten verder wordt

versterkt.

Om de naleving van islamitische begrafenisvoorschriften in de toekomst beter
te faciliteren, is het raadzaam om beleid te ontwikkelen dat flexibele regelingen biedt
voor eeuwigdurende grafrust en de procedure voor snelle begrafenissen efficiénter
maakt, bijvoorbeeld door de introductie van een weekendloket. Daarnaast zouden
gemeenten en religieuze organisaties meer kunnen samenwerken om bewustwording
en educatie over deze kwesties te vergroten, wat kan bijdragen aan een groter

wederzijds begrip.

Dit onderzoek biedt bredere inzichten in de dynamiek tussen religieuze
tradities en seculiere wetgeving binnen een multiculturele samenleving. Het toont
hoe moslims niet alleen geconfronteerd worden met de noodzaak om zich aan te
passen, maar ook actief bijdragen aan de verrijking van de Nederlandse culturele en
religieuze diversiteit. Dit benadrukt het belang van een voortdurende dialoog en
samenwerking om tot duurzame, inclusieve oplossingen te komen die recht doen aan

de religieuze en maatschappelijke behoeften van alle burgers.



50
Bibliografie

Hoofdstuk uit boek

Berger, M. (2014). The Netherlands. In J. Cesari (Red.), The Oxford Handbook of
European Islam (pp. 158—221). Oxford University Press.

House, D., Westendorp, M., Dornelles, V., Nordh, H., & Islam, F. (2023). Adapting to
‘one-size-fits-all’: constructing appropriate Islamic burial spaces in
Northwestern Europe. In D. House, M. Westendorp, & A. Maddrell (Red.), New
Perspectives on Urban Deathscapes: Continuity, Change, and
Contestation (pp. 124—143). Edward Elgar Publishing.

Webpagina

BIBIN. (z.d.). Wie zijn wij. Geraadpleegd op 13 december 2024,

van https://www.bibin.nl/wie-zijn-wij/

DELA. (z.d.). Een islamitische uitvaartverzekering afsluiten. Geraadpleegd op 13

december 2024, van https://www.dela.nl/verzekeringen

Het Nederlands Genootschap van Burgemeesters. (z.d.). Wet op de lijkbezorging.
Geraadpleegd op 13 december 2024,

van https://www.burgemeesters.nl/themas/bevoegdheden/wet-op-de-

lijkbezorging/

Stichting Islamitisch Begrafeniswezen. (z.d.). Stichting Islamitisch Begrafeniswezen.
Geraadpleegd op 24 januari 2025,

van http://www.stichtingibw.nl/m/index.php?option=com content&task=view

&id=1&Itemid=60

Stichting Islamitisch Begrafeniswezen. (z.d.). Stichting Islamitisch Begrafeniswezen.

Geraadpleegd op 24 januari 2025,


https://www.bibin.nl/wie-zijn-wij/
https://www.dela.nl/verzekeringen
https://www.burgemeesters.nl/themas/bevoegdheden/wet-op-de-lijkbezorging/
https://www.burgemeesters.nl/themas/bevoegdheden/wet-op-de-lijkbezorging/
http://www.stichtingibw.nl/m/index.php?option=com_content&task=view&id=1&Itemid=60
http://www.stichtingibw.nl/m/index.php?option=com_content&task=view&id=1&Itemid=60

51

van http://www.stichtingibw.nl/m/index.php?option=com content&task=view

&id=14&Itemid=28

Vereniging van Nederlandse Gemeenten. (z.d.). Is islamitisch begraven met
eeuwigdurende grafrust in Nederland mogelijk ? Geraadpleegd op 13 december

2024, van https://vng.nl/vragen-en-antwoorden/is-islamitisch-begraven-met-

eeuwigdurende-grafrust-in-nederland-mogelijk

Wet op de lijkbezorging. (2022, 1 januari). Overheid.nl. Geraadpleegd op 13

december 2024, van https://wetten.overheid.nl/BWBR0005009/2022-01-

01#:~:text=wetten.nl%20%2D%20Regeling%20%2D%20Wet%200p%20de%20

lijkbezorging%20%2D%20BWBR0005009

Rapport

Buijs, F. J., & Rath, J. C. (2006). Muslims in Europe. The State of Research.
IMISCOE Working Paper. Universiteit van

Amsterdam. https://pure.uva.nl/ws/files/4364118/68548 MuslimsinEurope

Thestateofresearch.pdf

Boek

Dessing, N. M. (2001). Rituals of Birth, Circumcision, Marriage, and Death among
Muslims in the Netherlands. Peeters Publishers.

Hennink, M., Hutter, 1., & Bailey, A. (2020). Qualitative Research Methods. SAGE
Publishing.

Shadid, W. A. R., & Van Koningsveld, P. S. (2008). Islam in Nederland en Belgié:
Religieuze institutionalisering in twee landen met een gemeenschappelijke
voorgeschiedenis. Peeters Publishers.

Soliman, A. (2019). European Muslims Transforming the Public Sphere: Religious

Participation in the Arts, Media and Civil Society. Routledge.


http://www.stichtingibw.nl/m/index.php?option=com_content&task=view&id=14&Itemid=28
http://www.stichtingibw.nl/m/index.php?option=com_content&task=view&id=14&Itemid=28
https://vng.nl/vragen-en-antwoorden/is-islamitisch-begraven-met-eeuwigdurende-grafrust-in-nederland-mogelijk
https://vng.nl/vragen-en-antwoorden/is-islamitisch-begraven-met-eeuwigdurende-grafrust-in-nederland-mogelijk
https://wetten.overheid.nl/BWBR0005009/2022-01-01#:~:text=wetten.nl%20%2D%20Regeling%20%2D%20Wet%20op%20de%20lijkbezorging%20%2D%20BWBR0005009
https://wetten.overheid.nl/BWBR0005009/2022-01-01#:~:text=wetten.nl%20%2D%20Regeling%20%2D%20Wet%20op%20de%20lijkbezorging%20%2D%20BWBR0005009
https://wetten.overheid.nl/BWBR0005009/2022-01-01#:~:text=wetten.nl%20%2D%20Regeling%20%2D%20Wet%20op%20de%20lijkbezorging%20%2D%20BWBR0005009
https://pure.uva.nl/ws/files/4364118/68548_MuslimsinEurope_Thestateofresearch.pdf
https://pure.uva.nl/ws/files/4364118/68548_MuslimsinEurope_Thestateofresearch.pdf

52

Vellenga, S., Harchaoui, El Madkouri, H., & Sijses, B. (2009). Mist in de polder: Zicht
op ontwikkelingen omtrent de islam in Nederland. Uitgeverij Aksant.

Tv-serie

El Arbi, A., Fallah, B., & Mortelmans, M. (Regisseurs). (2021, 26 oktober). Grond [Tv-
serie]. Lumiere.

Tijdschriftartikel

Haapajarvi, L., Debost, J.-B., & Afiouni, N. (2020). Muslim cemeteries and politics of
belonging: A comparative case study of France, Finland and Britain. AEMT

Journal, 17-18, 51-70.

Kadrouch-Outmany, K. (2012-2013). Burial practices and desires among Muslims in
the Netherlands: A matter of belonging. Canadian Journal of Netherlandic
Studies, 33(2)-34(1), 107—128.

Kadrouch-Outmany, K. (2020). Islamitisch begraven in Nederland ten tijde van
Covid-19. Tijdschrift Voor Religie, Recht en Beleid, 11(2), 6—18.

Proefschrift

Kadrouch-Outmany, K. (2014). Islamic burials in the Netherlands and Belgium.
Legal, religious and social aspects [PhD proefschrift]. Universiteit Leiden.
Venhorst, C. J. H. (2013). Muslims Ritualising Death in the Netherlands: Death rites

in a small town context [Proefschrift]. Radboud Universiteit.



53

Bijlage A

Interview vragen Hamed Amrino

1.

Wat inspireerde u om een islamitische begraafplaats op te richten in
Nederland?

Hoe verliep het proces, en kwamen er obstakels op uw pad? Ging het
makkelijk?

Had u nauw contact met lokale overheden, zoals gemeenten? Hebben zij
hierin een rol gespeeld?

Wat merkt u van de Nederlandse regelgeving ten opzichte van islamitische
begrafenisvoorschriften, zoals het begraven binnen 24 uur?

Hoe ziet u de toekomst van islamitische begraafplaatsen in Nederland? Zijn er
plannen voor uitbreiding of samenwerking met andere gemeenten?

Zijn er verschillen in de situatie tussen het noorden, westen en zuiden van
Nederland?

Zijn er stappen die de overheid zou kunnen nemen om het naleven van

islamitische begrafenisvoorschriften te vergemakkelijken?

. Hoe verlopen islamitische begrafenissen op dit moment? Wat is de gang van

zaken?
Zijn er specifieke voorzieningen die nodig zijn op islamitische begraafplaatsen,

zoals een aula of bidruimtes?



54

Bijlage B

Interview vragen Joy van Delft

1.

10.

Welke specifieke islamitische begrafenisvoorschriften moet u in uw werk strikt
naleven, en welke uitdagingen levert dit op in Nederland?

Vindt de begrafenis altijd plaats in een moskee, of kan dit ook in een
uitvaartcentrum?

Wat merkt u van persoonlijke aanpassingen in islamitische uitvaarten,
bijvoorbeeld bij gemengde gezinnen of minder praktiserende moslims?

Denkt u dat de islamitische uitvaarttradities in Nederland in de toekomst
veranderen, zoals dat in andere religies is gebeurd?

Wat zijn de grootste praktische obstakels in Nederland, zoals regelgeving of
gemeentelijke beperkingen?

Hoe gaat u om met obstakels, bijvoorbeeld wanneer een begrafenis niet op
zondag kan plaatsvinden?

Merkt u emotionele uitdagingen bij moslimfamilies wanneer bepaalde rituelen

niet kunnen worden uitgevoerd? Hoe ondersteunt u hen daarbij?

. Heeft u veranderingen waargenomen in de afgelopen 17 jaar met betrekking

tot islamitische uitvaarten in Nederland?

Wat zijn de grootste verschillen in islamitische begrafenispraktijken tussen
regio’s in Nederland, zoals het zuiden en het noorden?

Zijn er stappen die de overheid of andere betrokkenen zouden kunnen nemen

om islamitische begrafenisvoorschriften te vergemakkelijken?



95
Bijlage C
Interview transcriptie Hamed Amrino, interview afgenomen op 18-11-
2024
Hamed Amrino
[00:00] Mijn naam is Hamed Tamrino, ik ben 40 jaar ondernemer nu. Ik ben zelf 58
jaar. Ik ben oprichter en voorzitter van BIWIN, de stichting.
Zoé Mostajir
[00:22] Ja, oké. Dan ga ik beginnen met de eerste vraag ja wat is u geinspireerd om
een islamitische begraafplaats op te richten in in
Hamed Amrino

[00:33] nederland van het noorden van nederland doordat ik zelf nederlander voel ik
tussen nederland begraafd wil worden omdat ik gemerkt heb door op moment is dat

mijn vader overleed en hij maar ook

[00:48] is begraven dus dat het dan dat je dan een visie op dat moment echt afstand
van elkaar hebt genomen. En dus je vader en ik hebben bezoek op momenten

wanneer je daar behoefte aan hebt.

[01:02] En op dat moment dacht ik van, als ik kom te overlijden, hoe zit het dan met
mijn kinderen? Want het geeft best wel een impact als je van iemand houdt en die

niet niet meer is. En dat je op bepaalde momenten die persoon niet kan bezoeken.

Zoé Mostajir

[01:22] Ja.

Hamed Amrino



56

[01:23] En dat wilde ik voorkomen. Dus dat mijn kinderen ook in dezelfde situatie
zouden komen zoals ik. Zoals ik dan. En dat inspireerde mij om te kijken van wat zijn

de mogelijkheden om in Nederland te begraven worden als moslim.

[01:41] Als je moslim. En dat was er in principe niet. Je had dan wel bepaalde akkers

op algemene begraafplaatsen, maar dan moet je elke keer de termijnen verlengen.

[01:55] En dat is voor de nabestaanden weer een zorg, want zij moeten dus elke keer
gaan verlengen en betalen. En dat inspireerde mij om te gaan kijken of ik zelf een

begraafplaats kon realiseren in Nederland.

[02:13] In ieder geval voor mezelf en voor de rest van de moslims in Nederland.

Zoé Mostajir

[02:17] Ja, en hoe ging dit in je werk? Kwamen er ook obstakels tegen? Ging het

makkelijk?

Hamed Amrino

[02:23] Het was een en al obstakels, want niemand had de behoefte aan voor een
islamitische begraafplaats. Want iedereen had nog zoiets van, als ik komt op Leiden,

dan wil ik gewoon in Marokko begraven worden.

[02:40] Ik ben zelf van Marokkaanse atkomst. Dit speelt zich, even kijken waar ik
ermee begon. Dat is ongeveer twintig jaar geleden.en ja ik ging toch ik heb een missie

even kijken of ik dat kan realiseren dus ik ben land en stad afgegaan

[03:02] bij moskee om te kijken of we steun konden krijgen iedereen vond het wel
een mooi verhaal maar ze hadden er allemaal geen behoefte aan dus wat betreft de
islamitische gemeenschap kregen we dus in principe geen steun omdat ze er niet in

geloofden.



57

[03:20] En bij de, ja, totdat eigenlijk totdat de corona is gekomen en wij, en wij Bibi,

toch

[03:36] op een gegeven moment zover waren dat we een begraafplaats of een stuk
grond op het oog hadden die we konden kopen. En in principe zonder de
medewerking van de moskeeén, die je in principe eigenlijk wel nodig hebt. Kwam er
eigenlijk een soort boost van de gemeenschap van... het is toch een noodzaak dat we

een begraafplaats hier moeten gaan realiseren.

[04:05] Want waar moeten wij anders al onze overledenen die aan corona zijn
overleden begraven. Ja. Nou en dus tot aan het moment, tot aan de corona was er

helemaal geen hulp,

[04:20] geen behoefte, geen noodzaak en daarna is het in de snelvaart gekomen. Ja,
dat het toen echt nodig

Zoé Mostajir

[04:27] was. Heeft er dan ook nauw contact met lokale overheden zoals gemeenten?
Hebben zij hier ook iets mee te maken?

Hamed Amrino

[04:39] Bij de gemeente is het eigenlijk ook best wel moeilijk. Want het eerste wat je
te horen krijgt is van, we hebben geen grond. Ze zitten hier aan het werk om een stuk

grond te gaan zoeken.

[04:50] En dan moet je dat melden. En op het moment dat je heel lang gezocht heb

en denk van nou dit moet misschien wel een goede locatie zijn.

[05:02] We kunnen dit stukje grond kopen van een boer, agrarisch grond. En dan is

het zo dat je door een heel proces moet gaan om de bestemming erop te krijgen.



[05:14] En dat is best wel een duur geitje. Het kost ontzettend veel geld en in die
tussentijd moet ook de gemeente kijken van willen ze dat stukje wel als begraafplaats

hebben. Dus als je iets gevonden hebt en voordat je dan

[05:36] door het proces bent gekomen, voordat je een nee hebt of een ja hebt, dan

ben je een aantal jaren Ja. Dus ja, het is echt heel erg moeilijk.

[05:50] Want op het moment dat je twee jaar later, drie jaar later het horen krijgt,
nee dat gaat daar niet. Want de bewoners, de buurtbewoners die willen dat allemaal

niet. Dan begint het proces weer opnieuw. Dan moet je weer gaan zoeken.

[06:01] Dan moet je weer dat proces in. Dan ben je weer twee, drie jaar verder. Het
mooiste zou zijn als de gemeente zou zeggen van, ja jullie hebben er recht op, jullie

zijn een kerkgenootschap, wij zijn verplicht om ervoor te zorgen dat jullie ook een
[06:18] begraanplaats kunnen realiseren binnen de stadsgrenzen. Wij gaan voor
jullie zoeken en wij

Zoé Mostajir

[06:25] gaan ervoor zorgen dat de bestelling opkomt, maar dat gebeurt gewoon niet.
Lastig, ja. Veel werk zit erin dus.

Hamed Amrino

[06:39] Veel werk en veel tijd. En op een gegeven moment ga je het gewoon opgeven.
Als je twee keer een aanvraag indient. En je bent jaren verder. En je bent op een
gegeven moment 6, 7 jaar verder. En je hebt dan nog niks. Dan moet je wel heel sterk

in je schoenen staan om het toch weer door te zetten.

Zoé Mostajir

[06:55] Ja.



59
Hamed Amrino

[06:56] Kijk, en de dood wacht niet he?

Zoé Mostajir
[06:57] Nee, inderdaad. Nee, dat begrijp ik. Even kijken. Wat merkt u van de

Nederlandse regelgeving ten opzichte van de islamitische begrafenisvoorschriften?

[07:15] Zoals natuurlijk binnen de 36 uur of 48 uur, als ik het goed heb, begraven

bijvoorbeeld. Heeft u daar last van? Nee, dat zit wel goed.

Hamed Amrino

[07:32] In principe is het zo dat wij binnen de 24 uur moeten begraven. En wij
hebben gemerkt dat als er een aanvraag wordt ingediend voor een verlof tot begraven,
dat het best wel snel gaat. Wat dat betreft is dat wel goed geregeld. Behalve dan in het

weekend.

[08:01] Want op het moment dat op vrijdag iemand komt overlijden, in de
namiddag, je weet hoe ambtenaren zijn, dus dan is het zo dat je pas op maandag het

verlof kan aanvragen. Dus dat zou wel mooi zijn.

[08:15] Dus dat er in ieder geval een alaket open moet zijn voor dit soort gevallen.
Dus dat je dan ook in het weekend aanvragen kan indienen.

Zoé Mostajir

[08:33] Ja, dat begrijp ik inderdaad. Dat heb ik ook al eerder gehoord. Even kijken,
hoe zit de toekomst van islamitische begraafplaatsen in Nederland? Zijn er plannen

voor uitbreiding of samenwerking met andere gemeenten?

Hamed Amrino



60

[08:53] Denkt u dat het steeds meer gaat worden, groter gaat worden? Er zijn steeds
meer initiatieven, omdat ze nu eigenlijk meer of meer een beetje wakker zijn geschud.

zich meer Nederlander voelen dan hun voorouders.

[09:17] En meer betrokkenheid hebben met Nederland. Waardoor steeds meer
moslims nu de voorkeur zijn om in Nederland opgehouden te worden. En daardoor
zie je ook, omdat er veel vraag naar is, dat er steeds meer initiatieven komen door

heel het land.

[09:32] Dus er zijn best wel veel initiatieven. Het komt er langzaam op op gang.
Maar er zijn wel ontzettend veel initiatieven.

Zoé Mostajir

[09:41] Wat merkt ook verschil tussen, ik weet niet of u daar iets van af weet, maar
de situatie hier in het noorden van Nederland en bijvoorbeeld het westen en het
zuiden. Is het daar anders? Ik weet niet of u dat weet.

Hamed Amrino

[09:54] Nee hoor, nee. Ik denk niet weten wat je dan bedoelt met anders? Dat het
daar bijvoorbeeld makkelijker is omdat er meer

Zoé Mostajir

[10:04] moslims over het algemeen in het westen van Nederland wonen? Nee, want
toen wij in Zuid-Vlaar

Hamed Amrino

[10:13] dat stuk grond hadden gekocht en wij de omgeving kenbaar maakten, dus dat
daar een islamitisch begraafplaats zou komen, ja, dat willen wij gewoon heel goed

ontvangen.



61

Zoé Mostajir

[10:32] Er waren geen geluiden van mensen die dat niet wilden. Nee, zo bedoel ik het

niet hoor. Maar dat er dus wel echt behoefte aan was om zoiets in het noorden te
hebben?
Hamed Amrino

[10:41] Ja, kijk, ook in het noorden heb je best wel aardig wat moslims. Natuurlijk is
het bij ons in de Randstad veel meer moslims. Dus de behoefte daar is vele malen

groter.

[10:54] Maar ja, de behoefte hier is inderdaad wel veel groter ja, maar het is ook een
stuk moeilijker omdat hier in de Randstad weinig grond beschikbaar is.

Zoé Mostajir

[11:11] Ja, oh ja, tuurlijk. Ja.

Hamed Amrino

[11:13] Dat is het. Maar kijk, ik heb een brief geschreven naar de Tweede Kamer,
maar ik heb daar nooit bericht op gekregen. Want er wordt steeds maar gezegd van,

er is maar weinig grond.

Zoé Mostajir

[11:26] Ja.

Hamed Amrino

[11:27] Waardoor ze er niet blij zijn als er een aanvraag wordt gedaan voor een
islamitisch begraaflaat. Anders hebben ze dan grond moeten uitgeven. Maar wat ik in
de brief heb gezet is eigenlijk, eigenlijk is het niet zo moeilijk. Er zijn ontzettend veel

algemene begraafplaatsen



62

[11:48] in de Randstad. Die begraafplaatsen worden in principe steeds leger omdat
de grafrechten van heel veel mensen verlopen en niet verlengd worden. Dus het wordt
steeds leven. En dat komt omdat de Nederlanders er steeds meer voor kiezen om

gecremeerd te worden.

[12:10] Die algemene begraafplaatsen in de Randstad zijn meestal heel groot. En

worden altijd ook heel goed onderhouden. En dat kost ontzettend veel geld.

[12:24] Wij zeggen van, oké, waarom verkopen jullie dan niet een deel van de

algemene begraafplaats aan de moslims. Waardoor de gemeente aan de ene kant

[12:36] ontzettend veel geld ontvangt voor dat stuk grond wat ze verkopen. Aan de
andere kant is het zo dat zij dat niet meer hoeven te onderhouden. Omdat de moslims
dat zelf ook doen. Dat schrijft hun jaarlijks ontzettend veel geld. Dus aan de ene kant

is het zo

[12:50] dat wij blij zijn met een begraafplaats. Aan de andere kant is het zo dat zij
geen extra grond hoeven uit te geven omdat het bestaande begraafplaatsen zijn. En

aan de andere kant is het ook nog zo dus dat zij daar

[13:02] een voordeel aan hebben omdat zij veel minder geld kwijt zijn aan
onderhoud omdat we dat zelf doen.

Zoé Mostajir

[13:07] Ja. Eigenlijk is dat een hele mooie oplossing. Ja, nee dat begrijp ik inderdaad.
Voor de toekomst

Hamed Amrino

[13:14] ook lijkt me dat zeer... Je zou dus niet, de noodzaak die er is, zou je in
principe heel snel kunnen oplossen. Maar er wordt niet op gereageerd. En dat is, lijkt

mij, een hele mooie oplossing.



63

Zoé Mostajir

[13:31] Ja, begrijp ik. Want de islamitische begraafplaatsen worden dus
onderhouden door de islamitische gemeenschap zelf?

Hamed Amrino

[13:41] Ja. Ja, dan moet het wel natuurlijk ons eigen dan zijn ja zeer erg nog meer
begraafplaats is verkoop een stukje grond van ons dan is het van ons en wij zorgen

dus dat het onderhoud wordt

Zoé Mostajir

[13:52] ja er is er geen zorg nee precies even kijken denkt dat er ook stappen zouden
kunnen zijn die de overheid zou kunnen nemen om het naleven van islamitische

begrafenisvoorschriften te vergemakkelijken in Nederland?

Hamed Amrino

[14:12] Kijk, op het moment dat wij onze eigen begraafplaats hebben, dan is het zo
dat de wetgeving niet veranderd hoeft te worden, of de gemeente hoeft daar niks
meer aan te veranderen. Want wij onderhouden en verzorgen onze eigen

begraafplaatsen.

[14:30] Dus het enigste wat zou moeten gebeuren is, wat u net al zei, is die 24 uur
regel in het weekend. Als dat wordt opgepakt en er is een loket waar we een dienst

kunnen aanmelden,

[14:50] zodat we de verloven krijgen en ze zouden meewerken, dus dat wij op
algemene pagraafplaatsen een deel kunnen opkopen, dan is het probleem opgelost.
Zoé Mostajir

[15:01] Precies, dat zijn eigenlijk de enige twee echte obstakels die u kunt noemen.



64
Hamed Amrino

[15:07] Ja inderdaad, maar het moet wel zo zijn dat op het moment dat wij een stukje
van een algemene begraafplaats kunnen kopen, dat we daar ook een eigen
rouwcentrum moeten hebben. Want de mensen moeten dan naar binnen kunnen, ze

moeten kunnen schuilen, ze moeten kunnen bidden.

[15:28] Vaak komen ze van ver omdat er weinig begraafplaatsen zijn in Nederland.
Stel dus dat er eentje, zoals nu in Zuid-Laren, komen er allemaal mensen uit

Randstad. Stel dus dat we daar geen rouwcentrum zouden hebben,

[15:43] een aula zouden hebben, waar moeten dan dus die mensen naar de wc? Als ze

wat willen eten, als het koud is om te schuilen en bidden. Dat is het probleem bij

[15:55] algemene begraafplaatsen die er nu zijn met een islamitische ark. Want je
hebt wel veel algemene begraafplaatsen met een stukje voor de moslims. Het
probleem is is dat die mensen die daar komen geen plekje hebben om te bidden, om

te schuilen.

[16:20] En ze komen van ver. Dus dat is wel een voorwaarde. De voorwaarde is van,
verkopen dan de moslims een deel, maar ze moeten wel ook een aula erbij hebben.
Zoé Mostajir

[16:33] Ja, dat begrijp ik. En moet dat dan ook aan speciale eisen voldoen, zeg maar,
ten opzichte van een aula die je voor, ja, bijvoorbeeld Nederlands begrafenissen, zit

daar een verschil in?

[16:46] Moet er daar voorziening in zitten?

Hamed Amrino



65
[16:48] Nee, nee, totaal niet. Als je daar twee kleine bidruimtes hebt, je hebt twee
toiletten en een ruimte waar de mensen eventjes kunnen zitten.
[17:01] Het moet allemaal niet heel groot zijn, het kan allemaal heel klein zijn. Dan is
het ruimschoots voldoende.
Zoé Mostajir

[17:08] Nee, oké. Want nu als er een begrafenis plaatsvindt op een islamitische
begraafplaats, is het echt dat de gehele begrafenis zich daar afspeelt? Of gaan mensen

daarvoor momenteel dan naar een moskee?

[17:23] Of hoe doen ze dat nu?

Hamed Amrino

[17:25] Het is allemaal heel sober. Iemand komt overleiden. Die wordt naar een

uitvaartcentrum gebracht. Daar wordt die persoon gewassen. En dat moet je

[17:39] je voorstellen. Dat gebeurt dan allemaal in die 24 uur. Mensen komen gelijk

op een afscheid nemen. Eerst wordt gewassen afscheid nemen.

[17:53] Daarna naar de moskee voor het doden gebed en dan als een en anders dan
mogelijk is dan gaat het gelijk naar de begraafplaats en anders gaat het volgende dag

met met de naar de begraafplaats

[18:05] eenmaal op de begraafplaats zijn de geen rituelen meer het enigste wat dan
gedaan wordt is wacht op de familie en dat de en dat de begraafplek dan wordt er een

jaiets gezegd over die persoon en over de toekomst van de mensen.

[18:24] En dan wordt die persoon begraven en dan gaat men naar huis. Zo zo gaat

het er dan toe.

Zoé Mostajir



66
[18:33] Ja, dat is natuurlijk ook een verschil met een Nederlandse begrafenis dan.
Even kijken hoor. Tk denk dat ik tot nu toe al best wel wat informatie heb.

[18:49] Ik ga natuurlijk nog woensdag. Ben ik nog in Zuid-Laren natuurlijk. En kan

ik het ook met eigen ogen zien. Even kijken. Vindt u het oké dat ik...



67

Bijlage D

Interview transcriptie Joy van Delft, interview afgenomen op 18-11-2024

Joy van Delft

[00:00] OKké, ik ben dus Joy en ik zit in het zuiden van Nederland. Ik kan nog een
uurtje verder afzakken dan Maastricht, maar ik zit zeg maar onderin Brabant. In
Mierlo woon ik en ik werk hoofdzakelijk in Eindhoven. Ik werk als uitvaartverzorger

al meer dan 17 jaar.

[00:20] Hiervoor werkte ik in de financi€le dienstverlening als adviseur. Ik merkte
dat ik betekenis in mijn werk miste. Als dochter van een dominee, wat voor jou dan

ook interessant is, heb ik heel veel gezien

[00:35] als kind. Ik denk dat ik mijn kindertijd anders wel wel zie van de doorsnee

Nederlander. Ik denk ook wel dat ik daarom hierin ben gerold.

[00:49] Ik dacht ik ga of de papo nog doen, want ik hou ook heel erg van kinderen
met kinderen werken. Daar doe ik binnen mijn werk overigens ook heel veel mee. Of

uitvaartverzorger. Uiteindelijk is het dit geworden.

[01:02] Ik krijg vaak van nabestaanden van ja, dit is echt jouw roeping. Dus dat is
wel grappig dat het soms denk ik, oh misschien heb ik iets anders gaan doen. Maar ja,

weet je, ik word hier wel nog steeds heel gelukkig van.

[01:17] Iedere uitvaart is anders, iedere familie. Je zei al, ik wist niet dat iedereen ook
islamitische uitvaarten deed. Nou ja, wij komen van het kleinste appartementje

Zeshoog tot de dikste villa en alles wat ertussen zit.

[01:33] Wij komen bij de humanisten, hindoe-staaners, niet gelovigen, katholieken,

protestanten, pinkster, evangelie, moslim, de Grieks orthodox,



68

[01:45] wij komen echt overal. Wij komen gewoon overal. En dat is meteen ook, ieder

geloof heeft ook nog

[01:58] heel veel stromingen. En dus ik ben natuurlijk een meneer waarop je het zelf
invult. En als mensen afscheid nemen, zeg ik altijd, dan raak je een teefvallaagje
kwijt. Dan zijn ze even heel, dan ben je ergens ook heel, zijn heel erg open voor

verbindingen.

[02:14] Het is ook een hele kostbare periode, waarin je elkaar weer ontmoet en
samen bent. En ja, wat vaak een hele mooie tijd ook uiteindelijk is. Ik vind het heel
mooi dat ik daarin mag meeluisteren en ik kom met een open hart en luister en kijk

wat ik voor ze kan doen. Ik ben moeder ook van twee kinderen,

[02:39] een in 23, zit in Australi€, een backpacker en een van 21 die wel in de vierde
van de PAVO zit.

Zoé Mostajir

[02:46] Oké leuk, toch nog een beetje doorgegeven. Dat is een beetje over mij. Leuk.

Oké, dan ga ik beginnen met de eerste vraag.

[03:01] Even kijken. Welke specifieke islamitische begrafenisvoorschriften moet u in

uw werk

Joy van Delft

[03:11] strikt naleven en welke vormen uitdaging in Nederland? Zelfs die is al per

familie anders die er nu vraagt. Kijk, vanuit de Koran is het belangrijk dat iemand

[03:29] eigenlijk zo snel mogelijk begraven wordt. Dus daarin ga ik als
uitvaartverzorger heel hard aan de slag om alle documenten daarvoor in orde te

krijgen. Als we binnen 36 uur begraven worden, heb ik een verlof nodig van de



69

officier van justitie, een vervroeging. Daar ga ik achter aan. Dat is overigens iets wat

de overheid is bezig met een nieuwe wet op de lijkbezorging.

[03:52] En de vervroeging, dus de tijd waarbinnen iemand begraven mag worden

zonder vervroeging aan te hoeven vragen, die wordt verkort.

[04:04] Datis een van de dingen die in de nieuwe wet van de lijkbezorging zal
veranderen. Dus dat zal waarschijnlijk inhouden dat ik minder vaak een vervroeging,
straks vervroegingsverklaring van de Ossién van justitie nodig heb als ik iemand

binnen

[04:19] 36 iemand begraven. Kijk, islamitische mensen, het belangrijkste is eigenlijk
dat ze snel ook gewassen worden, ritueel gewassen worden, mannen door mannen,
een mannelijk wasteam, vrouwen door een vrouwelijk wasteam. Ik zorg dat er een

ruimte daarvoor

[04:38] komt waar ze dat dan kunnen doen. Sommige ruimtes hebben ze al een
keffen, dus zo'n doek. Vrouwen gaan in vijf doeken, mannen in drie doeken. En

eigenlijk faciliteer ik alleen

[04:50] maar wat er nodig is. Vaak is het alleen maar de ruimte. In uitzonderlijke
gevallen ga ik zelf dan ook op zoek naar zo'n doek. Maar ja, ga ik gewoon meters stof

halen. Ik heb laatst een uiterst van een jong kind gehad, zeven, en hij was islamitisch.

[05:06] En toen heb ik zelf doeken gehaald, maar meestal regelen ze zelf de doeken.
En ik weet ook de lijntjes binnen mijn werkgebied, waar we ook bijvoorbeeld
loskijzen als ze zelf een wasruimte hebben en alle faciliteiten in huis hebben. Dus

soms kies ik er ook voor om iemand rechtstreeks daar naartoe te brengen zodat we



70

[05:24] minder vervoersbewegingen hebben. Zeker als ik weet dat het eigenlijk snel
kan plaatsvinden. En dan gaan we regelen met de begraafplaatsen dat daar een

begraving kan plaatsvinden. Hier in

[05:37] Eindhoven heb je een gemeentelijke begraafplaats met een islamitisch
gedeelte. De gemeente begraven is Eindhoven in Stratum. Maar daar kun je voor 20

jaar grafrechten vastleggen.

[05:52] En daarna is het zolang je blijft betalen.

[05:56] En dus daarmee, zegt de gemeente, is het eeuwig durend.
[06:00] Zolang je betaalt, blijft dat graf in stand.

[06:05] We hebben ook in Nuenen hier een begraafplaats. En dat is eigenlijk een

islamitische gedeelte.

[06:11] Echt een islamitische begraafplaats binnen de begraafplaats die er is, zeg
maar de oude land. Dus denk ik van basis zelfs nog wel dat het een katholieke

begraafplaats is, want het hoort ook wel echt bij de katholieke kerk.

[06:27] Maar het is een heel deel islamitisch en daar zijn eeuwigdurende grafrechten.
Dus we zien ook wel dat vanuit heel veel plekken in onze regio mensen naar die

islamitische plek komen. In Eindhoven,

[06:38] ja het is ook allemaal in Eindhoven weet ik, ligt altijd een graf open, dus
kunnen ze heel snel schakelen. In Nuenen moet ik daar wel meer moeite voor doen.
Als ik later ben dan krijg ik zo'n graf niet meer op tijd open. Dus het is eigenlijk, ja

even bellen en kijken wat ik zo

[06:54] snel mogelijk geregeld kan krijgen. Daar doen we wel echt alles voor, want

we weten hoe belangrijk het is om het zo snel mogelijk te doen. En ze willen het



71

eigenlijk altijd na het middaggebed. Dus we zijn gewoon die ochtend of die avond

soms, als ik zo'n melding binnen krijg, gewoon heel hard aan het werk.

[07:09] Om te kijken of we het bij het middaggebed van de volgende dag voor elkaar
kunnen krijgen. Om begrafenissen te laten plaatsvinden. Vaak ga ik dan ook toch nog
wel in de familie thuis. En dan zit ik met de mannen meestal aan tafel, soms ook wel

met vrouwen.

[07:26] En ik mag daar als vrouw wel bij zijn, maar ik hou ook wel echt afstand. Ze

zijn altijd heel vriendelijk tegen mij, maar ze kunnen ook wel echt dwingend zijn.

[07:39] Vooral aan de telefoon. Maar goed, ik kan geen ijzeren mannen breken. Ik
wil alles proberen maar nou ja. En dan ga ik handtekeningen halen want ik heb dan

natuurlijk ook een getekende

[07:53] grafaanvraag nodig en een verklaring dat ze ons opdracht geven om de
uitvaart uit te voeren. En dan ga ik aan een redelijke rouwauto en regel ik soms nog

dragers en dat is het eigenlijk.

[08:05] Dan uiteindelijk zorg ik dat de overledene in de moskee is en zorg ik dat er
vaak is rond 1 uur dat ik dan de rouwauto daar heb met een mannelijke chauffeur.
Want als een man wil meerijden en ik heb een vrouwelijke chauffeur, dan mag dat

niet.

[08:19] Dat is heel jammer. Soms willen ze natuurlijk ook nog bloemen. Hoeft
eigenlijk niet vanuit het geloof, maar soms willen ze dat toch nog wel. En dan is dat

middaggebed.

[08:31] En dan hebben we de overledene beneden vaak of in een ruimte in de moskee
staan en dan vindt daar nog het overlijdensgebed plaats. Soms is dat in de ruimte

waar het middengebed plaatsvindt en soms ook niet. En als het in die



72

[08:46] andere ruimte is dan mogen de vrouwen daar ook nog wel achter in die
ruimte zijn. Als het in de moskee echt in de gebedsruimte is dan zijn de vrouwen

natuurlijk op de vrouwenplek. En dan gaat de overledene naar de auto.

[09:01] En dat is eigenlijk de plek waarop de vrouwen afscheid nemen. Want die
gaan eigenlijk niet meer naar de begraafplaats. Tegenwoordig zie je ook dat ze er

soms toch wel achteraan rijden. Maar in principe, zeker toen ik...
[09:13] ...jaren geleden, was het eigenlijk dat de vrouwen nooit meegingen.
[09:16] En ik ga nog wel mee, want ik moet papieren naar de begraafplaats.

[09:19] Maar ik houd dan wel heel veel afstand. Ik blijf dan eigenlijk bij de auto en ik
kijk op afstandje of ze begraven zijn. Ze sluipt ook zelf, dus ze zorgen dat de scheppen

klaar liggen. Oké.

[09:30] Dus ze doen, en de overleden blijft meestal, of ja, meestal, ik denk 50-50
inmiddels. De deksel gaat er sowieso af van de kist, want daar maken ze een bepaalde

constructie mee.

[09:43] Heel vaak gaat de overleden ook uit de uitgevaagde kist, dat leggen ze

iemand naar Mecca. En vaak is dat gewoon in de aarde in de doeken.

[09:58] En dan gaan ze zelf, scheppen ze dicht. En uiteindelijk scheppen ze en dan is
er zeg maar een bergje wat er overheen ligt. En dan gaan de mannen gieters halen. En

dan wateren ze daar zo aan dat het echt wel mooi vlat wordt.
[10:11] En ja, ze zijn daar vaak een half uurtje mee bezig.

[10:16] En dan is het eigenlijk klaar. Dat is wat we eigenlijk doen, denk ik.

Zoé Mostajir



73

[10:22] Ja, wel duidelijk inderdaad. En vindt de begrafenis daarvoor altijd dan plaats
in een moskee? Of kan dat dan ook bij bijvoorbeeld een Nederlandse begrafenis in
een uitvaartcentrum zeg maar hebben of? Nee, het is eigenlijk altijd in de moskee en

het is soms buiten.

Joy van Delft

[10:44] Dus gewoon op de begraafplaats. Het voorbeeld wat ik noemde van dat
jongetje was het gebed buiten. Hadden we ook in de kaart staan dat het gebed daar
plaatsvond. Daar waren de vrouwen dan ook bij in dat geval. Maar we hebben
toevallig, ben ik bij de moskee geweest afgelopen vrijdag voor een gesprek met een
Turkse moskee en mijn collega, dat is wel een mooi voorbeeld, die gaf aan dat zij bij

€€1l meneer

[11:09] geweest was op voorbespreking. Die was niet praktiserend moslim, maar hij
was moslim. Hij was met een Nederlandse vrouw getrouwd die zich niet had bekeerd
tot moslima. En hij wilde dus wel het geloof erin brengen. Hij wilde dus ook op de

islamitische wereld begraven worden.

[11:32] Maar hij wou een gewone dienst eerst vooraf. En hij wou ook niet geworstel
worden.

Zoé Mostajir

[11:37] O ja, dan is het een beetje een soort mix.

Joy van Delft

[11:40] Ja, maar ik zag de imam ook kijken. Maar dat is ook het stukje waar ik het
later met mijn collega over had. Ik heb geleerd als kind in het stukje, kijk je kunt in

geloof, wordt heel veel aangepast.



74

[11:58] En ik denk dat je in de katholieke kerk veel meer ziet dat er aanpassingen
plaatsvinden. Je kunt tegenwoordig in Frans Bauer als voorbeeld in de katholieke

kerk luisteren. En je kunt zelf naar binnen begeleiden.

[12:10] En je kunt eigen beddienst hebben waarop je ook nog drie keer een spreker
hebt vanuit de familie. De katholieke kerk en de protestantskerk hebben daar veel
meer aanpassingen in gemaakt. Als de islamitische gemeenschap zou blijven veel

meer trouw aan hun rituelen.

Zoé Mostajir

[12:32] De katholieke kerk heeft een paar rituelen.

Joy van Delft

[12:35] De overleden gaan met hun voeten eerst naar binnen, gaan met hun voeten
eerst naar buiten, wordt gedraaid, er vindt een absoute plaats. Dat zijn een paar
elementen die heel belangrijk zijn en daarnaast heb ik ook in al jaren dat ik werk al

heel veel zien gebeuren

[12:50] in ruimte die er toch wordt gegeven om maar te zorgen dat mensen binnen

hun geloof ook nog persoonlijk afscheid kunnen nemenheid die in die islamitische

[13:10] Koran staat, daar houden ze gewoon heel erg aan vast. En je kunt dus
eigenlijk niet zeggen van, nou, die meneer die wil niet gewassen worden, want of het

is financieel niet, of hij vindt dat niet

[13:24] nodig. Dan kun je eigenlijk niet van een imam verwachten dat hij dan wel dat
gebed bidt.

Zoé Mostajir

[13:29] Of hoe moet hij dat bidden voor een onrein lichaam? Ja.



75
Joy van Delft

[13:32] Maar daar zijn dan ook, en mijn collega stond daar anders in, die zei, ja, zei
ze, ja, ze zei, ik heb een, ik heb onlangs een familie gehad waarin dochters wilden

begeleiden naar

[13:44] het graf, jaren geleden, en die werden door de mannen van de baar
afgehaald, want de mannen deden dat. Ik zeg, ja, ja, dat snap ik. En toch is daar ook

een stukje waarbij ik denk als uitvaartverzorger.

[13:58] We moeten zorgen dat onze rugzak goed vol met kennis zit. Zodat je eigenlijk
de verwachting aan de voorkant goed kunt scheppen. Want daardoor had dat gevoel

nu achteraf dat zij zich weggeduwd voelde.

[14:12] Had misschien voorkomen kunnen worden. Of had je vooraf een gesprek over
aan kunnen gaan met een imam? Want die imams willen ook alles uitleggen. Want
die imam ook zei eens, als ik deze meneer zou spreken, zou ik het uitleggen en wordt

hij gewoon gewassen.

Zoé Mostajir

[14:26] Want hij zou het begrijpen.

Joy van Delft

[14:28] En toen dacht ik, ja zo werkt het, dat snap ik ook. En wij zoeken in de
uitvaartwereld heel erg denk ik naar een persoonlijk afscheid. En dat moet passen.

We willen vooral dat de nabestaanden helemaal blij zijn.

[14:42] Maar binnen de islamitische geloof wordt er van ons iets anders gevraagd als
professioneel. En kun je alsnog een dienst hebben. Ik heb ook altijd een Nederlandse

vrouw met een islamitische man.



76

[14:57] Ze had ook een dochter. Haar zie ik nog ooit. En toen hebben we eerst
gewoon binnen 24 uur hem begraven. En drie dagen later zaten we in de oude met

een foto.

[15:08] En met een hele mooie persoonlijke dienst. En was er gewoon allebei. En

deden we recht aan zijn geloof. En stonden we ook stil bij wie hij voor hen was.

[15:18] Wat voor hun Nederlandse cultuur belangrijk was. Dus die, ja dat is wel een
zoektocht voor ons. En wat je ook ziet, dat zei ik ook tegen de imam. Ik doe het heel
vaak in Eindhoven, regel ik het vaak, dus ik heb veel gezien. Ik heb ook nieuwe
collega's, die moeten we meenemen in wat er allemaal kan. Wat je ziet is dat wij bij de

jonge generatie aan tafel

[15:41] zitten, dat zijn onze opdrachtgevers. Dus wij zitten bij kinderen van al dan
niet strenge islamieten aan tafel, soms misschien niet eens die het zelf niet eens

hebben voorgeleefd en dan zitten hun kinderen en die willen die willen

[15:56] misschien wel een echte islamite uitvallen, maar die weten zelf ook helemaal
niet wat ze dan moeten doen. En die zitten en die zeggen zeg het maar we komen
nooit in de moskee en papa kwam ook nooit in de moskee, regel maar. En als je dan
niet je gebied kent en weet van dit is een turkse moskee's. En uiteindelijk zeggen

imams van het gaat om het geloof, maar eigenlijk wil zo'n

[16:23] Surinaamse familie niet in de Marokkaanse moskee het afscheid. Want dan is
er bij het gemiddeld

Zoé Mostajir

[16:30] gebed zitten daar 90% Marokkanen. Zoals ik in een Surinaamse moskee zit,

dan is het 90% Surinaams. Ja. Ja, nee, duidelijk.



77

[16:46] Ja, wel mooi uitgelegd inderdaad ook zo. Wat denk je ook voor de toekomst,
zeg maar, dat... Nou ja, je vertelde een beetje dat het inderdaad binnen het katholieke
geloof al wel wat veranderd is. En dat er wat meer kan. Dat dat binnen de islam

misschien in Nederland ook wel gaat gebeuren.

[17:04] Ook door die nieuwe generatie. Of vind je dat lastig zo in te schatten?

Joy van Delft

[17:09] Heel lastig in te schatten. Ja, snap ik wel. Ik vind dat heel lastig in te
schatten, want de protestanten waren al veel soepeler, de katholieke gemeenschap

wordt soepeler en ik zie daar zelf in de islamitische uitvaart die ik regel,

[17:24] zie ik daar eigenlijk weinig verschuiving in, in die 17 jaar.

Zoé Mostajir

[17:29] Nee, precies. En dat is ook oké, he?

Joy van Delft

[17:31] Ja. Ik is ook niet aan ons om daar als, dat zei ik ook tegen mijn collega, het is
niet aan ons om daar als uitvaartverzorger of om daar een rol in te, dat is niet onze
rol, we kunnen dingen vragen, maar het is niet onze rol om daar ruimte in te zoeken.
Nee, ik snap het. Als die ruimte ontstaat, dan komt die vanuit de gemeenschap zelf.
Ja. En je ziet natuurlijk wel dat er wel een verschuiving, er vindt wel een verschuiving

plaats, maar

[17:59] dat is de verschuiving dat mensen niet meer allemaal naar het buitenland
terug gaan, maar dat er heel veel mensen hier begraven worden. Bij die moskee waar
ik vrijdag was, of donderdag was is het, daar zei hij dus dat hij nog heel uitvaarten

heeft. Ik denk al 95% van mensen die teruggebracht worden naar Turkije. En hij heeft



78

[18:26] dus ook 95% een Turkse uitvaartondernemer die vooral repatriéringen doet.
Ja precies. En als ik bij een andere moskee in Eindhoven kijk, dan zijn wij als Dela
heel vaak twee andere moskees, omdat dat heel vaak mensen zijn die hier begraven

worden. En die zien van, hey Dela kan dat ook.

[18:41] Dus waarom geen lokale uitvaartondernemer, die imams en de mensen die

daar in bestuur zitten, ja die kennen wij ook.

[18:50] En die weten dat wij dat ook kunnen.

Zoé Mostajir

[18:54] Ja, nou je vertelt natuurlijk de regel dat ze binnen 36 uur moeten begraven

worden toch? Eigenlijk binnen 24, eigenlijk willen ze bij het volgende middaggebed.

Joy van Delft

[19:03] Alleen de Nederlandse wet, de wet van de wijkbezorging, schrijft voor dat

iemand buiten 24 dagen dus naast of na 36 uur en maar binnen de zesde werkdag na

[19:14] overlijden wordt begraven of gecremeerd. Dus waar we in Nederland vaak
een uitstel moeten aanvragen omdat we die zes dagen niet willen, moet ik bij de

islamitische kerk een vervroeging heet dat,

[19:25] aanvragen aan de officier van justitie. Danragen en dan gaat het er om of het

een niet discutabel overlijden is.

[19:40] Kijk, als het een natuurlijke dood is en we hebben een ANB-verklaring van de
arts die het overlijden vaststelt. En die geeft aan of het een natuurlijk overlijden is of

dat het geen natuurlijk overlijden is.

[19:56] En als het natuurlijk is, dan is het natuurlijk het makkelijkst om dan die

vervroeging te krijgen. Want dan is er weinig discussie. Ik heb een keer gehad dat de



79

officier van de justitie later aan de lijn had en dat uiteindelijk die overleden volgens
mij kwam nu uit Limburg. Naar Eindhoven kwamen die papieren en toen was het een

waarschuwing.

[20:11] Toen was er vraagteken of het een natuurlijk overlijden was. Ja, toen was
daar wel een probleem. Want ja, dan is het wel anders natuurlijk. En dan is het een

geluk dat het begraven is want als het dan cremeren is

Zoé Mostajir

[20:24] dan zou het anders zijn. Er zijn er zeg maar daarnaast ook nog andere
praktische obstakels in Nederland zeg maar waar jij dan tegenaan loopt zeg maar of

waar de islamitische gemeenschap

Joy van Delft

[20:38] verder tegenaan loopt? Dat het vaak gemeentelijke begraafplaatsen zijn en
dat die op zondag er niet zijn. Dus dat ze hier op zondag niet begraven. En zij zouden
het liefst als iemand bijvoorbeeld op zaterdagochtend overlijdt, willen ze eigenlijk op

zondag begraven.

[20:52] Maar de gemeente zegt op zondag begraven wij niet. Dus ja, daar gaat het
niet. En daar hebben wij ook wel gesprekken over met de gemeente. Want uiteindelijk
wil je voor de gemeenschap waar ik dan werk, in mijn werkgebied wil ik eigenlijk dat
het wel kan.

Zoé Mostajir

[21:10] Ja.

Joy van Delft



8o

[21:13] Want voor hen is het belangrijk. Maar dat is een praktisch obstakel waar de
gemeenschap tegenaan loopt.

Zoé Mostajir

[21:21] Ja. Want hoe ga jij daar dan mee om? Bijvoorbeeld stel dit gebeurt. En dat
kan inderdaad op de zondag dan niet. Ja, wat dan?

Joy van Delft

[21:34] Dan leg ik het uit dat het op die zondag niet kan. En dan weet ik ook van de

imams.
[21:40] Kijk, de Koran. Die heeft.

[21:44] Koran, ik zeg altijd Koran. De Koran. Die heeft regels. Maar. Kijk, in
coronatijd hebben we daar heel veel mee te maken gehad. Die regels die zijn er. Maar

als het overmacht is.

Zoé Mostajir

[21:58] Dan is het niet erg.

Joy van Delft

[21:59] Als het anders is. Dus in de tijd van corona bijvoorbeeld, waren er mensen

misschien wel drie, vier, vijf weken of langer in een uitvaartcentrum in Schiphol

[22:11] aan het wachten tot ze overgevlogen konden worden. En dan werden ze
natuurlijk heel laat, pas was die uitvaart. En dat geldt eigenlijk ook zo met die zondag
dan niet, want dat is overmacht. Dus dan is het, kijk en zo'n voorbeeld wat ik nu

noem van wassen,



81

[22:28] dat is eigenlijk geen overmacht op het moment dat het gewoon geregeld kan
worden. In coronatijd hadden we, konden mensen niet gewassen worden omdat de

wasteams bang waren om corona te krijgen.

[22:42] Oh ja. Dus was het overmacht en werd zonder rituele wassing begraven

soms. Maar als het overmacht is, dan is het niet erg.

[22:54] En dat kan ik, maar dat voordeel heb ik dat ik mijn ervaring dan mee kan
nemen en dat kan uitleggen. En dan vraag ik nog steeds mijn vragen aan de imam.

Maar ik weet dat dit zo wordt uitgelegd.

[23:07] Want daar is de Koran wel. Ze zijn niet, ze hebben duidelijke regels. Maar als
ik contact heb met een imam of met iemand van de moskee, is er altijd wel heel fijn

uitleg. En is er ook ruimte om daarin, als het echt niet kan, dan is het niet anders.
[23:26] Dan is daar wel ruimte voor overmacht. Ja, oké. Sorry, misschien is het te
veel.

Zoé Mostajir

[23:36] Nee, het is goed hoor. Ik heb natuurlijk veel vragen worden eigenlijk ook al
wel beantwoord. Ik ben even een beetje aan het nadenken ook.

Joy van Delft

[23:44] Doe maar rustig nadenken.

Zoé Mostajir

[23:45] Ja, top. Even kijken. Want ik heb ook een stuk, zeg maar, of een vraag in
mijn scriptie. Wat een beetje over emotionele uitdagingen gaat. Dus dat heeft dan

weer mee te maken.



82

[24:04] Als bepaalde rituelen inderdaad niet kunnen, hoe dan een moslimfamilie
daarop reageert. En dan misschien vooral wat streng gelovigen of oudere mensen, zeg
maar. Komen er echt van die emotionele uitdagingen dan voor? Merkt u dat? Kunt u

dan steun bieden, zeg maar?

[24:22] Of hoe gaan mensen daarmee om?

Joy van Delft

[24:24] Ja, die emotionele uitdagingen zoals ik net noemde, als dingen niet kunnen,
omdat dan vaak dat ze een uitleg krijgen dat het goed is, dan is er echt veel

ruststelling. Dus daarin, die emotionele uitdaging zit er meer aan de voorkant.

[24:36] Tot ze uitleg hebben gehad van eigenlijk iemand vanuit de leiding, zeg maar,
of de imam. Dan is daar, mijn ervaring, geen onrust meer over. Kan wel zo zijn, net

zo'n voorbeeld als wat ik nu noemde van die dochters,

[24:50] die dan aan de baar willen lopen per se. persé en dat dat niet mag ja die
zullen naar uitleg daar nog steeds niet blij mee zijn. Dus dat is een emotionele
uitdaging en dan heb je dus de uitdaging ga ik mijn vader of moeder islamitisch

begraven wat inhoudt dat ik dus of weggeduwd ga worden of niet langs de baarkant

[25:11] staan en hoe kan ik en dan vind ik de uitdaging als uitvaartverzorger zoals ik
jou noemde net Dat je misschien nog een ander afscheid kunt, daarnaast kunt
voorbereiden. Of dat we kunnen denken, maar dat is bij Nederlandse uitvoering niet

anders.

[25:25] Als wensen uitlopen van, als de wensen van de nabestaanden anders zijn dan
de wensen van de overleden. Want daar komt het dan eigenlijk ook op neer. Dat je
kijkt, maar wat kan er dan wel? En welke hele kleine dingetjes kan ik toevoegen,

waardoor het toch troostrijk wordt en dat jij verder kunt.



83

[25:41] Kijk, en emotionele uitbarstingen, die zijn natuurlijk op de moskee, op het
moment dat zo'n auto weggaat en de vrouwen blijven achter en het is een jong

persoon, dan zijn de emotionele uitbarstingen heel groot.

[25:56] Maar dat is ook een stukje cultuur, dat is ook een stukje hoe zij rouwen, hoe
ze elkaar... dan is het ook jammeren, dat snap ik ook. Als jouw kind wordt

weggereden en je mag niet mee. Ja, dat snap ik.

[26:11] Ja, heftig.

Zoé Mostajir

[26:12] Ja. Ja, heel heftig. Dan ben ik nog wel benieuwd naar een stukje inderdaad
historie. Want u zegt het al, 17 jaar inwerkt. En ik vroeg net inderdaad, zit er een
beetje... Dan merkt u dat het verandert. Maar als u dan terugkijkt naar de afgelopen

17 jaar.

[26:30] Zie je daar een bepaald verschil in? Of ontwikkelingen die er plaats hebben
gevonden of is het wel echt een beetje ja eigenlijk in die 17 jaar hetzelfde geweest ik

vind twee dingen veranderd eentje

Joy van Delft

[26:48] is dus die dat we steeds vaker in nederland begraven dus vroeger moesten we
ook wel eens repatriéringen doen dus dat is denk ik veranderd of dat is veranderd
meer begraving in nederland dubbels doen wij al meer als organisatie omdat als
uitvaart in neder Nederland plaatsvinden, dan heb je vaak ook als Nederlandse

uitvaartonderneming ben je daarbij betrokken.

[27:12] Dus wij doen meer islamitische uitvaarten dan 17 jaar geleden. En ik denk
ook aan het verschil, want ik denk wel 17 jaar geleden of tot 10 jaar geleden gingen

vrouwen echt nooit mee naar de begraafplaats.



84

[27:25] En tegenwoordig zit daar toch wel een verschuiving op dat vrouwen mee
gaan op een afstandje dan doen die mannen het nog steeds wel zelf. Maar vrouwen

staan vaak toch wel een randje verder. Zeker als het een Nederlandse vrouw

[27:42] met een Zweedse man is of andersom. Maar ook wel, of als het een jonger
persoon is, vrouwen zijn vaak toch wel op de begraafplaats. Vroeger waren ze echt

niet mee. Dan lieten we ze achter bij de moskee maar tegenwoordig zijn ze

[27:57] vaak toch ook wel mee hebben ze gewoon hun hoofddoek om en dan zijn ze
wel op de begraafplaats en mogen ze uiteindelijk ook afscheid nemen als laatste ja
precies maar de mannen sluiten ja oké even kijken Kkijk jij mijn linkedin of niet nee ja
wel ik had gekeken ja ja precies want er stond dat verhaal op van dat jongetje want er

was ook best wel een islamitische uitvaart

[28:24] en er waren ook heel veel Nederlandse kindjes die daar dus bij stonden. Oh
ja tuurlijk. En toen werd hij dus opeens hij zou eigenlijk in het kistje blijven en hij
werd dan opeens toch uitgehaald in de doeken dus dat was best ook wel die kindjes
stonden daarbij en uiteindelijk merkte ik dus ook, ik ben erbij gaan zitten en we

hebben gewoon gezegd wat we zagen en waarom ze dat doen.

[28:48] En dan zag ik dus ook dat kinderen daar dus ook weer heel natuurlijk mee
omgingen. Dat ze daar eigenlijk dichterbij wilden gaan staan om te kijken wat er
gebeurt. Dus dat was heel mooi dat je dus eigenlijk bij die Nederlandse kinderen zag,
die misschien of nog wel een uitvoert hebben meegemaakt, maar heel Nederlands zeg

maar.

[29:07] Dat ze gewoon nieuwsgierig waren. En dat daar, dat oordeel, wat je op mijn,
ik als ik het deelde met collega's van jeetje hoe heftig. En dat die kinderen, dat is heel

anders.



85

[29:20] Ik voelde dat zelf ook anders omdat ik erbij was en zag wat er gebeurde. Ik
vond het juist heel mooi wat er gebeurde. Dat uiteindelijk als het iets is wat integer is

en puur, dat dat dus dan oké is.

[29:33] Dat je het dan uitlegt en kijkt en je verwondert. En het dus alleen maar mooi
is.

Zoé Mostajir

[29:39] Want als ze in de doeken liggen, zie je dan niks meer? Het gezicht ook niet.
Maar je ziet dan, lijkt me wel, de vormen van het lichaam. Dat zie je natuurlijk wel.

Precies. Ze hebben wel echt door van... En ze zien ook, dan knopen ze dat.

Joy van Delft

[29:52] Het is best strak, hoe die doeken er... Het is niet helemaal... Kijk, wij
gebruiken ook lijkwaardes, want dan nemen wij denk ik weer van de islamitische
cultuur en van de hindoeistaanse cultuur. En dat schrijft vaak iemand ook in doeken

gewikkeld.

[30:05] Maar dan wij wikkelen in doeken en dan vallen we daar gewoon losjes zo
overheen. Bij de islamieten zitten ze veel strakker in die doeken gewikkeld. En boven
zit het echt wel met een stukje los, een stukje cartoon. Ze draaien daar nog. En dan

gaat er nog een stukje

[30:21] toen wordt daar zo geknoopt. Dat moet ook wel. Want als er iemand los in

doeken zou liggen, dan krijg je die ook niet

Zoé Mostajir

[30:27] meer uit de kist. Nee, tuurlijk.

Joy van Delft



86
[30:29] Dus ze pakken dat vast. Bij het voeteind zit zo'n

Zoé Mostajir

[30:31] knubbel, noem ik het dan maar.

Joy van Delft

[30:33] En bij het hoofdeind, waardoor je eigenlijk iemand en dan pakken ze heel
voorzichtig. Ze doen dat met z'n allen. Je denkt jeetje, ze springen ze met z'n allen in
de gaten.

[30:42] Maar

[30:43] je ziet wel e de contouren.

Zoé Mostajir

[30:45] Juist omdat het strak gewikkeld is. Ja, precies. Dus dan zien die kinderen dat
dan natuurlijk ook. Maar wel bijzonder dat ze dan toch gewoon rustig kunnen blijven

met uitleg. Dat vond ik ook. Ja, heel mooi.

[31:00] Even kijken. Ik weet niet of jij iets weet. Het verschil nog verder in
Nederland. Dat is misschien wel leuk om te weten ik ga hier na of ook vandaag hamid

ambrino interviewen en hij is oprichter van de islamitische begraafplaats

[31:28] in zuid-laren zat hier dichtbij dus dan ja dan maak ik een beetje die
vergelijking natuurlijk ook van verschillende delen in nederland en ik ga daar zelf ook
woensdag heen ik ben heel benieuwd maar weet ja weet jij daar iets van of dat per

plek in Nederland verschilt?

[31:44] Of weet je het wel vooral vanuit het zuiden of Brabant?

Joy van Delft



[31:48] Ik heb wel collega's, stel dat je er nog in contact mee zou willen komen. Ik
heb collega's die ook heel veel meer verstand als mij nog hebben. Van islamitische

uitvaarten, omdat het daar veel meer voorkomt.

[32:00] Bij Arnhem zit ook een islamitische begraafplaats, toch?

Zoé Mostajir

[32:03] Ja, klopt.

Joy van Delft

[32:04] Daar heb ik een collega die er heel veel verstand van heeft en ik heb een
collega in rotterdam die ook heel veel er van die ook wel de weleens collega's

waarmee neemt in islamitische uitvaarten en culturen

[32:18] dus daar kan ik je kijk ik heb wil gewoon vanuit mijn ja perspectief en mijn
ervaring meegenomen maar ik heb wel collega's die jou nog verder kunnen brengen

denk ik in rituelen en de kan

Zoé Mostajir

[32:29] dan kan ik jou mee in contact brengen als je zou willen. Ja, nee, dat is wel
oké. Het is juist dat ik vanuit mijn scriptie juist wou kijken naar een niet-Randstad.
Omdat het daar wat vanzelfsprekender is. Bijvoorbeeld Rotterdam, daar wonen

natuurlijk veel meer moslims.

[32:45] Ik vind het heel veel. Precies, mooi om het een beetje te zien vanuit het
zuiden en het noorden. Waar het eigenlijk veel minder is. Ik denk, wat ik tot nu toe

heb gelezen, dat het hier in het noorden eigenlijk nog minder is dan bij jullie.

[32:57] Denk ik ook. Want wij hebben ASML.

Joy van Delft



88
[33:00] Daar is ASML een grote chipfabriek.

Zoé Mostajir

[33:04] Bij Veldhoven. Ja ik heb er wel eens van gehoord.

Joy van Delft

[33:09] Wereldwijd is tegen Veldhoven aan, zit ASML. Een bizar groot bedrijf chips

waar heel de wereld van afhankelijk is.

[33:24] Die maken chipmachines, maken machines die chips kunnen maken. Maar
die hebben dus ook werknemers vanuit heel de wereld. Dus als ik kijk naar de Al

Furqgan moskee bij ons, daar komen 70 nationaliteiten voor het middaggebed.

[33:38] Ja, zo. 70 nationaliteiten. Dus wij hebben in Eindhoven door ASML ook wel

echt een groei in islamitische begraafplaatsen.

[33:50] En die begraafplaats in Nuenen, toen dat begon met eeuwigdurende graven,
was het de keren dat ik daar kwam, was vaak voor de koptische orthodoxe kerk, of
voor de Griekse orthodoxe kerk, Russische orthodoxe kerk. Maar uiteindelijk vonden

dus in coronatijd de islamitische,

[34:09] of de islamieten vonden dus die begraafplaatsen, hé daar kwam het ook
eeuwen gedurend. En uiteindelijk is daar een deel van die begraafplaats voor geschikt

gemaakt. Is misschien ook al mooi om te weten.

[34:21] Uiteindelijk hebben ze daar een wasruimte in gemaakt, toiletten in gemaakt.
Waardoor daar veel makkelijker dus ook islamitische uitvaarten kunnen

plaatsvinden. Maar iedere keer dat ik daar kom liggen er wel heel veel mensen bij.

[34:34] Maar daar zul je ook al horen vanuit die meneer in Laren. Dat zo'n

begraafplaats heeft een heel groot dekkingsgebied.



89
Zoé Mostajir

[34:42] Ja, tuurlijk.

Joy van Delft

[34:44] Ik denk bij jou in Groningen. Ja, weet je hoeveel moslims wonen daar?

Zoé Mostajir

[34:47] Ja, niet veel denk ik. Nee, ik weet het prijs aantal niet. Maar ik denk echt niet
veel. Nee, oké. Ik denk dat ik voor nu nog één vraag eigenlijk heb. Want je vertelde

net dat dat dus die wet op de

[35:03] lijkbezorging, want daar heb ik natuurlijk ook al een beetje verdiept, dat die
er waarschijnlijk mee bezig zijn, toch? Om dat wellicht te gaan aanpassen. Ja, zijn er

nog andere stappen die de overheid en ja, andere betrokkenen zouden kunnen

[35:16] nemen om ja, dit te vergemakkelijken? Dus de islamitische begrafenis

voorschriften, denk je dat ja, nog andere dingen zijn? Fijn he, want dit is vaak

Joy van Delft

[35:26] de grootste struggle. Ja. Dat je die vermoeving moet krijgen.. Ja en dat je dus
op het moment dat het gemeentelijke begraafplaatsen zijn, net als in Eindhoven waar

wij ook zo'n multiculturele,

[35:39] ja multicultuur niet zoals in Rotterdam, maar daar zit ik even een
verschuiving in, zou het fijnst als gemeentelijke begraafplaatsen ook gewoon
bereikbaar zijn op een zondag. Ja. Het is eigenlijk niet meer van deze tijd dat dat niet

zo is. Nee precies. En voor de rest doen ze het zelf in de moskee.

[35:57] Dus eigenlijk hebben we weinig van anderen nodig. Alleen dus het verlof en

dat graf op een zondag.



90
Zoé Mostajir

[36:03] Ja, duidelijk. Even nog voor mijn duidelijkheid. Want die aanvraag dat het
voor zo snel mogelijk. Maar dat moet gewoon altijd eigenlijk. Moet jij dat altijd doen

voor elk islamitisch persoon zeg maar of ja heb je net

[36:27] geluk maar ja komt zeker vaker voordat het wel nodig is of komt vaak voor
als iemand bijvoorbeeld

Joy van Delft

[36:34] vannacht om 12 uur overlijdt dan gaat vandaag die uitgaat niet meer
plaatsvinden nee dan is

Zoé Mostajir

[36:39] je morgen naar middag gebed dan heb ik niet nodig nee oké maar dan moet
je echt heel snel schakelen dan ben je dan staat ja wat dan eigenlijk zou ik bijna
denken je werkt bij

Joy van Delft

[36:50] de 24 uur gewoon wat moet allemaal ja maar ja goed bekijk die op die of
investitie de te gaan we goed zo te schrijven ja oké werkt er werkt prive er liep heel

erg door elkaar de probeer

[37:03] als organisatie ook wel dat de en dat gaan we ons op te schakelen ja met de
officier van justitie de gaan we gewoon een berichtje sturen aan de officier van

justitie. En als ze daarna willen kijken.

Zoé Mostajir

[37:16] Kijk, en die officieren van justitie weten hoe belangrijk het is.

Joy van Delft



91
[37:17] Ja, oké. En die weten dat het in...

[37:19] Kijk, voor geloof is ook het enige waar ze eigenlijk makkelijk een uitzondering

voor maken.

[37:23] Bij de islam is het binnen 36 uur. En bij de hindoe-staan is het eerder de as
ophalen. Omdat ze die, als de stand van de sterren goed is, willen gaan uitstrooien
over het water. En op het moment dat geloof een reden is, dan is een officier vaak, als

er geen vraagtekens zijn, soepel.

[37:43] Alleen we moeten gewoon wachten. Dus ja, als uitvaartverzorger is het nog
best even spannend.

Zoé Mostajir

[37:46] Ja, begrijp ik.

Joy van Delft

[37:48] En ik denk net als in Rotterdam, mijn collega's in Rotterdam, daar zijn die
lijntjes denk ik veel korter. Met zo'n officier van justitie, omdat die denk ik iedere dag

wel vervroegingen hebben. Maar voor ons is het toch iets minder frequent.

[38:04] Ik doe meer Nederlandse uitvaart, regel als islamitische uitvaart. Veel meer.

Zoé Mostajir

[38:08] Ja, precies. Nou, super. Ik vind het echt heel interessant. En heel leuk om te

horen ook. Ik denk eigenlijk dat ik het voor nu hier zo bij wil laten.



92
Bijlage E

Observatie workshop rituele dodenwassing door stichting BIBIN
Datum: 20 november 2024

Tijd: 14:00 — 16:00 uur

Locatie: islamitische begraafplaats Riyad Al Jannah, Zuidlaren

Aanwezigen: vrijwilligers van stichting BIBIN, studenten en docent van de

Rijksuniversiteit Groningen

Algemene sfeer en uitvoering

De workshop werd gekenmerkt door een diep respectvolle en serene sfeer. De
uitvoerders (vrijwilligers van stichting BIBIN) gingen uiterst zorgvuldig om met de
procedure, waarbij eerbied voor de overledene duidelijk centraal stond. De
aanwezigen toonden zich bewust van de religieuze dimensie van de rituelen. Er werd
een pop gebruikt die diende als de overledene, deze pop werd gebruikt gedurende

workshop.

1. Rituele Wassing (Dodenwassing)

De rituele wassing is een essentieel onderdeel van de islamitische begrafenisrituelen.
Het wordt uitgevoerd met grote zorg, eerbied en respect voor de overledene en

volgens strikte religieuze richtlijnen.

e Gescheidenheid van geslacht:
o Vrouwen wassen vrouwen; mannen wassen mannen.
o In uitzonderlijke situaties, bijvoorbeeld bij afwezigheid van directe
familie, kunnen naaste verwanten van het andere geslacht de wassing

uitvoeren, mits dit gebeurt met een doek als barriere.



93

e Awrah bedekking:

o Tijdens de wassing blijven de intieme delen bedekt met een doek: bij
vrouwen van de hals tot de enkels; bij mannen van de navel tot de
knieén.

o De intieme delen worden niet bekeken en altijd met een washandje
gereinigd.

e Stapsgewijze wassing:

1. Voorbereiding:
= Het lichaam wordt op een verhoogd oppervlak gelegd en bedekt
met een doek.
= Nagels worden geknipt en lichaamsbeharing eventueel
geschoren.
2. Reiniging van het gehele lichaam:
= Het lichaam wordt gewassen met water tot het volledig schoon is.
= Speciale aandacht wordt besteed aan de intieme delen (voor- en
achterkant), die met een washandje worden schoongemaakt
zonder direct contact.
= Het bovenlichaam wordt gemasseerd om eventueel aanwezige
gassen te laten ontsnappen.
3. Gebruik van water:
=  Water wordt gegoten met behulp van een douchekop of emmers.
Indien fysiek contact onmogelijk is vanwege ernstige
verwondingen, wordt zandsteen gebruikt, omdat het wassen in

dat geval niet verplicht is.

e Kleine wassing:



94

o Deze reiniging is vergelijkbaar met de voorbereiding op het gebed:
= Handen (3x), mond (3x), neus (3x), gezicht (3x), armen tot
ellebogen (3x), hoofd, oren en enkels (elk 3x).
o Grote wassing:

o Uitgevoerd met drie emmers:

1. Water.
2. Water gemengd met sidr (een natuurlijk schuimmiddel).

3. Water gemengd met kamfer (voor conservering en geur).

o Hetlichaam wordt eerst aan de rechterzijde gewassen en vervolgens
aan de linkerzijde, driemaal per zijde.
o Na afloop wordt het lichaam drooggedept en opnieuw bedekt met een

schone doek.

2. Inwikkeling

Na de wassing wordt de overledene ingewikkeld in een speciaal gewaad, de "kefin,"

om hem of haar voor te bereiden op de begrafenis.

e Materiaal en eenvoud:
o De kefin is gemaakt van 100% katoen, altijd wit en zonder versieringen,
om gelijkheid tussen rijk en arm te benadrukken.
e Lagen van de kefin:
o Mannen: Drie lagen stof.
o Vrouwen: Vijf lagen of meer om lichaamsvormen te bedekken.

o Inwikkelprocedure:



95

1. Hetlichaam wordt bedekt met lagen stof, waarbij de rechterzijde eerst

wordt gewikkeld, gevolgd door de linkerzijde.

2. Musk wordt aangebracht om het lichaam een aangename geur te geven.

3. Touwen met drie knopen worden om de gewaden gebonden ter hoogte

van het hoofd, de taille en de voeten.

4. De knopen worden aan de linkerzijde geplaatst, zodat deze eenvoudig

losgemaakt kunnen worden bij de begrafenis.

3. Dodengebed

Na de wassing en inwikkeling wordt het dodengebed uitgevoerd. Dit gebed is bedoeld

om vergiffenis te vragen voor de overledene en zegeningen af te smeken voor alle

levenden en overledenen.

o Locatie en opstelling:

o Het gebed wordt meestal in de moskee gehouden.

o Deimam staat vooraan, gevolgd door mannen en daarachter vrouwen.

Soms bidden vrouwen apart.

e Structuur van het gebed:

o Het dodengebed omvat vier smeekbedes (takbirs):

1.

2.

e Houding:

De openingsverzen van de Koran.

Zegeningen voor de profeet Mohammed en Ibrahim.

Een smeekbede voor de overledene, waarin om vergiffenis en een
plaats in het paradijs wordt gevraagd.

Een smeekbede voor alle levenden en overledenen.



96

o Het gebed wordt staand uitgevoerd en de handen worden geheven bij
elke takbir.
o Bij mannen staat de imam ter hoogte van het hoofd, bij vrouwen in het

midden van het lichaam.

4. Begrafenis

De begrafenis vindt plaats volgens duidelijke voorschriften om respect te tonen voor

de overledene en de islamitische traditie te volgen.

o Transport en plaatsing:
o Hetlichaam wordt in een kist vervoerd, maar zonder Kkist in de grond
begraven.
o In het graf wordt het lichaam op de rechterzijde gelegd, met het gezicht
naar Mekka gericht.

e Procedure:

1. Naaste familieleden tillen het lichaam in het graf.

2. Touwen worden losgemaakt en betonnen platen of stenen worden
boven het lichaam geplaatst.

3. Elk familielid gooit zand op de platen, een handeling die belangrijk is

voor het rouwproces.

e Sobere grafmarkering:
o Het graf is eenvoudig en bestaat uit een bult zand.
o Alleen een naamplaatje met geboortedatum en sterfdatum wordt

geplaatst.



97

o Bloemen zijn niet toegestaan, maar mos wordt soms geplant als

onderhoudsvriendelijke bedekking.

5. Aanvullende Informatie

Tijdspanne:
o De begrafenis vindt idealiter binnen 24 uur na het overlijden plaats. Dit

voorkomt ontbinding en maakt de wassing gemakkelijker.

Verwijdering van voorwerpen:
o Voorwerpen zoals kunstgebitten, sieraden en andere niet-lichaamseigen

materialen worden verwijderd.

Eer en respect:
o Alle handelingen worden in stilte uitgevoerd en wat er tijdens de

wassing gebeurt, blijft vertrouwelijk.

Gelijkwaardigheid:
o De eenvoud van het graf en de gebruikte materialen onderstrepen de

gelijkheid van alle mensen in de dood.



	Inleiding
	Probleemanalyse
	Onderzoeksvraag en deelvragen

	Hoofdstuk 1: Benadering, bronnen en methoden
	1.1 Benadering
	1.2 Bronnen
	1.3 Methoden
	1.3.1 Literatuuronderzoek
	1.3.2 Diepte-interviews
	1.3.3 Participerende observatie


	Hoofdstuk 2: Islamitische begrafenissen en de politiek van verbondenheid
	2.1 De ontwikkeling van islamitische studies in Nederland
	2.2 Burgerschap en begrafenisrituelen
	2.3 Doodlandschappen, identiteit en integratie in de publieke ruimte
	2.4 Moslim-tegenpublieken en publieken van verzet

	Hoofdstuk 3: Hoe hebben historische ontwikkelingen rondom moslims en de institutionalisering van de islam in Nederland invloed gehad op het naleven van islamitische begrafenisvoorschriften?
	3.1 De komst en institutionalisering van de islam in Nederland
	3.2 Islamitisch begraven in Nederland
	3.3 Islamitische begraafplaatsen in Nederland

	Hoofdstuk 4: Wat zijn de specifieke islamitische begrafenisvoorschriften die relevant zijn voor moslims in Nederland?
	4.1 De dood binnen de islam
	4.2 Islamitische uitvaartrituelen
	4.3 Van ritueel naar praktijk: parciperende observatie
	4.3.1 De rituele dodenwassing
	4.3.2. Het dodengebed
	4.3.3. Het begraven van de overledene


	Hoofdstuk 5: Welke uitdagingen ervaren moslims in Nederland bij het naleven van islamitische begrafenisvoorschriften?
	5.1 De impact van Nederlandse wet- en regelgeving op islamitische begrafenissen in Nederland
	5.2 Eeuwigdurende grafrust in Nederland
	5.3 Begraven binnen 24 uur in Nederland

	Hoofdstuk 6: Welke strategieën gebruiken moslims in Drenthe om uitdagingen bij het naleven van islamitische begrafenisvoorschriften te overwinnen?
	6.1 Uitdagingen bij islamitische begrafenisrituelen in een migratiecontext
	6.2 Stichting BIBIN
	6.3 Stichting Islamitische Begrafeniswezen (IBW) en het College van Doodgravers
	6.4 Coöperatie DELA

	Conclusie
	Bibliografie
	Bijlage A
	Bijlage B
	Bijlage C
	Bijlage D
	Bijlage E
	1. Rituele Wassing (Dodenwassing)
	2. Inwikkeling
	3. Dodengebed
	4. Begrafenis
	5. Aanvullende Informatie


