
 

 

Islamitische Begrafenisrituelen in Drenthe: Behoud van Traditie in een 

Nederlandse Context 

 

 

(Islamitische begraafplaats Riyad Al Jannah te Zuidlaren, foto: Zoë Mostajir) 

 

Bachelor Scriptie  

Bachelor Religiewetenschappen  

Zoë Mostajir 

S4151801 

Datum: 19-02-2025 

Woorden: 10696 

Hoofdbegeleider: Prof. Dr. M. (Mònica) Colominas Aparicio 

Tweede beoordelaar: Dr. K.M. (Kiki) Santing 



 2 

Inhoudsopgave  

 

Inleiding ...............................................................................................................................................................5 

Probleemanalyse.........................................................................................................................................5 

Onderzoeksvraag en deelvragen ..........................................................................................................7 

Hoofdstuk 1: Benadering, bronnen en methoden .............................................................................11 

1.1 Benadering ............................................................................................................................................11 

1.2 Bronnen ..................................................................................................................................................13 

1.3 Methoden ...............................................................................................................................................14 

1.3.1 Literatuuronderzoek .................................................................................................................14 

1.3.2 Diepte-interviews .......................................................................................................................14 

1.3.3 Participerende observatie ......................................................................................................16 

Hoofdstuk 2: Islamitische begrafenissen en de politiek van verbondenheid ........................18 

2.1 De ontwikkeling van islamitische studies in Nederland ...................................................18 

2.2 Burgerschap en begrafenisrituelen ...........................................................................................19 

2.3 Doodlandschappen, identiteit en integratie in de publieke ruimte .............................19 

2.4 Moslim-tegenpublieken en publieken van verzet.................................................................20 

Hoofdstuk 3: Hoe hebben historische ontwikkelingen rondom moslims en de 

institutionalisering van de islam in Nederland invloed gehad op het naleven van 

islamitische begrafenisvoorschriften? ..................................................................................................22 

3.1 De komst en institutionalisering van de islam in Nederland ..........................................22 

3.2 Islamitisch begraven in Nederland ............................................................................................23 



 3 

3.3 Islamitische begraafplaatsen in Nederland ...........................................................................24 

Hoofdstuk 4: Wat zijn de specifieke islamitische begrafenisvoorschriften die relevant 

zijn voor moslims in Nederland? .............................................................................................................26 

4.1 De dood binnen de islam .................................................................................................................26 

4.2 Islamitische uitvaartrituelen .......................................................................................................27 

4.3 Van ritueel naar praktijk: parciperende observatie ..........................................................28 

4.3.1 De rituele dodenwassing .........................................................................................................29 

4.3.2. Het dodengebed ........................................................................................................................31 

4.3.3. Het begraven van de overledene ........................................................................................32 

Hoofdstuk 5: Welke uitdagingen ervaren moslims in Nederland bij het naleven van 

islamitische begrafenisvoorschriften? ..................................................................................................36 

5.1 De impact van Nederlandse wet- en regelgeving op islamitische begrafenissen in 

Nederland .....................................................................................................................................................36 

5.2 Eeuwigdurende grafrust in Nederland ....................................................................................36 

5.3 Begraven binnen 24 uur in Nederland .....................................................................................39 

Hoofdstuk 6: Welke strategieën gebruiken moslims in Drenthe om uitdagingen bij het 

naleven van islamitische begrafenisvoorschriften te overwinnen?...........................................42 

6.1 Uitdagingen bij islamitische begrafenisrituelen in een migratiecontext ..................42 

6.2 Stichting BIBIN...................................................................................................................................43 

6.3 Stichting Islamitische Begrafeniswezen (IBW) en het College van Doodgravers .44 

6.4 Coöperatie DELA................................................................................................................................45 

Conclusie ...........................................................................................................................................................48 

Bibliografie .......................................................................................................................................................50 

Bijlage A .............................................................................................................................................................53 



 4 

Bijlage B .............................................................................................................................................................54 

Bijlage C..............................................................................................................................................................55 

Bijlage D .............................................................................................................................................................67 

Bijlage E .............................................................................................................................................................92 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 5 

Inleiding 

“Vrede zij met jullie, bewoners van deze verblijfplaats, de gelovigen en de 

moslims. Met Allah’s wil zullen wij jullie vergezellen. Moge Allah genade hebben op de 

eerste van ons en de laatste van ons. Wij vragen Allah om ons en jullie kracht te 

schenken.” – Smeekbede bij grafbezoek (Islamitische begraafplaats Riyad Al Jannah 

te Zuidlaren, 2024) 

Bovenstaand citaat is een islamitische smeekbede (du’a) die traditioneel wordt 

uitgesproken bij het bezoeken van een begraafplaats. Dit citaat wordt weergegeven op 

een bord op islamitische begraafplaats Riyad Al Jannah in Zuidlaren.  

Probleemanalyse 

Volgens Vellenga et al. (2009) arriveerden in de jaren zestig de eerste 

gastarbeiders uit Turkije en Marokko in Nederland. Aanvankelijk werd gedacht dat 

hun verblijf van korte duur zou zijn, maar vanaf de jaren zeventig kozen veel 

arbeidsmigranten ervoor om zich permanent te vestigen. Dit leidde tot de 

institutionalisering van de islam in Nederland (Vellenga et al., 2009, p. 14-15). 

Kadrouch-Outmany (2020) stelt dat de zichtbaarheid van de islam in 

Nederland niet alleen tot uiting komt in moskeeën, scholen en maatschappelijke 

organisaties in het straatbeeld, maar ook in de omgang met levensrituelen zoals 

sterfte. Terwijl de eerste generatie Turkse en Marokkaanse gastarbeiders vaak de 

voorkeur gaf aan een uitvaart in het land van herkomst, kiest de tweede generatie er 

steeds vaker voor om in Nederland begraven te worden (Kadrouch-Outmany, 2020, 

p. 6). Als gevolg hiervan bestaan er al tientallen jaren islamitische gedeeltes op 

openbare begraafplaatsen in Nederland, en in 2007 werd in de gemeente Almere de 

eerste islamitische begraafplaats van het land geopend (Kadrouch-Outmany, 2012-

2013, p. 112). 



 6 

Waar er voor 2020 nog weinig behoefte was aan islamitische begraafplaatsen 

in Nederland, omdat de meeste moslims in Nederland begraven wouden worden in 

het land van herkomst, kwam daar in 2020 verandering in toen de coronapandemie 

uitbrak zegt Hamed Amrino van stichting BIBIN op 18 november 2024 in een 

interview met mij. Er kwam meer noodzaak om islamitische begraafplaatsen in 

Nederland te realiseren, aangezien het repatriëren van overledenen ten tijde van de 

coronapandemie moeizamer verliep dan voorheen, bijvoorbeeld door zorgen over 

infectiegevaar. Met de toename van moslims die in Nederland begraven willen 

worden, kwam er een grotere vraag naar grond om islamitische begraafplaatsen te 

realiseren. Echter is er in Nederland een tekort aan grond om deze islamitische 

begraafplaatsen te realiseren. Het tekort aan grond is niet de enige uitdaging waar 

moslims in Nederland tegenaanlopen wanneer zij in Nederland begraven willen 

worden. Echter, hebben moslims in Nederland in de loop der jaren ook successen 

behaald rond islamitische begrafenissen in Nederland. Een daarvan is de komst van 

de islamitische begraafplaats Riyad al Jannah in Zuidlaren (H. Amrino, interview, 18 

november 2024). De islamitische begraafplaats Riyad al Jannah in Zuidlaren is een 

succes omdat het inspeelt op de groeiende behoefte aan islamitische begraafplaatsen 

in Nederland, vooral sinds de coronapandemie. Het biedt eeuwigdurende grafrust, 

voldoet aan islamitische voorschriften en toont succesvolle samenwerking tussen 

moslimgemeenschappen en lokale overheden. Bovendien dient het als voorbeeld voor 

andere regio’s en draagt het bij aan het behoud van religieuze identiteit binnen de 

Nederlandse samenleving. 

In recente jaren is er steeds meer aandacht gekomen voor de uitdagingen en 

strategieën rond islamitische begrafenissen in Europa, niet alleen in academische en 

maatschappelijke discussies zoals hierboven genoemd, maar ook in de populaire 



 7 

cultuur. Een opvallend voorbeeld hiervan is de Belgische televisieserie Grond, 

geregisseerd door El Arbi et al. (2021). Deze serie richt zich op de complexe relatie 

tussen traditie, religieuze voorschriften en praktische belemmeringen bij het naleven 

van islamitische begrafenisrituelen. De serie weerspiegelt daarmee de spanningen die 

ook in Nederland herkenbaar zijn, zoals de impact van bureaucratische regels, het 

tekort aan grond voor eeuwigdurende grafrust en de verschuiving in voorkeur van 

generaties (El Arbi et al., 2021). 

Deze kwesties sluiten direct aan bij de onderzoeksvraag: Hoe ervaren en gaan 

moslims in Drenthe om met islamitische begrafenisvoorschriften binnen de 

Nederlandse context? Net als in Grond worden moslims in Drenthe geconfronteerd 

met praktische en wettelijke belemmeringen bij het naleven van islamitische 

begrafenisrituelen. De uitdaging om eeuwigdurende grafrust te garanderen, de 

interactie met gemeentelijke regelgeving en de veranderende voorkeuren binnen de 

gemeenschap maken deel uit van een bredere dynamiek die ook in andere Europese 

landen zichtbaar is. Door deze thematiek te verbinden aan de casus Drenthe, biedt dit 

onderzoek inzicht in hoe moslims lokaal omgaan met deze vraagstukken en welke 

strategieën zij hanteren om islamitische begrafenissen binnen de Nederlandse 

context mogelijk te maken. 

Onderzoeksvraag en deelvragen  

Onderzoeksvraag: 

Hoe ervaren en gaan moslims in Drenthe om met islamitische 

begrafenisvoorschriften binnen de Nederlandse context? 

Deelvragen:  



 8 

- Hoe hebben historische ontwikkelingen rondom moslims en de 

institutionalisering van de islam in Nederland invloed gehad op het naleven 

van islamitische begrafenisvoorschriften? 

- Wat zijn de specifieke islamitische begrafenisvoorschriften die relevant zijn 

voor moslims in Nederland?  

- Welke uitdagingen ervaren moslims in Nederland bij het naleven van 

islamitische begrafenisvoorschriften? 

- Welke strategieën gebruiken moslims in Drenthe om uitdagingen bij het 

naleven van islamitische begrafenisvoorschriften te overwinnen? 

Het voorgestelde onderzoek heeft als doel diepgaand inzicht te verkrijgen in hoe 

moslims in de provincie Drenthe omgaan met de interactie tussen islamitische 

begrafenisvoorschriften en de Nederlandse wet- en regelgeving. Hierbij worden de 

wettelijke en praktische uitdagingen onderzocht waarmee moslims geconfronteerd 

worden, evenals de strategieën die de moslimgemeenschap heeft ontwikkeld om deze 

uitdagingen te overwinnen.  

Het onderwerp van dit onderzoek is relevant omdat het een actueel 

maatschappelijk en beleidsmatig vraagstuk betreft. Het raakt aan bredere thema’s 

zoals religieuze vrijheden, integratie, en de wisselwerking tussen islamitische 

begrafenisvoorschriften en de Nederlandse wet- en regelgeving. Door de specifieke 

casus van Drenthe te bestuderen, wordt inzicht verkregen in hoe lokale 

gemeenschappen omgaan met deze ontwikkelingen en welke strategieën worden 

ingezet om islamitische begrafenissen mogelijk te maken. 

De casus van de islamitische begraafplaats Riyad al Jannah in Zuidlaren is een 

voorbeeld van een succesvol initiatief binnen dit bredere vraagstuk. De oprichting 



 9 

van deze begraafplaats toont aan hoe de moslimgemeenschap in Drenthe samen met 

lokale instanties oplossingen heeft gevonden om te voldoen aan islamitische 

begrafenisvoorschriften. Dit initiatief laat niet alleen zien dat er draagvlak is voor 

islamitische begraafplaatsen in Nederland, maar ook hoe verschillende 

belanghebbenden, religieuze gemeenschappen, gemeentelijke overheden en de 

bredere samenleving, gezamenlijk een weg vinden in de erkenning en facilitering van 

islamitische begrafenispraktijken. Deze casus biedt inzicht in hoe religieuze en 

maatschappelijke behoeften in balans worden gebracht binnen de Nederlandse 

context. Daarnaast kan het voorbeeld van Drenthe andere regio’s inspireren en 

handvatten bieden voor het ontwikkelen van beleid rondom islamitische 

begraafplaatsen elders in Nederland. Daarmee draagt dit onderzoek bij aan een beter 

begrip van de manier waarop moslims in Nederland hun religieuze identiteit 

vormgeven in relatie tot maatschappelijke en wettelijke structuren. 

Het onderzoek richt zich op verschillende kennismatige doelen. Allereerst wordt 

gekeken naar de connectie tussen islamitische begrafenissen en de politiek van 

verbondenheid en naar de historische ontwikkelingen en de institutionalisering van 

de islam in Nederland. Daarnaast worden de specifieke islamitische 

begrafenisvoorschriften in kaart gebracht. Ook worden de uitdagingen die moslims 

ervaren bij het naleven van islamitische begrafenisvoorschriften in Nederland 

blootgelegd. Tot slot worden de strategieën en oplossingen gedocumenteerd die 

moslims hanteren om deze uitdagingen te navigeren en wordt er, concluderend, 

antwoord gegeven op de onderzoeksvraag.  

Het onderzoek levert naar verwachting nieuwe kennis op over de relatie tussen 

religieuze voorschriften en wetgeving, specifiek gericht op islamitische 

begrafenisrituelen in Nederland. Het biedt inzicht in de praktische uitdagingen, maar 



 10 

ook wordt er gekeken naar de strategieën die worden gebruikt om deze uitdagingen te 

overwinnen.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 11 

Hoofdstuk 1: Benadering, bronnen en methoden 

In dit hoofdstuk wordt de theoretische basis van het onderzoek uiteengezet. 

Het biedt een gedetailleerde toelichting op de academische invalshoeken en de 

kwalitatieve aanpak die is gekozen om de onderzoeksvraag diepgaand te 

onderzoeken. De methoden die aan bod komen, omvatten literatuuronderzoek, 

diepte-interviews en observaties, die gezamenlijk zorgen voor een compleet en 

genuanceerd inzicht in het thema. Daarnaast wordt besproken hoe de geselecteerde 

bronnen bijdragen aan een theoretisch en praktisch begrip van islamitische 

begrafenisrituelen in de Nederlandse context. Tot slot wordt expliciet ingegaan op de 

rechtvaardiging van de gekozen benadering, waarbij deze wordt afgezet tegen 

mogelijke alternatieven. Dit hoofdstuk legt zo de fundamenten voor een 

methodologisch onderbouwd en valide onderzoek.  

1.1 Benadering 

De drijfveer voor dit onderzoek is de interactie tussen religieuze voorschriften 

en seculiere wetgeving rondom islamitische begrafenissen. Dit vraagstuk raakt direct 

aan bredere concepten zoals participatie in de publieke sfeer en de politiek van erbij 

horen. Islamitische begrafenisrituelen vormen niet alleen een religieuze praktijk, 

maar ook een manier waarop moslims hun aanwezigheid en betrokkenheid binnen de 

Nederlandse samenleving zichtbaar maken. Door persoonlijke ervaringen te 

combineren met academische inzichten worden de uitdagingen en 

oplossingsstrategieën binnen moslimgemeenschappen geanalyseerd, met aandacht 

voor de manier waarop deze gemeenschappen participeren in de samenleving en de 

publieke ruimte. Hierbij wordt het theoretische kader van participerende cultuur in 

de samenleving en de publieke sfeer betrokken, om te begrijpen hoe moslims actief 

bijdragen aan het vormgeven van hun religieuze en sociale ruimte binnen een 



 12 

seculiere context. Het verweven van deze theoretische inzichten met empirische 

gegevens resulteert in een genuanceerd beeld waarin praktijk, wetgeving en 

maatschappelijke participatie samenkomen. 

De gekozen kwalitatieve benadering is geschikt omdat deze diepgaand inzicht 

verschaft in de subjectieve betekenissen en persoonlijke ervaringen rondom 

islamitische begrafenisrituelen, wat met kwantitatieve methoden niet volledig kan 

worden bereikt. Deze keuze wordt gerechtvaardigd door het doel diepgaande 

inzichten te verkrijgen in de subjectieve betekenissen die aan deze rituelen worden 

toegekend, wat minder goed bereikbaar is met kwantitatieve methoden. Dit komt 

doordat kwalitatieve methoden, zoals diepte-interviews en observaties, beter in staat 

zijn complexe persoonlijke perspectieven, emotionele ervaringen en culturele 

betekenissen te verkennen, die zich niet eenvoudig laten kwantificeren of in 

numerieke gegevens kunnen worden weergegeven, aldus Hennink et al. (2020). 

Wetenschappelijke literatuur benadrukt het belang van kwalitatieve methoden bij het 

bestuderen van cultureel en religieus gedrag, aangezien deze methoden beter 

aansluiten bij het exploreren van betekenissen en ervaringen (Hennink et al., 2020, 

p. 33).  

De benadering maakt gebruik van methodische triangulatie om de 

betrouwbaarheid van de bevindingen te versterken, waarbij literatuuronderzoek, 

diepte-interviews en observaties worden gecombineerd. Literatuuronderzoek biedt 

historische, religieuze en wettelijke contexten die inzicht geven in de achtergrond van 

de rituelen (Hennink et al., 2020, p. 33). Diepte-interviews met betrokkenen 

onthullen persoonlijke ervaringen en perspectieven (Hennink et al., 2020, p. 116), 

terwijl observaties directe voorbeelden verschaffen van de naleving van rituelen 

binnen een seculiere samenleving (Hennink et al., 2020, p. 170). Deze gelaagde 



 13 

aanpak is gekozen boven alternatieven, zoals uitsluitend kwantitatieve methoden, 

omdat deze niet alleen rijke, gedetailleerde gegevens genereert, maar ook in staat is 

om de nuances en contexten van persoonlijke en culturele ervaringen bloot te leggen. 

Door methodische triangulatie, waaronder literatuuronderzoek, diepte-interviews en 

observaties, verschaft deze aanpak een allesomvattend perspectief dat verder gaat 

dan de meer simplistische trends en patronen die vaak het resultaat zijn van 

kwantitatief onderzoek.  

1.2 Bronnen 

De bronnen die in dit onderzoek worden gebruikt, zijn zorgvuldig geselecteerd 

om de islamitische begrafenisrituelen binnen de Nederlandse context te analyseren. 

Deze bronnen bieden een multidimensionaal inzicht en ondersteunen zowel 

theoretische als praktijkgerichte benaderingen. Wetenschappelijke literatuur vormt 

de basis voor een historisch en theoretisch kader. Daarnaast spelen wettelijke en 

beleidsdocumenten, zoals de Wet op de lijkbezorging (Wet op de lijkbezorging, 2022, 

Artikel 17) en de richtlijnen van de Vereniging van Nederlandse Gemeenten 

(Vereniging van Nederlandse Gemeenten, z.d.) een sleutelrol bij het verkennen van 

de wettelijke beperkingen die invloed uitoefenen op islamitische begrafenissen. Deze 

bronnen verduidelijken de institutionele en wettelijke context waarin de rituelen 

worden uitgevoerd. 

Diepte-interviews en observaties, vullen deze bronnen aan. Diepte-interviews 

geven inzicht in persoonlijke ervaringen en standpunten die niet uit de literatuur te 

halen zijn, terwijl observaties directe toegang bieden tot de uitvoering van rituelen. 

Deze empirische gegevens maken het mogelijk om een brug te slaan tussen 

theoretische inzichten en de praktijk, wat essentieel is om een genuanceerd antwoord 



 14 

op de onderzoeksvraag te formuleren. Door triangulatie van literatuuronderzoek, 

diepte-interviews en observaties, wordt de betrouwbaarheid van de bevindingen 

versterkt, waarbij de combinatie van deze bronnen een rijk en volledig beeld schetst 

van de uitdagingen en strategieën rondom islamitische begrafenisrituelen in 

Nederland. 

1.3 Methoden 

1.3.1 Literatuuronderzoek  

Literatuuronderzoek vormt een fundament voor het begrijpen van historische, 

wettelijke, en sociale kaders aldus Hennink et al. (2020). De keuze voor deze 

methode is gebaseerd op de noodzaak om bestaande wetenschappelijke theorieën en 

concepten te verkennen. Kadrouch-Outmany (2012-2013) biedt inzicht in de 

wettelijke spanningen rond eeuwigdurende grafrust, terwijl Dessing (2001) 

praktische en sociale dimensies van islamitische rituelen bespreekt. Door deze 

bronnen te analyseren, wordt het mogelijk om nieuwe bevindingen te 

contextualiseren en verbanden te leggen tussen historische en hedendaagse trends in 

Drenthe. Daarnaast helpt literatuuronderzoek kernconcepten zoals ‘islamitische 

begrafenisvoorschriften’ helder af te bakenen, wat de theoretische verankering van 

het onderzoek versterkt (Hennink et al., 2020, p. 33). 

1.3.2 Diepte-interviews  

Diepte-interviews zijn gekozen om rijke, persoonlijke perspectieven te 

verzamelen die niet uit literatuur zijn af te leiden. Deze methode biedt inzicht in 

emotionele, praktische en religieuze ervaringen van moslims die hun 

geloofspraktijken in Nederland proberen te behouden (Hennink et al., 2020, p. 116). 



 15 

Interviews vullen theoretische inzichten aan met concrete voorbeelden: waar 

literatuur zoals die van Kadrouch-Outmany (2012-2013) de beperkingen van 

grafrechten beschrijft, tonen interviews strategieën die moslims ontwikkelen om met 

deze barrières om te gaan. De keuze voor interviews wordt ondersteund door 

Hennink et al. (2020), die benadrukken dat kwalitatieve interviews onmisbaar zijn 

voor het verkennen van subjectieve ervaringen binnen een specifieke culturele 

context.  

Voor dit onderzoek is er gekozen om Hamed Amrino, van stichting BIBIN, en 

Joy van Delft, uitvaartverzorger bij DELA te interviewen. Beide geïnterviewden 

hebben expliciet toestemming gegeven voor het publiceren van hun namen in deze 

scriptie. Deze toestemming is vooraf mondeling verkregen en vastgelegd. Zij zijn 

geïnterviewd omdat ze beiden relevante expertise en perspectieven bieden binnen het 

onderzoek. Hamed Amrino heeft als oprichter van islamitische begraafplaats Riyad Al 

Jannah in Zuidlaren diepgaande kennis over de uitdagingen en strategieën rond het 

realiseren van islamitische begrafenissen in een Nederlandse context. Zijn 

persoonlijke ervaringen en betrokkenheid bij de islamitische gemeenschap maken 

hem een waardevolle bron voor inzicht in hoe moslims omgaan met religieuze 

begrafenisvoorschriften. Joy van Delft van DELA voegt hier een professioneel 

perspectief aan toe. Haar ervaring als uitvaartverzorger, inclusief het organiseren van 

islamitische uitvaarten, biedt inzicht in de praktische aspecten en samenwerking met 

gemeenschappen. Dit duo van perspectieven, vanuit een gemeenschapsgerichte 

stichting en een professionele organisatie, zorgt voor een compleet beeld van de 

dynamiek tussen religieuze voorschriften en seculiere wetgeving rondom islamitische 

begrafenisrituelen. 



 16 

1.3.3 Participerende observatie  

Observatie maakt het mogelijk om directe gedragingen en rituelen te 

bestuderen, wat een waardevolle dimensie toevoegt die via andere methoden niet 

volledig kan worden vastgelegd (Hennink et al., 2020, p. 170). De keuze voor deze 

methode is gerechtvaardigd door de visuele gegevens die observatie oplevert. Een 

observatie van een islamitische begraafplaats in Zuidlaren onthulde bijvoorbeeld hoe 

vrijwilligers van stichting BIBIN religieuze voorschriften uitvoeren. Dit soort 

inzichten verheldert dynamieken die niet vaak in woorden worden uitgedrukt. 

Observatie is met name geschikt voor het vastleggen van praktische aanpassingen en 

culturele nuances, zoals beschreven door Hennink et al. (2020), en draagt zo bij aan 

een meer genuanceerd begrip van rituele naleving in een migratiecontext.  

Voor dit onderzoek is gekozen om een workshop van vrijwilligers van stichting 

BIBIN op de islamitische begraafplaats Riyad Al Jannah in Zuidlaren te observeren. 

Op deze islamitische begraafplaats worden Marokkaanse moslims begraven. Deze 

observatie bood een kans om islamitische begrafenisrituelen, zoals de rituele 

dodenwassing, het dodengebed en de begrafenis, in een praktische context te 

bestuderen. Riyad Al Jannah vormt een belangrijke locatie waar religieuze 

voorschriften en de Nederlandse context samenkomen. De workshop gaf niet alleen 

inzicht in hoe deze voorschriften in de praktijk worden uitgevoerd, maar ook hoe 

vrijwilligers kennis en vaardigheden overdragen aan de bredere gemeenschap. Dit 

draagt bij aan het behoud van religieuze tradities en aanpassingen binnen een 

seculiere omgeving. Door deze observatie te combineren met literatuuronderzoek en 

interviews werd een genuanceerd en compleet beeld verkregen van de uitdagingen en 

strategieën die moslims hanteren bij islamitische begrafenisrituelen in Nederland. 



 17 

In dit hoofdstuk zijn de benaderingen, bronnen en methoden van het 

onderzoek uiteengezet. Eerst werd het vraagstuk toegelicht, dat zich richt op de 

interactie tussen religieuze voorschriften en seculiere wetgeving rondom islamitische 

begrafenissen. Vervolgens is de kwalitatieve benadering toegelicht, met een focus op 

methodische triangulatie via literatuuronderzoek, diepte-interviews en observaties. 

Dit biedt een diepgaand inzicht in de persoonlijke ervaringen en culturele 

betekenissen die met islamitische begrafenisrituelen samenhangen. De gebruikte 

bronnen, waaronder wetenschappelijke literatuur, wettelijke documenten en 

empirische gegevens, zijn zorgvuldig geselecteerd om zowel de theoretische als de 

praktische context van het onderzoek te verkennen. De methoden om deze bronnen 

te bestuderen zijn expliciet gerechtvaardigd, waarbij de gekozen aanpak is vergeleken 

met mogelijke alternatieven, zoals kwantitatief onderzoek. De belangrijkste uitkomst 

is dat de gecombineerde toepassing van literatuuronderzoek, interviews en 

observaties niet alleen een compleet inzicht verschaft, maar ook de complexiteit van 

het onderwerp blootlegt. Deze aanpak maakt het mogelijk om zowel de historische, 

wettelijke als persoonlijke dimensies van islamitische begrafenisrituelen in Drenthe 

te begrijpen en te analyseren. Hiermee is een solide basis gelegd voor de verdere 

uitwerking van de onderzoeksvraag. 

 

 

 

 

 



 18 

Hoofdstuk 2: Islamitische begrafenissen en de politiek van 

verbondenheid  

“De begrafenis is een manier waarop de aanwezigheid van moslims in 

Noordwest-Europa wordt gevestigd. Plaatsbepaling, verbondenheid en 

identiteitsvorming zijn nauw verweven met dood en rouw” (House et al., 2023, p. 

1400). 

In dit hoofdstuk wordt de relatie tussen islamitische begrafenissen en de 

politiek van verbondenheid onderzocht. Islamitische begrafenisrituelen zijn niet 

alleen religieuze handelingen, maar spelen ook een belangrijke rol in bredere 

maatschappelijke en politieke vraagstukken. Ze raken aan thema’s zoals burgerschap, 

identiteit en de positie van moslims in de publieke ruimte. Door deze thema’s te 

verkennen, biedt dit hoofdstuk inzicht in hoe islamitische begrafenisrituelen niet 

alleen een manier zijn om religieuze voorschriften na te leven, maar ook een middel 

vormen waarmee moslims hun plaats in de samenleving opeisen en onderhandelen 

over erkenning en verbondenheid binnen de Nederlandse context. 

2.1 De ontwikkeling van islamitische studies in Nederland  

Volgens Berger (2014) hebben islamitische studies zich in Nederland over de 

jaren heen ontwikkeld tot een erkend wetenschappelijk vakgebied. Vanaf de jaren 

tachtig van de vorige eeuw verschoof de aandacht van onderzoekers steeds meer naar 

de geloofsovertuigingen en religieuze praktijken van moslimmigranten in Nederland. 

Aanvankelijk lag de focus op de islam als geheel en de wijze waarop moslims in 

Nederland hun geloof uitoefenden. In de jaren negentig van de vorige eeuw ontstond 

een sterke traditie van antropologisch en etnografisch onderzoek, waarbij de nadruk 

lag op hoe moslims hun religie beleven en welke rol hun religieuze identiteit speelt. 

Rond de eeuwwisseling kwam de integratie van moslims centraal te staan in 



 19 

maatschappelijke en politieke debatten. Dit stimuleerde academisch onderzoek naar 

kernvragen zoals: wie zijn de moslims in Nederland, wat zijn hun wensen en welke 

betekenis heeft de islam in hun dagelijks leven? De nadruk op de praktische beleving 

van de islam groeide, waardoor studies verschenen over uiteenlopende thema’s zoals 

islamitische begrafenissen (Berger, 2014, p. 177) 

2.2 Burgerschap en begrafenisrituelen  

Een van de thema’s die binnen deze academische studies steeds meer aandacht 

kregen, is de manier waarop islamitische begrafenisrituelen zich verhouden tot 

burgerschap en wettelijke regelgeving. Volgens Haapajärvi et al. (2020) gebruiken 

staten wetgeving als een manier om de samenleving te structureren en het 

lidmaatschap binnen een nationale gemeenschap te reguleren. Dit geldt niet alleen 

voor het verkrijgen van staatsburgerschap, maar ook voor het recht op een begrafenis 

volgens religieuze tradities. Binnen dit kader zijn islamitische begrafenissen niet 

alleen religieuze praktijken, maar ook een manier waarop moslims hun aanwezigheid 

in de samenleving claimen en onderhandelen over hun plek binnen de Nederlandse 

wettelijke en sociale context. (Haapajärvi et al., 2020, p. 57-58) 

2.3 Doodlandschappen, identiteit en integratie in de publieke ruimte 

De vraag hoe islamitische begrafenispraktijken zich verhouden tot burgerschap 

raakt ook aan bredere vraagstukken over de fysieke en symbolische inrichting van de 

samenleving. Volgens House et al. (2023) zijn begraafplaatsen niet slechts plekken 

voor de doden, maar ook ruimtelijke weergaven van sociale structuren, integratie en 

identiteit. De manier waarop islamitische begraafplaatsen worden vormgegeven en 

erkend binnen de Nederlandse context weerspiegelt de spanning tussen inclusie en 

segregatie. Enerzijds bieden islamitische secties op begraafplaatsen ruimte voor 



 20 

religieuze diversiteit, anderzijds kan deze afzondering leiden tot een gevoel van 

uitsluiting. Onderzoek naar islamitische begrafenissen in verschillende Europese 

steden toont aan dat deze dynamiek voortdurend in ontwikkeling is, waarbij wet- en 

regelgeving zich soms aanpast aan de veranderende behoeften van 

migrantengemeenschappen (House et al., 2023, p. 139). 

2.4 Moslim-tegenpublieken en publieken van verzet 

Volgens Soliman (2019) is de spanning tussen inclusie en afzondering binnen 

islamitische begrafenisculturen onderdeel van een bredere dynamiek waarin moslims 

alternatieve ruimten creëren om hun religieuze en culturele identiteit te uiten. Dit 

geldt niet alleen voor de dood, maar ook voor het dagelijks leven, waarin moslims 

nieuwe vormen van zichtbaarheid en verzet ontwikkelen tegen dominante seculiere 

discoursen. De aanwezigheid van islamitische begraafplaatsen en de vraag naar 

religieus geïnspireerde begrafenisrituelen kunnen daarom worden gezien als een 

vorm van sociaal en politiek verzet. Net zoals moslims alternatieve netwerken en 

gemeenschappen opbouwen in reactie op stigmatisering, vormen islamitische 

begrafenispraktijken een symbolische en praktische arena waarin de verhouding 

tussen religie en publieke ruimte zichtbaar wordt. (Soliman, 2019, p. 47)  

Er kan geconcludeerd worden dat islamitische begrafenisrituelen niet alleen 

religieuze handelingen zijn, maar ook een maatschappelijke en politieke dimensie 

hebben. Ze raken aan kwesties van burgerschap, identiteit en publieke zichtbaarheid. 

Begraafplaatsen functioneren als symbolische ruimten waarin de spanning tussen 

integratie en segregatie zichtbaar wordt. Daarnaast vormen islamitische 

begrafenispraktijken een manier waarop moslims hun plaats in de samenleving 

opeisen en onderhandelen over erkenning. Samengevat tonen deze rituelen de 



 21 

wisselwerking tussen religieuze voorschriften, seculiere wetgeving en 

maatschappelijke acceptatie. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 22 

Hoofdstuk 3: Hoe hebben historische ontwikkelingen rondom moslims 

en de institutionalisering van de islam in Nederland invloed gehad op het 

naleven van islamitische begrafenisvoorschriften? 

Dit hoofdstuk beschrijft hoe historische ontwikkelingen en de 

institutionalisering van de islam in Nederland van invloed zijn geweest op het 

naleven van islamitische begrafenisvoorschriften. Eerst wordt de komst van moslims 

naar Nederland besproken, gevolgd door de geleidelijke institutionalisering van hun 

religie door middel van gebedshuizen, scholen en andere voorzieningen. Daarna 

wordt ingegaan op de evolutie van islamitische begrafenispraktijken, inclusief de 

verschuiving van voorkeur voor begraving in het herkomstland naar een toenemende 

vraag naar begraving in Nederland. Tot slot komt de oprichting van islamitische 

begraafplaatsen aan bod, met aandacht voor de impact ervan op het naleven van 

religieuze voorschriften zoals eeuwigdurende grafrust. 

3.1 De komst en institutionalisering van de islam in Nederland 

Vellenga et al. (2009) beschrijven in hun boek Mist in de polder: zicht op 

ontwikkelingen omtrent de islam in Nederland dat in de jaren zestig van de vorige 

eeuw de eerste gastarbeiders uit Turkije en Marokko naar Nederland kwamen. Deze 

gastarbeiders veronderstelden dat ze hier slechts tijdelijk zouden verblijven en 

hadden daarom in het begin nog geen voornemens om de islam hier permanent te 

vestigen. Vanaf het midden van de jaren zeventig kwam hier verandering in. De 

oriëntatie veranderde en veel arbeidsmigranten besloten hier permanent te blijven, 

waardoor de islam in Nederland werd geïnstitutionaliseerd. Moskeeën werden 

opgericht en er ontstonden verschillende islamitische organisaties (Vellenga et al., 

2009, p. 14-15).   



 23 

Moslims hebben zich op vele manieren geïnstitutionaliseerd in Nederland 

volgens Buijs & Rath (2006). Ze hebben organisaties opgericht variërend van 

moskeeën, halal-slagers en scholen tot begraafplaatsen. Daarnaast hebben zij zich 

ingezet voor de aanstelling van islamitische geestelijke verzorgers in onder andere 

ziekenhuizen en gevangenissen (Buijs & Rath, 2006, p. 15).  

Volgens Shadid en Van Koningsveld (2008, p. 49) organiseerden moslims in 

Nederland zich in eerste instantie rondom gemeenschappen die verbonden waren 

aan een gebedsruimte of moskee. Deze gebedsruimten en moskeeën hadden als 

voornaamste doel om in de behoefte aan religieuze bijeenkomsten te voorzien. 

Tegelijkertijd bracht de oprichting van dergelijke ruimtes een vraag met zich mee 

naar plekken waar sociale activiteiten konden worden georganiseerd, gebaseerd op 

een gedeelde religieuze identiteit. Het proces van institutionalisering van de islam 

begon dan ook met deze twee vormen van activiteiten: religieuze bijeenkomsten en 

sociale evenementen (Shadid & Van Koningsveld, 2008, p. 51-52). 

Daarnaast kwam daar later nog een andere activiteit bij, namelijk het bieden 

van basis godsdienstonderwijs aan kinderen. Volgens Shadid en Van Koningsveld 

(2008) werd de eerste islamitische basisschool in Nederland, de Al Ghazalischool in 

Rotterdam, opgericht. Tussen 1989 en 1992 nam het aantal islamitische basisscholen 

jaarlijks toe met zes tot zeven nieuwe scholen. In 1993 was dit aantal gestegen tot 29. 

Hoewel het totale aantal scholen na 1993 stabiel bleef, bleef het aantal leerlingen 

jaarlijks toenemen met meer dan vijfhonderd (Shadid & Van Koningsveld, 2008, p. 

242). 

3.2 Islamitisch begraven in Nederland 

Kadrouch-Outmany (2020) beschrijft in een door haar geschreven artikel, 

Islamitisch begraven in Nederland ten tijde van Covid-19, dat de zichtbare islam in 



 24 

Nederland niet alleen duidelijk te zien is in het straatbeeld, met moskeeën, scholen en 

maatschappelijke organisaties, maar ook in het omgaan met levenslooprituelen. Een 

relevant voorbeeld hiervan is de opzet van islamitische gebieden op algemene 

begraafplaatsen. De eerste generatie Turkse en Marokkaanse gastarbeiders had de 

wens om terug te keren naar hun land van oorsprong om daar te worden begraven. 

Voor hen was de voornaamste reden om een begraafplaats daar te kiezen het gevoel 

dat ze emotioneel niet tot Nederland behoorden. Dit bleek ook te gelden voor de 

tweede generatie. Echter is er sinds 2020 veel veranderd, de tweede generatie kiest 

steeds vaker voor een uitvaart in Nederland. In Marokkaans- en Turks-Nederlandse 

gezinnen vonden er nauwelijks gesprekken plaats over de wensen met betrekking tot 

begraven. In de afgelopen jaren is er echter geleidelijk een verandering in gekomen. 

Thuis voeren zij de discussie aan en uiten ze openlijk hun wens om, in tegenstelling 

tot hun ouders en grootouders, in Nederland begraven te worden (Kadrouch-

Outmany, 2020, p.6-7).  

3.3 Islamitische begraafplaatsen in Nederland  

In Nederland zijn islamitische terreinen op openbare begraafplaatsen al 

tientallen jaren aanwezig, beschrijft Kadrouch-Outmany (2014). De eerste van deze 

islamitische terreinen is in 1932 gebouwd en ligt op de begraafplaats Kerkhoflaan in 

de gemeente Den Haag (Kadrouch-Outmany, 2014, p. 94). Hoewel islamitische 

terreinen op openbare begraafplaatsen sinds 1932 een onderdeel zijn van het 

Nederlandse landschap, is de oprichting van een volledig islamitische begraafplaats 

een belangrijke vooruitgang voor de islamitische gemeenschap. Het biedt onder 

andere een praktische oplossing voor het naleven van religieuze 

begrafenisvoorschriften, zoals eeuwigdurende grafrust.  



 25 

Volgens Kadrouch-Outmany (2012-2013) werd in 2007 werd de eerste 

islamitische begraafplaats in de gemeente Almere opgericht door moslims, vooral 

afkomstig uit Suriname. Zij slaagden erin een perceel aan te schaffen naast de huidige 

openbare begraafplaats en creëerden een privé-islamitische begraafplaats met een 

eigen toegang en eigen regels en richtlijnen. Op de islamitische begraafplaats is het 

toegestaan om te graven voor een onbeperkte periode, wat zeldzaam is door de 

beperkte ruimte in Nederland (Kadrouch-Outmany, 2012-2013, p. 112).  

Er kan geconcludeerd worden dat de historische ontwikkelingen rondom 

moslims in Nederland en de institutionalisering van de islam een grote invloed 

hebben gehad op het naleven van islamitische begrafenisvoorschriften. Waar de 

eerste generaties moslims aanvankelijk de intentie hadden om na hun overlijden te 

worden begraven in hun land van herkomst, is er in de loop der jaren een 

verschuiving opgetreden naar een grotere bereidheid om in Nederland begraven te 

worden. Deze verandering is mede mogelijk gemaakt door de groei van islamitische 

instellingen, zoals moskeeën, scholen en maatschappelijke organisaties, die 

bijdroegen aan de verankering van islamitische tradities in Nederland. 

Daarnaast speelde de oprichting van islamitische begraafplaatsen een cruciale 

rol in het naleven van religieuze voorschriften, zoals eeuwigdurende grafrust. Waar 

islamitische percelen op openbare begraafplaatsen al langer bestonden, betekende de 

oprichting van volledig islamitische begraafplaatsen, zoals die in Almere, een 

belangrijke vooruitgang. Dit maakte het mogelijk om islamitische 

begrafenisvoorschriften beter te waarborgen en illustreert hoe de islam zich steeds 

verder heeft geïnstitutionaliseerd binnen de Nederlandse samenleving. 

 



 26 

Hoofdstuk 4: Wat zijn de specifieke islamitische begrafenisvoorschriften 

die relevant zijn voor moslims in Nederland? 

Dit hoofdstuk behandelt de islamitische begrafenisvoorschriften die relevant 

zijn voor moslims in Nederland. Het begint met een toelichting op de islamitische 

opvattingen over de dood en sterven, waarbij de rol van religieuze bronnen zoals de 

Koran, Hadith, en de fiqh wordt besproken. Vervolgens worden de belangrijkste 

uitvaartrituelen uiteengezet, waaronder de rituele dodenwassing, het inwikkelen van 

de overledene in een lijkwade, het dodengebed, en de begrafenis. Tot slot wordt 

ingegaan op de praktische uitvoering van deze rituelen aan de hand van een 

observatie van een workshop georganiseerd door stichting BIBIN. Dit hoofdstuk biedt 

zo een overzicht van zowel de voorschriften als de toepassing ervan binnen de 

Nederlandse context.  

4.1 De dood binnen de islam 

In haar proefschrift Muslims Ritualising Death in the Netherlands: Death 

rites in a small town context stelt Venhorst (2013) dat islamitische bronnen, zoals de 

fiqh en richtlijnen van lokale imams, praktische handvatten bieden voor de omgang 

met het overlijden van een familielid of medemoslim. Dit omvat rituelen zoals het 

wassen van de overledene. Daarnaast bieden de Koran en de Hadith via hun verhalen 

een spiritueel perspectief op de dood. Dit helpt nabestaanden en toekomstige 

overledenen om sterven en dood te begrijpen. Hoewel deze bronnen universele 

principes bevatten die voor alle moslims gelden, leidt hun toepassing in specifieke 

contexten tot een grote diversiteit aan praktijken. Venhorst (2013) benadrukt dat de 

invulling van religieuze voorschriften vaak varieert afhankelijk van lokale tradities en 

sociale omstandigheden. Het uitvoeren van islamitische rituelen is immers altijd 



 27 

verweven met gemeenschappelijke en cultureel bepaalde interpretaties (Venhorst, 

2013, p. 113). 

4.2 Islamitische uitvaartrituelen 

In hoofdstuk 5 van het boek Rituals of Birth, Circumcision, Marriage, and 

Death among Muslims in the Netherlands, geschreven door Dessing (2001), 

onderzoekt de auteur elke fase van het ritueel van de dood onder moslims in 

Nederland. Te beginnen met de rituele wassing. De rituele wassing biedt de 

overledene de mogelijkheid om God te ontmoeten in een toestand van reinheid, en 

kan daarom worden vergeleken met de wassing die wordt gedaan ter voorbereiding 

op het dagelijkse gebed. De rituele wassing van de overledene dient uitgevoerd te 

worden door een moslim die op de hoogte is van de juiste stappen. In wezen is het 

alleen toegestaan dat mannen het lichaam van een overleden man wassen, terwijl dat 

van een vrouw uitsluitend door vrouwen kan worden gedaan, met uitzondering van 

echtgenoten (Dessing, 2001, p. 145). 

Na de rituele wassing wordt de overledene ingewikkeld in een lijkwade, aldus 

Dessing (2001). Het volledige lichaam, inclusief het hoofd, wordt bedekt met doeken 

voordat het in het graf wordt neergelegd. In de meeste situaties worden standaard 

witte katoenen doeken toegepast, zowel voor mannen als voor vrouwen. Deze 

voorkeur voor eenvoudig materiaal, ongeacht de positie van de persoon, staat 

symbool voor de gelijkheid van iedereen voor God. Er is een voorkeur voor een 

ongelijk aantal wikkels, doorgaans drie doeken voor mannen en vijf voor vrouwen. Er 

worden vijf doeken voor vrouwen gebruikt omdat dit hun rondingen beter bedekt 

(Dessing, 2001, p. 149-150).  

Het dodengebed voor de overledene is een andere collectieve plicht van de 

moslimgemeenschap, beschrijft Dessing (2001). In tegenstelling tot het dagelijkse 



 28 

gebed wordt het dodengebed staand verricht. De basiselementen zijn het uitspreken 

van de intentieverklaring voor de uitvoering, de vier takbirs (een kerncomponent van 

vele islamitische gebeden, waaronder het dodenbeged. De takbir verwijst naar het 

uitspreken van de woorden Allahu Akbar (Allah is de Grootste)), een gebed voor de 

overledene en tot slot de taslim. De taslim maakt ook deel uit van het dagelijkse 

gebed en bestaat uit het uitspreken van Salam alaykum wa rahmatullah (Alstublieft 

zij met u en de barmhartigheid van God). Alle deelnemers aan het dodengebed 

richten deze woorden met hun hoofd eerst naar rechts en dan naar links (Dessing, 

2001, p. 153).  

Afsluitend wordt de overledene begraven, zegt Dessing (2001). Om te 

voorkomen dat er aarde op het lichaam valt, wordt de nis, en volgens sommige 

autoriteiten ook de geul, afgesloten, bij voorkeur met zongedroogde stenen, en 

worden de openingen tussen de stenen dichtgesmeerd. Het lijk wordt op zijn 

rechterzijde in de nis gelegd, met het gezicht naar de kibla, en de knopen van de 

lijkwade worden losgemaakt. Vervolgens wordt het graf opgevuld met aarde zodat het 

een hoop vormt ongeveer zo groot als de bult van een kameel (Dessing, 2001, p. 162-

163).  

4.3 Van ritueel naar praktijk: parciperende observatie  

Op 20 november 2025 observeerde ik een workshop die werd georganiseerd 

door vrijwilligers van stichting BIBIN op islamitische begraafplaats Riyad Al Jannah 

in Zuidlaren. Op deze islamitische begraafplaats worden Marokkaanse moslims 

begraven. De workshop, die werd georganiseerd door de vrijwilligers van stichting 

BIBIN, bood een gedetailleerde demonstratie van de rituele wassing en het 

inwikkelen van de overledene, evenals een uitleg over het dodengebed en de 

praktische uitvoering van de begrafenis. Deze bijeenkomst had als doel studenten van 



 29 

de Rijksuniversiteit Groningen kennis te laten maken met de islamitische 

begrafenisrituelen, gebeden, en de manier waarop moslims hun overledenen 

verzorgen en begraven, inclusief een toelichting op de geschiedenis en het belang van 

de islamitische begraafplaats Riyad Al Jannah in Zuidlaren. Tijdens de workshop 

waren studenten en hun docent aanwezig, samen met de vrijwilligers van stichting 

BIBIN, die hun kennis deelden. De presentatie werd verzorgd door twee vrijwilligers 

die gebruik maakten van specifieke materialen die door Stichting Moeder en Dochter 

beschikbaar waren gesteld. Een opvallend element van de demonstratie was het 

gebruik van een pop om de rituele wassing te visualiseren. De deelnemers kregen ook 

de mogelijkheid om de reinigingsmiddelen te ruiken die gebruikt worden bij het 

wassen van een overledene, wat de ervaring tastbaarder en realistischer maakte. In 

paragraaf 4.3.1 t/m 4.3.3 beschrijf ik de drie onderdelen, namelijk de rituele 

dodenwassing, het dodengebed en het begraven van de overledene, die uitgebreid 

uitgelegd zijn door de vrijwilligers van stichting BIBIN.  

4.3.1 De rituele dodenwassing  

De rituele dodenwassing wordt altijd uitgevoerd door mensen van hetzelfde 

geslacht als de overledene, mannen wassen mannen, vrouwen wassen vrouwen, met 

uitzondering van echtgenoten. Vaak gebeurt het in de beslotenheid van een huiselijke 

omgeving. Alles wat tijdens de wassing gebeurt, blijft strikt vertrouwelijk, een intiem 

moment dat zowel de overledene als de familie beschermt. Het proces begint met het 

verwijderen van de kleding van de overledene. Dit gebeurt uiterst voorzichtig, de 

kleding wordt aan de zijkanten uitgeknipt om onnodige beweging van het lichaam te 

voorkomen. Een doek, die de awrah bedekt, bij vrouwen van de hals tot de enkels en 

bij mannen van de navel tot de knieën, blijft te allen tijde liggen. Deze doek zorgt 



 30 

ervoor dat de intieme delen van het lichaam niet zichtbaar zijn. Zelfs tijdens de 

wassing wordt er niet naar deze gebieden gekeken.  

De dodenwassing verloopt in een nauwgezet patroon, dat begint met een 

volledige reiniging van het lichaam. Eerst worden de nagels van de overledene 

geknipt en, indien nodig, wordt het lichaam geschoren. De intieme delen worden 

vervolgens gereinigd met een washandje. Schoon water wordt gebruikt om het 

lichaam verder te reinigen, vaak met behulp van een douchekop of emmers water. 

Tijdens het proces wordt het bovenlichaam van de overledene lichtjes omhooggetild 

om de buik te masseren, zodat opgehoopte gassen kunnen ontsnappen. Wanneer een 

volledige wassing vanwege ernstige verwondingen of verminking niet mogelijk is, 

wordt een symbolische reiniging uitgevoerd met een zandsteen. Dit ritueel, zonder 

fysiek contact met het lichaam, vervangt de traditionele wassing. Personen die in 

zulke omstandigheden sterven, worden soms als martelaar beschouwd, waarvoor een 

volledige wassing niet vereist is volgens de islamitische traditie. 

 Na deze eerste reiniging volgt de kleine wassing, vergelijkbaar met de wassing 

die moslims verrichten voor hun dagelijkse gebeden. Deze begint met het wassen van 

de handen, driemaal achter elkaar, gevolgd door het reinigen van mond en neus. Dit 

gebeurt uiterst voorzichtig, vaak met watjes, om te voorkomen dat er water in het 

lichaam komt. Daarna worden gezicht, armen, hoofd, oren en enkels gereinigd, steeds 

volgens een vast patroon en in drievoud.  

Het afsluitende deel van de dodenwassing is de grote wassing, waarin het hele 

lichaam grondig wordt gereinigd. Hierbij worden drie emmers water gebruikt: de 

eerste met schoon water, de tweede met water gemengd met sidr (een natuurlijk 

reinigingsmiddel) en de derde met water gemengd met kamfer (dit heeft onder 

andere een frisse geur). Het lichaam wordt eerst aan de rechterkant gereinigd en 



 31 

daarna aan de linkerkant, waarbij de voor- en achterkant zorgvuldig worden 

behandeld. Gedurende dit proces blijven de intieme delen bedekt. 

 Na de grote wassing wordt het lichaam voorzichtig drooggedept en in witte 

katoenen doeken gewikkeld. Voor mannen zijn dit drie lagen, terwijl vrouwen meestal 

vijf lagen krijgen om de rondingen te bedekken. Deze eenvoud symboliseert 

gelijkheid in de dood, arm of rijk, iedereen wordt op dezelfde manier voorbereid. De 

doeken worden vastgebonden met drie katoenen touwen, die met drie knopen aan de 

linkerkant van het lichaam worden bevestigd. Wanneer de overledene in het graf 

wordt gelegd, worden deze knopen losgemaakt.  

Het ritueel eindigt met een intiem moment voor de naaste familie. Het gezicht 

van de overledene wordt zichtbaar gemaakt, zodat zij nog een laatste keer afscheid 

kunnen nemen.  

4.3.2. Het dodengebed  

Na de rituele wassing en het inwikkelen van de overledene is het moment 

aangebroken voor het dodengebed, een essentieel en plechtig onderdeel van de 

islamitische uitvaart. Dit gebed, uitgevoerd in de moskee en geleid door de imam, 

dient om vergiffenis voor de overledene te vragen en om hen een plaats in het 

paradijs toe te wensen. Het is een bijzonder spiritueel moment dat de verbondenheid 

tussen de aanwezigen en de overledene benadrukt. De imam neemt plaats vooraan in 

de gebedsruimte om het dodengebed te leiden. Achter hem stellen de mannen zich in 

rijen op, terwijl de vrouwen daarachter staan, of zich op een aparte plek in de moskee 

bevinden. Het gebed wordt staand uitgevoerd, wat het onderscheidt van andere 

gebeden in de islam, die vaak knielingen en buigingen omvatten.  



 32 

Het dodengebed bestaat uit vier roepingen, elk met een specifieke betekenis en 

intentie. Na de eerste roeping reciteert de imam een openingsvers uit de Koran, 

waarmee de aanwezigheid van Allah wordt aangeroepen en de plechtigheid van het 

moment wordt benadrukt. Bij de tweede roeping wordt een smeekbede uitgesproken 

ter ere van de profeet Mohammed en de profeet Ibrahim. Tijdens deze fase houden de 

aanwezigen hun wijsvinger omhoog, dit is een symbolisch gebaar van eenheid en 

geloof. De derde roeping vormt het hart van het gebed. Hier smeken de aanwezigen 

gezamenlijk om vergiffenis voor de overledene en vragen zij Allah om de overledene 

een plek in het paradijs te schenken. Bij de vierde en laatste roeping richten de 

aanwezigen hun gebeden op zowel de levenden als de doden, waarbij om genade en 

leiding wordt gevraagd voor iedereen. De imam staat tijdens het dodengebed aan de 

rechterkant van de overledene. Bij een vrouw staat hij ter hoogte van haar hoofd, en 

bij een man bij het midden van het lichaam.  

4.3.3. Het begraven van de overledene  

De laatste stap van de islamitische uitvaart is het begraven van de overledene. 

Vrouwen mogen hierbij niet aanwezig zijn, omdat zij te veel emoties tonen. Hoewel 

het lichaam in een kist wordt vervoerd, wordt het zonder kist begraven, in directe 

aanraking met de aarde, zoals de islamitische traditie voorschrijft. In het graf wordt 

een gleuf gemaakt, zodat het lichaam schuin op de rechterzijde ligt, met het gezicht 

naar Mekka gericht. De eerste familieleden, zoals zonen, broers of vaders, tillen het 

lichaam voorzichtig het graf in. De touwen die de begraafdoeken bijeenhouden, 

worden hierbij losgemaakt. Als het een vrouw betreft, wordt haar lichaam uitsluitend 

door naaste familie aangeraakt. Zijn er geen directe mannelijke familieleden 

aanwezig, dan wordt zij met behulp van een doek in het graf gelegd om de 

eerbaarheid te bewaren. Na het plaatsen van het lichaam worden betonnen platen of 



 33 

stenen over het graf gelegd om het lichaam te beschermen. Familieleden, vaak 

kinderen of broers van de overledene, leggen symbolisch een steen op deze platen, 

een gebaar van liefde en verbondenheid. Daarna wordt het graf bedekt met zand, een 

taak die uitsluitend door naaste familie wordt uitgevoerd. Het zand wordt zodanig 

aangebracht dat er een bult ontstaat, een kenmerk van islamitische graven. Het graf 

blijft sober en eenvoudig. Versieringen en bloemen zijn niet toegestaan, hoewel 

familie soms bloemen achterlaat die later worden verwijderd om de eenvoud te 

bewaren. Deze soberheid benadrukt de gelijkheid in de dood: iedereen, rijk of arm, 

wordt op dezelfde wijze begraven. Boven op het graf wordt een laag mos aangebracht. 

Dit is onderhoudsarm, weerspiegelt de verbondenheid met de natuur en past bij alle 

seizoenen. Een eenvoudig bordje met de naam van de overledene, de geboortedatum 

en de sterfdatum markeert het graf. Dit bordje, net als de andere handelingen tijdens 

de begrafenis, wordt door de familie zelf geplaatst. Het gooien van zand, het leggen 

van stenen en het plaatsen van het naamplaatje vormen een belangrijk onderdeel van 

het rouwproces. In overeenstemming met de islamitische voorschriften is cremeren 

verboden. Het lichaam keert terug naar de aarde, zoals het daaruit is voortgekomen. 

Er wordt niets meegegeven in het graf, de overledene wordt in eenvoud begraven.  

Er kan geconcludeerd worden dat de islamitische begrafenisvoorschriften die 

relevant zijn voor moslims in Nederland diepgeworteld zijn in religieuze tradities en 

zorgvuldig worden nageleefd door de gemeenschap. Dit hoofdstuk heeft de 

verschillende aspecten van deze voorschriften belicht, van de spirituele betekenis van 

de dood binnen de islam tot de praktische uitvoering van de rituelen zoals de rituele 

wassing, het dodengebed en de begrafenis. 

De islamitische visie op de dood is gebaseerd op de Koran, de Hadith en de 

fiqh, waarbij zowel spirituele als praktische richtlijnen worden gegeven. Deze 



 34 

bronnen bieden universele principes, maar de toepassing ervan kan per gemeenschap 

verschillen door lokale en culturele invloeden. In Nederland leidt dit tot variaties in 

de manier waarop begrafenisrituelen worden uitgevoerd, afhankelijk van afkomst, 

moskeeën en beschikbare voorzieningen. 

De rituele dodenwassing is een essentieel onderdeel van het islamitische 

uitvaartproces en wordt uitgevoerd door mensen van hetzelfde geslacht als de 

overledene. De overledene wordt in een eenvoudige witte lijkwade gewikkeld, wat de 

gelijkheid van alle mensen voor God symboliseert. Het dodengebed, dat staand wordt 

verricht door de gemeenschap, heeft als doel om vergeving te vragen voor de 

overledene en hen een plaats in het paradijs toe te wensen. De begrafenis zelf volgt 

een strikt protocol waarbij het lichaam zonder kist wordt begraven, met het gezicht 

richting Mekka. 

De participerende observatie van de workshop georganiseerd door stichting 

BIBIN op de islamitische begraafplaats Riyad Al Jannah in Zuidlaren bood een 

waardevol inzicht in de praktische uitvoering van deze rituelen in Nederland. 

Vrijwilligers speelden een cruciale rol in het waarborgen van de naleving van 

islamitische voorschriften en het onderwijzen van de gemeenschap. Dit toont aan dat 

de islamitische begrafeniscultuur in Nederland niet alleen een religieuze praktijk is, 

maar ook een sociaal ingebedde traditie die wordt ondersteund door organisaties en 

vrijwilligers. 

De naleving van islamitische begrafenisvoorschriften in Nederland is een 

samenspel van religieuze principes, lokale regelgeving en gemeenschapsinitiatieven. 

De beschikbaarheid van islamitische begraafplaatsen en de inzet van vrijwilligers 

maken het mogelijk om deze rituelen op een respectvolle en correcte manier uit te 



 35 

voeren, waardoor moslims in Nederland hun religieuze plichten met betrekking tot 

de dood kunnen naleven. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 36 

Hoofdstuk 5: Welke uitdagingen ervaren moslims in Nederland bij het 

naleven van islamitische begrafenisvoorschriften? 

In dit hoofdstuk worden de belangrijkste uitdagingen besproken die moslims 

in Nederland ervaren bij het naleven van islamitische begrafenisvoorschriften. Drie 

kernonderwerpen staan centraal: de impact van Nederlandse wet- en regelgeving op 

islamitische begrafenissen, de mogelijkheid om eeuwigdurende grafrust te realiseren, 

en de vereiste snelheid van begraven binnen 24 uur na overlijden. Deze thema’s 

worden geïllustreerd aan de hand van literatuuronderzoek en een interview met 

Hamed Amrino van stichting BIBI.  

5.1 De impact van Nederlandse wet- en regelgeving op islamitische 

begrafenissen in Nederland 

Nederlandse moslims die overwegen hun overledenen in Nederland te 

begraven, staan voor verschillende regels op zowel nationaal als lokaal niveau, die 

niet allemaal voldoen aan de islamitische begrafenisregels beschrijft Kadrouch-

Outmany (2012-2013). Het Nederlandse overheidsbeleid stelt dat graven moeten 

voldoen aan specifieke regels. Nationale wetgeving bepaalt richtlijnen voor een juiste 

begrafenis, hygiëne en openbare orde, terwijl gemeentelijke regels betrekking hebben 

op stadsplanning, esthetische eisen en bodemeisen (Kadrouch-Outmany, 2012-2013, 

p. 111). Daarnaast bepaalt de Wet op de lijkbezorging welke handelingen er met het 

lichaam van een overledene mogen worden uitgevoerd. Het gaat onder andere om de 

lijkschouw, de registratie van het overlijden en de termijnen voor begraving en 

crematie (Wet op de lijkbezorging, 2022, Artikel 17).  

5.2 Eeuwigdurende grafrust in Nederland 

Een veelbesproken thema rondom islamitische begrafenissen in Nederland is 

de vraag of graven na een bepaalde tijd worden verwijderd, aldus Kadrouch-Outmany 



 37 

(2014). Hoewel de gebruikelijke islamitische opvatting is dat graven voor altijd 

moeten blijven bestaan, is het in Nederland zeldzaam om graven voor onbepaalde tijd 

te verlenen. Omdat de wet niet verplicht dat graven permanent toegankelijk moeten 

zijn, hebben begraafplaatsen de vrijheid om zelf te beslissen of zij deze optie willen 

aanbieden. Wanneer de termijn is verstreken en er geen aanvraag voor verlening is 

ingediend, heeft de begraafplaats het wettelijke recht om het graf te verwijderen. 

Voor het verwijderen van een graf is toestemming vereist van de rechthebbende, een 

individu of rechtspersoon aan wie de rechten van het graf zijn verleend. Het is alleen 

toegestaan om een graf zonder toestemming te verwijderen als de wettelijke termijn 

is verstreken en er geen acties zijn ondernomen om deze te verlengen (Kadrouch-

Outmany, 2014, p. 111-112).  

Volgens Kadrouch-Outmany (2014) zijn er diverse opvattingen onder 

islamitische wetenschappers over de wettelijke verplichting om graven te ruimen. Er 

is consensus dat het graf van een moslim niet verstoord mag worden als er nog 

overblijfselen van vlees, botten of andere lichaamsdelen zijn. Wanneer het lichaam 

volledig is verdwenen en in aarde en stof is omgevormd, zijn de meeste geleerden van 

mening dat het is toegestaan om het graf te ruimen en het land voor andere nuttige 

doeleinden te gebruiken (Kadrouch-Outmany, 2014, p. 111-112).  

De Wet op de lijkbezorging bevat geen specifieke bepalingen voor permanente 

grafrust, maar biedt wel ruimte om deze te realiseren volgens de Vereniging van 

Nederlandse Gemeenten (z.d.). Gemeentelijke begraafplaatsen kunnen bij zowel 

algemene graven als particuliere graven de mogelijkheid bieden om permanente 

grafrust te garanderen. Ook beheerders van speciale begraafplaatsen hebben deze 

optie. Hoewel het niet wettelijk verplicht is om eeuwigdurende grafrust te 

waarborgen, hebben sommige begraafplaatsen hier al stappen in gezet. Dit kan 



 38 

worden bereikt door grafrechten voor onbepaalde tijd aan te bieden, waarbij 

duidelijke afspraken worden gemaakt tussen de rechthebbende en de 

begraafplaatshouder over betaling en onderhoud. Zo kan worden gewaarborgd dat 

het graf netjes blijft en niet geruimd wordt. In Nederland worden particuliere graven 

doorgaans voor een bepaalde periode toegewezen. De wet biedt echter de 

mogelijkheid om grafrechten te verlengen op verzoek van de rechthebbende, wat in 

principe eeuwigdurende grafrust mogelijk maakt zolang de rechthebbende actief 

blijft. Dit systeem vereist echter voortdurende betrokkenheid van nabestaanden, wat 

in de praktijk tot onzekerheid kan leiden over de blijvende rustplaats van een graf 

(Vereniging van Nederlandse Gemeenten, z.d.). Om deze spanning te overbruggen, 

hebben moslims eigen initiatieven genomen, zoals de oprichting van de islamitische 

begraafplaats Riyad Al Jannah in Zuidlaren. Deze islamitische begraafplaats is door 

stichting BIBIN gerealiseerd en wordt door de islamitische gemeenschap zelf beheert.  

 Uit mijn interview met Hamed Amrino van stichting BIBIN op 18 november 

2024 blijkt dat het tekort aan grond om islamitische begraafplaatsen te realiseren een 

probleem is. Amrino legt uit dat er ontzettend veel algemene begraafplaatsen in 

Nederland zijn. Deze begraafplaatsen worden steeds leger omdat de grafrechten van 

veel mensen verlopen en niet verlengd worden. Daarnaast kiezen volgens Amrino 

steeds meer mensen ervoor om gecremeerd te worden. Amrino heeft een brief 

geschreven naar de Tweede Kamer waarin hij voorstelt om een deel van de algemene 

begraafplaatsen te verkopen aan de islamitische gemeenschap. Amrino legt uit dat de 

gemeente hier enerzijds veel geld voor ontvangt omdat ze een stuk grond verkopen, 

en anderzijds geen verantwoordelijkheid meer heeft voor het onderhouden van deze 

grond, aangezien de islamitische gemeenschap dit zelf doet (H. Amrino, interview, 18 

november 2024).  



 39 

5.3 Begraven binnen 24 uur in Nederland  

Naast de eeuwigdurende grafrust vereist de islamitische wet dat de begrafenis 

zo snel mogelijk moet plaatsvinden, bij voorkeur binnen 24 uur. Volgens Kadrouch-

Outmany (2014) stelt de nationale wet echter toestemming nodig voor begrafenissen 

die door de gemeente worden goedgekeurd. In Nederland is het mogelijk om deze 

toestemming te geven 36 uur na het overlijden. Echter is het mogelijk om een 

uitzondering op deze regel te maken, onder de voorwaarden van artikel 17 van de Wet 

op de lijkbezorging, in samenwerking met de burgemeester en de officier van justitie 

(Kadrouch-Outmany, 2014, p.106). De burgemeester kan, in overleg met de officier 

van justitie, toestemming geven om begraving binnen 36 uur na het overlijden te 

laten plaatsvinden. Toestemming voor het afwijken van de gebruikelijke termijn kan 

bijvoorbeeld worden verleend vanwege religieuze motieven (Vereniging van 

Nederlandse Gemeenten, z.d.).  

Uit mijn interview met Hamed Amrino van stichting BIBIN op 18 november 

2024 blijkt dat wanneer er een aanvraag wordt ingediend, het best snel gaat. Dit is 

volgens hem goed geregeld. Behalve dan in het weekend. Amrino noemt als voorbeeld 

wanneer een persoon op vrijdag in de namiddag komt te overlijden, deze aanvraag 

dan pas op maandag kan worden ingediend. Waardoor de 24 uur waarbinnen een 

moslim begraven moet worden verstreken is. Amrino stelt als oplossing dat er een 

weekendloket moet worden geopend voor dit soort gevallen. Zodat een dergelijke 

aanvraag ook in het weekend ingediend kan worden, en de begrafenis alsnog binnen 

24 uur kan plaatsvinden (H. Amrino, interview, 18 november 2024).  

Er kan geconcludeerd worden dat moslims in Nederland verschillende 

uitdagingen ondervinden bij het naleven van islamitische begrafenisvoorschriften, 

voornamelijk op het gebied van wet- en regelgeving. Hoewel de Nederlandse 



 40 

wetgeving enige ruimte biedt voor religieuze begrafenispraktijken, leidt de Wet op de 

lijkbezorging tot beperkingen, bijvoorbeeld door de standaardtermijnen voor 

begraving en de regels omtrent grafrechten. 

Een van de grootste uitdagingen is het ontbreken van een wettelijke garantie 

op eeuwigdurende grafrust, wat betekent dat moslimgraven na verloop van tijd 

kunnen worden geruimd als de grafrechten niet worden verlengd. Dit zorgt voor 

onzekerheid binnen de islamitische gemeenschap. Hoewel particuliere graven 

verlengd kunnen worden, vereist dit voortdurende betrokkenheid van nabestaanden. 

Initiatieven zoals de islamitische begraafplaats Riyad Al Jannah bieden een mogelijke 

oplossing, maar de beschikbaarheid van geschikte grond blijft een probleem. 

Stichting BIBIN pleit ervoor om delen van algemene begraafplaatsen aan de 

islamitische gemeenschap te verkopen, zodat moslims zelf het beheer en onderhoud 

kunnen verzorgen. 

Daarnaast vormt de vereiste snelheid van begraven een uitdaging, aangezien 

de wet in principe een minimale termijn van 36 uur hanteert. Hoewel uitzonderingen 

mogelijk zijn, blijkt uit het interview met Hamed Amrino dat het aanvragen van zo’n 

uitzondering in de praktijk goed verloopt, behalve in het weekend. Het ontbreken van 

een weekendloket kan ertoe leiden dat begrafenissen worden vertraagd, waardoor de 

islamitische eis van een snelle begrafenis niet altijd haalbaar is. Een mogelijke 

oplossing zou zijn om een speciaal loket te openen waarmee ook in het weekend 

aanvragen voor versnelde begrafenissen kunnen worden ingediend. 

Samenvattend blijkt dat er in Nederland weliswaar mogelijkheden zijn om 

islamitische begrafenisvoorschriften na te leven, maar dat praktische en wettelijke 

beperkingen nog steeds voor uitdagingen zorgen. Het vinden van structurele 



 41 

oplossingen, zoals het beschikbaar stellen van meer islamitische begraafplaatsen en 

het vereenvoudigen van de aanvraagprocedures voor snelle begravingen, kan 

bijdragen aan een betere naleving van islamitische begrafenisvoorschriften in 

Nederland. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 42 

Hoofdstuk 6: Welke strategieën gebruiken moslims in Drenthe om 

uitdagingen bij het naleven van islamitische begrafenisvoorschriften te 

overwinnen? 

In dit hoofdstuk wordt onderzocht welke strategieën moslims in Nederland 

gebruiken om de uitdagingen bij het naleven van islamitische begrafenisvoorschriften 

te overwinnen. De bespreking richt zich eerst op de moeilijkheden die 

moslimgemeenschappen ervaren in een migratiecontext, zoals het gebrek aan kennis 

en ervaring bij nabestaanden en de afhankelijkheid van grotere gemeenschappen 

voor faciliteiten. Vervolgens wordt de rol van stichtingen zoals BIBIN en IBW 

behandeld, die zich inzetten voor het realiseren van islamitische begraafplaatsen en 

het ondersteunen van rituele begrafenisdiensten. Tot slot wordt gekeken naar de 

bijdrage van uitvaartorganisatie coöperatie DELA, die gespecialiseerde diensten 

aanbiedt voor islamitische uitvaarten. Door deze actoren te belichten, biedt het 

hoofdstuk een gedetailleerd inzicht in de samenwerkingsverbanden en inspanningen 

die moslims in Nederland ontwikkelen om hun begrafenisrituelen volgens hun 

religieuze overtuigingen te kunnen uitvoeren. 

6.1 Uitdagingen bij islamitische begrafenisrituelen in een migratiecontext  

Venhorst (2013) stelt dat de dood in een migratiecontext op verschillende 

manieren uitdagingen met zich meebrengt. Nabestaanden hebben vaak onvoldoende 

ervaring en kennis van de specifieke rituelen die bij een overlijden moeten worden 

uitgevoerd. Dit veroorzaakt onzekerheid en een grote angst om de rituelen niet 

correct uit te voeren. Deze uitdagingen treffen niet alleen de migranten zelf, maar 

hebben ook impact op hun kinderen, leden van gemengde gezinnen en Nederlandse 

bekeerlingen tot de islam. Individuele moslims of kleinere gemeenschappen zijn vaak 

afhankelijk van de ondersteuning en faciliteiten van grotere, meer gevestigde 



 43 

gemeenschappen, zoals die van de Turkse en Marokkaanse moslims. Daarnaast zijn 

er diverse stichtingen die de islamitische gemeenschap in Nederland bijstaan in deze 

processen (Venhorst, 2013, p. 122). 

6.2 Stichting BIBIN   

BIBIN (Bijzonder islamitische Begraafplaatsen in Nederland) is een stichting 

die zich inzet om islamitische begraafplaatsen in Nederland te realiseren. Volgens 

BIBIN (z.d.) zijn zij nodig omdat de overheid het niet tot haar taak beschouwd om 

islamitische begraafplaatsen op te zetten. Daarnaast zijn, volgens BIBIN, 

uitvaartorganisaties ook niet geïnteresseerd om dat te doen. Een aantal moslims heeft 

daarom aandacht besteed aan dit onderwerp en is zich gaan inzetten om eeuwige 

grafrust voor moslims die in Nederland begraven willen worden te organiseren, zij 

hebben zich verenigd in stichting BIBIN. Riyad Al Jannah in Zuidlaren is de eerste, 

en momenteel nog enige, islamitische begraafplaats die door BIBIN is gerealiseerd. 

Op deze islamitische begraafplaats worden Marokkaanse moslims begraven. BIBIN 

heeft geen winstoogmerk, het financieren van de aankoop van de grond voor deze 

begraafplaats is volledig gedaan met hulp van donaties van moslims. Het doel van 

BIBIN is om op meerdere plekken in Nederland islamitische begraafplaatsen te 

realiseren (BIBIN, z.d.).   

Op 18 november 2024 interviewde ik Hamed Amrino van stichting BIBIN.  

Amrino werd geïnspireerd om een islamitische begraafplaats in Nederland te 

realiseren toen zijn eigen vader kwam te overlijden en werd begraven in Marokko. Hij 

voelde daardoor een afstand en het zat hem niet lekker dat hij niet de mogelijkheid 

had om zijn vader te bezoeken wanneer hij daar behoefte aan had. Hij wilde deze 

zelfde situatie voor zijn kinderen voorkomen en kijken wat de mogelijkheden waren 

om als moslim in Nederland begraven te worden. Toentertijd waren er geen 



 44 

islamitische begraafplaatsen in Nederland, er waren alleen bepaalde akkers op 

algemene begraafplaatsen. Echter moest daarvoor telkens de termijn verlengd 

worden. Volgens Amrino is dat voor de nabestaanden een zorg extra. Amrino is toen 

begonnen met zijn plan om zelf een islamitische begraafplaats in Nederland te 

realiseren. Volgens Amrino waren dit een en al obstakels. Twintig jaar geleden, toen 

dit zich afspeelde, was er nog weinig behoefte aan een Islamitische begraafplaats in 

Nederland. De meeste moslims in Nederland wouden begraven worden in het land 

van herkomst. Amrino is stad en land afgegaan om te kijken of hij steun kon krijgen 

bij moskeeën. Ze vonden het een mooi verhaal, maar er was geen behoefte, van de 

islamitische gemeenschap krijg hij geen steun. Ze geloofden er niet in. Totdat in 2020 

de coronatijd aanbrak en hij met stichting BIBIN een stuk grond op het oog had die 

zij konden kopen. Zonder medewerking van de moskeeën kwam er een boost van de 

gemeenschap en zagen zij in dat het toch noodzakelijk was om een islamitische 

begraafplaats in Nederland te realiseren. De mensen die overleden aan corona 

moesten toch begraven worden (H. Amrino, interview, 18 november 2024).  

6.3 Stichting Islamitische Begrafeniswezen (IBW) en het College van 

Doodgravers 

De Stichting Islamitisch Begrafeniswezen (IBW), opgericht in 2005, zet zich 

actief in voor het naleven van islamitische begrafenisvoorschriften in Nederland, 

aldus Stichting Islamitisch Begrafeniswezen (z.d). De organisatie richt zich op drie 

hoofddoelstellingen: het waarborgen van eeuwige grafrust voor moslims, het 

bevorderen van de oprichting van voldoende islamitische begraafplaatsen, en het 

verspreiden van kennis over islamitische begrafenisrituelen. Het IBW streeft 

daarnaast naar de oprichting van een College van Doodgravers, dat gespecialiseerd is 



 45 

in het uitvoeren van rituelen volgens islamitische voorschriften (Stichting 

Islamitische Begrafeniswezen, z.d.).  

Het College van Islamitische Doodgravers speelt een essentiële rol bij het 

uitvoeren van islamitische begrafenisrituelen, aldus Stichting Islamitisch 

Begrafeniswezen (z.d). Deze colleges bestaan uit mannelijke en vrouwelijke 

vrijwilligers die getraind zijn in het respectvol behandelen en ritueel wassen van 

overledenen in overeenstemming met de religieuze voorschriften. De Stichting 

Islamitisch Begrafeniswezen (IBW) ondersteunt verschillende Colleges van 

Doodgravers door scholing aan te bieden, logistieke hulp te bieden en te voorzien in 

essentiële benodigdheden, zoals de lijkwade en andere rituele materialen. In het 

verleden heeft het IBW in meerdere steden cursussen verzorgd om kennis over de 

islamitische dodenwassing te verspreiden en het aantal bekwame vrijwilligers te 

vergroten. Om continuïteit te waarborgen, werkt het IBW aan het opstellen van een 

landelijk netwerk van ervaren broeders en zusters die zelfstandig de zorg bij 

overlijden op zich nemen. Door een actuele en toegankelijke lijst van beschikbare 

vrijwilligers te onderhouden, kan sneller worden gehandeld wanneer er hulp nodig is 

(Stichting Islamitische Begrafeniswezen, z.d.). 

6.4 Coöperatie DELA 

Naast stichtingen zijn er ook uitvaartorganisaties die de islamitische 

gemeenschap in Nederland ondersteunt bij islamitische uitvaarten. Coöperatie DELA 

is een van de uitvaartorganisaties in Nederland die islamitische uitvaarten aanbiedt, 

aldus DELA (z.d.). Volgens DELA hebben hun uitvaartverzorgers specialistische 

kennis van een islamitisch afscheid en kunnen zij de familie helpen bij het regelen 

van een islamitische begrafenis in Nederland. DELA biedt namelijk een uitvaart aan 

volgens islamitische richtlijnen, ze werken samen met begraafplaatsen met eeuwige 



 46 

grafrust, hebben jarenlange ervaring in het verzorgen van islamitische uitvaarten, 

hun uitvaartspecialisten werken samen met moskeeën en imams om de kwaliteit van 

de islamitische uitvaart hoog te houden en ze zijn 24 uur per dag bereikbaar voor een 

snelle uitvaart (DELA, z.d.).  

Op 18 november 2024 interviewde ik Joy van Delft. Van Delft werkt al meer 

dan 17 jaar als uitvaartverzorger voor DELA. Als dochter van een dominee miste zij 

betekenis in haar eerdere werk in de financiële dienstverlening. Van Delft krijgt in 

haar werk als uitvaartverzorger ook te maken met islamitische uitvaarten. Als 

uitvaartverzorger gaat zij bij het moment van overlijden hard aan de slag om alle 

documenten in orde te krijgen om een vervroeging aan te vragen bij de officier van 

justitie, dit zodat de overledene binnen 24 uur begraven kan worden. Daarnaast 

regelt Van Delft dat er een ruimte is waar de rituele dodenwassing plaats kan vinden. 

Vaak is dit alleen de ruimte, maar in uitzonderlijke gevallen regelt Van Delft ook de 

doeken die dienen als lijkwade. Afsluitend regelt Van Delft dat de overledene in de 

moskee komt waar het dodengebed plaatsvindt en dat er een rouwauto, met een 

mannelijke chauffeur, de overledene naar de begraafplaats brengt. Van Delft, die in 

de regio Brabant werkt als uitvaartverzorger krijgt voornamelijk te maken met 

algemene begraafplaatsen waar een islamitisch gedeelte aanwezig is. Nabestaanden 

kunnen daar grafrechten voor 20 jaar vastleggen en daarna zolang het betaald wordt, 

daarmee zegt de gemeente dat het eeuwigdurend is. Op de begraafplaats ten tijde van 

de begraving houdt Van Delft zich afzijdig. Van Delft haar laatste taak is het 

verzorgen van de scheppen, zodat de familie zelf het graf kan sluiten (J. van Delft, 

interview, 18 november 2024).  

Er kan geconcludeerd worden dat Moslims in Drenthe verschillende 

strategieën hanteren om de uitdagingen bij het naleven van islamitische 



 47 

begrafenisvoorschriften te overwinnen. Een belangrijke moeilijkheid is het gebrek 

aan kennis en ervaring bij nabestaanden, wat onzekerheid kan veroorzaken over de 

juiste uitvoering van rituelen. Daarnaast zijn kleinere gemeenschappen vaak 

afhankelijk van grotere gemeenschappen voor faciliteiten en ondersteuning. 

Stichtingen zoals BIBIN en IBW spelen een cruciale rol in het realiseren van 

islamitische begraafplaatsen en het verspreiden van kennis over islamitische 

begrafenisrituelen. BIBIN heeft met Riyad Al Jannah in Zuidlaren een islamitische 

begraafplaats opgezet met eeuwigdurende grafrust, mogelijk gemaakt door donaties 

uit de islamitische gemeenschap. IBW richt zich op het ondersteunen van 

islamitische begrafenisvoorschriften door middel van het College van Doodgravers, 

dat vrijwilligers traint in rituele wassing en begrafenisprocedures.  

Naast deze stichtingen biedt ook coöperatie DELA gespecialiseerde 

uitvaartdiensten voor moslims. Uitvaartverzorgers zoals Joy van Delft spelen een 

belangrijke rol bij het regelen van een snelle begrafenis en het coördineren van de 

rituelen, waaronder de dodenwassing en het dodengebed. 

Door deze samenwerking tussen stichtingen, uitvaartorganisaties en lokale 

gemeenschappen kunnen moslims in Drenthe steeds beter voldoen aan hun 

religieuze begrafenisvoorschriften. Toch blijven er uitdagingen, zoals de 

beschikbaarheid van islamitische begraafplaatsen en de financiële en administratieve 

lasten voor nabestaanden. De initiatieven van BIBIN, IBW en DELA tonen echter aan 

dat door samenwerking en gemeenschapsinzet oplossingen kunnen worden gevonden 

om islamitische begrafenisrituelen te waarborgen. 

 



 48 

Conclusie  

Dit onderzoek heeft de uitdagingen en strategieën geanalyseerd waarmee 

moslims in Drenthe worden geconfronteerd bij het naleven van islamitische 

begrafenisvoorschriften. De belangrijkste bevindingen laten zien dat de naleving van 

deze voorschriften wordt beïnvloed door historische ontwikkelingen, wettelijke 

beperkingen en veranderende gemeenschapsdynamieken. Specifieke uitdagingen, 

zoals het realiseren van eeuwigdurende grafrust en het voldoen aan de eis van 

begraving binnen 24 uur, worden gecompliceerd door Nederlandse wet- en 

regelgeving en het tekort aan geschikte begraafgrond. Toch laten initiatieven zoals de 

oprichting van islamitische begraafplaatsen en samenwerkingen met stichtingen en 

uitvaartorganisaties zien dat de moslimgemeenschap veerkrachtig en vindingrijk is. 

Dit onderzoek onderstreept dat islamitische begrafenisrituelen niet alleen 

religieuze handelingen zijn, maar ook deel uitmaken van bredere maatschappelijke 

processen, zoals de politiek van verbondenheid. Islamitische begraafplaatsen en 

rituelen fungeren als een manier waarop moslims hun aanwezigheid en rechten in 

Nederland claimen. Dit onderzoek plaatst islamitische begrafenispraktijken in de 

bredere context van de integratie van moslims in Nederland, waarin zij niet alleen 

worden geconfronteerd met uitdagingen, maar ook actief bijdragen aan het 

vormgeven van inclusieve ruimtes waarin religieuze diversiteit wordt erkend. 

Hieruit volgt dat de islamitische gemeenschap in Drenthe niet alleen 

strategieën ontwikkelt om religieuze tradities te behouden binnen een seculiere 

context, maar ook onderhandelt over haar plaats binnen de Nederlandse 

samenleving. Ondanks structurele beperkingen, zoals het ontbreken van permanente 

grafrechten en bureaucratische obstakels rondom snelle begrafenissen, tonen de 



 49 

ontwikkelingen op het gebied van islamitische begrafenissen aan dat er 

mogelijkheden zijn voor duurzame oplossingen, mits samenwerking tussen 

moslimgemeenschappen, beleidsmakers en lokale autoriteiten verder wordt 

versterkt. 

Om de naleving van islamitische begrafenisvoorschriften in de toekomst beter 

te faciliteren, is het raadzaam om beleid te ontwikkelen dat flexibele regelingen biedt 

voor eeuwigdurende grafrust en de procedure voor snelle begrafenissen efficiënter 

maakt, bijvoorbeeld door de introductie van een weekendloket. Daarnaast zouden 

gemeenten en religieuze organisaties meer kunnen samenwerken om bewustwording 

en educatie over deze kwesties te vergroten, wat kan bijdragen aan een groter 

wederzijds begrip. 

Dit onderzoek biedt bredere inzichten in de dynamiek tussen religieuze 

tradities en seculiere wetgeving binnen een multiculturele samenleving. Het toont 

hoe moslims niet alleen geconfronteerd worden met de noodzaak om zich aan te 

passen, maar ook actief bijdragen aan de verrijking van de Nederlandse culturele en 

religieuze diversiteit. Dit benadrukt het belang van een voortdurende dialoog en 

samenwerking om tot duurzame, inclusieve oplossingen te komen die recht doen aan 

de religieuze en maatschappelijke behoeften van alle burgers. 

 

 

 

 



 50 

Bibliografie 

Hoofdstuk uit boek 

Berger, M. (2014). The Netherlands. In J. Cesari (Red.), The Oxford Handbook of 

European Islam (pp. 158–221). Oxford University Press. 

House, D., Westendorp, M., Dornelles, V., Nordh, H., & Islam, F. (2023). Adapting to 

‘one-size-fits-all’: constructing appropriate Islamic burial spaces in 

Northwestern Europe. In D. House, M. Westendorp, & A. Maddrell (Red.), New 

Perspectives on Urban Deathscapes: Continuity, Change, and 

Contestation (pp. 124–143). Edward Elgar Publishing. 

Webpagina  

BIBIN. (z.d.). Wie zijn wij. Geraadpleegd op 13 december 2024, 

van https://www.bibin.nl/wie-zijn-wij/ 

DELA. (z.d.). Een islamitische uitvaartverzekering afsluiten. Geraadpleegd op 13 

december 2024, van https://www.dela.nl/verzekeringen  

Het Nederlands Genootschap van Burgemeesters. (z.d.). Wet op de lijkbezorging. 

Geraadpleegd op 13 december 2024, 

van https://www.burgemeesters.nl/themas/bevoegdheden/wet-op-de-

lijkbezorging/   

Stichting Islamitisch Begrafeniswezen. (z.d.). Stichting Islamitisch Begrafeniswezen. 

Geraadpleegd op 24 januari 2025, 

van http://www.stichtingibw.nl/m/index.php?option=com_content&task=view

&id=1&Itemid=60 

Stichting Islamitisch Begrafeniswezen. (z.d.). Stichting Islamitisch Begrafeniswezen. 

Geraadpleegd op 24 januari 2025, 

https://www.bibin.nl/wie-zijn-wij/
https://www.dela.nl/verzekeringen
https://www.burgemeesters.nl/themas/bevoegdheden/wet-op-de-lijkbezorging/
https://www.burgemeesters.nl/themas/bevoegdheden/wet-op-de-lijkbezorging/
http://www.stichtingibw.nl/m/index.php?option=com_content&task=view&id=1&Itemid=60
http://www.stichtingibw.nl/m/index.php?option=com_content&task=view&id=1&Itemid=60


 51 

van http://www.stichtingibw.nl/m/index.php?option=com_content&task=view

&id=14&Itemid=28     

Vereniging van Nederlandse Gemeenten. (z.d.). Is islamitisch begraven met 

eeuwigdurende grafrust in Nederland mogelijk ? Geraadpleegd op 13 december 

2024, van https://vng.nl/vragen-en-antwoorden/is-islamitisch-begraven-met-

eeuwigdurende-grafrust-in-nederland-mogelijk 

Wet op de lijkbezorging. (2022, 1 januari). Overheid.nl. Geraadpleegd op 13 

december 2024, van https://wetten.overheid.nl/BWBR0005009/2022-01-

01#:~:text=wetten.nl%20%2D%20Regeling%20%2D%20Wet%20op%20de%20

lijkbezorging%20%2D%20BWBR0005009  

Rapport 

Buijs, F. J., & Rath, J. C. (2006). Muslims in Europe. The State of Research. 

IMISCOE Working Paper. Universiteit van 

Amsterdam. https://pure.uva.nl/ws/files/4364118/68548_MuslimsinEurope_

Thestateofresearch.pdf 

Boek 

Dessing, N. M. (2001). Rituals of Birth, Circumcision, Marriage, and Death among 

Muslims in the Netherlands. Peeters Publishers. 

Hennink, M., Hutter, I., & Bailey, A. (2020). Qualitative Research Methods. SAGE 

Publishing. 

Shadid, W. A. R., & Van Koningsveld, P. S. (2008). Islam in Nederland en België: 

Religieuze institutionalisering in twee landen met een gemeenschappelijke 

voorgeschiedenis. Peeters Publishers. 

Soliman, A. (2019). European Muslims Transforming the Public Sphere: Religious 

Participation in the Arts, Media and Civil Society. Routledge. 

http://www.stichtingibw.nl/m/index.php?option=com_content&task=view&id=14&Itemid=28
http://www.stichtingibw.nl/m/index.php?option=com_content&task=view&id=14&Itemid=28
https://vng.nl/vragen-en-antwoorden/is-islamitisch-begraven-met-eeuwigdurende-grafrust-in-nederland-mogelijk
https://vng.nl/vragen-en-antwoorden/is-islamitisch-begraven-met-eeuwigdurende-grafrust-in-nederland-mogelijk
https://wetten.overheid.nl/BWBR0005009/2022-01-01#:~:text=wetten.nl%20%2D%20Regeling%20%2D%20Wet%20op%20de%20lijkbezorging%20%2D%20BWBR0005009
https://wetten.overheid.nl/BWBR0005009/2022-01-01#:~:text=wetten.nl%20%2D%20Regeling%20%2D%20Wet%20op%20de%20lijkbezorging%20%2D%20BWBR0005009
https://wetten.overheid.nl/BWBR0005009/2022-01-01#:~:text=wetten.nl%20%2D%20Regeling%20%2D%20Wet%20op%20de%20lijkbezorging%20%2D%20BWBR0005009
https://pure.uva.nl/ws/files/4364118/68548_MuslimsinEurope_Thestateofresearch.pdf
https://pure.uva.nl/ws/files/4364118/68548_MuslimsinEurope_Thestateofresearch.pdf


 52 

Vellenga, S., Harchaoui, El Madkouri, H., & Sijses, B. (2009). Mist in de polder: Zicht 

op ontwikkelingen omtrent de islam in Nederland. Uitgeverij Aksant. 

Tv-serie  

El Arbi, A., Fallah, B., & Mortelmans, M. (Regisseurs). (2021, 26 oktober). Grond [Tv-

serie]. Lumière. 

Tijdschriftartikel 

Haapajärvi, L., Debost, J.-B., & Afiouni, N. (2020). Muslim cemeteries and politics of 

belonging: A comparative case study of France, Finland and Britain. AEMI 

Journal, 17-18, 51-70. 

Kadrouch-Outmany, K. (2012-2013). Burial practices and desires among Muslims in 

the Netherlands: A matter of belonging. Canadian Journal of Netherlandic 

Studies, 33(2)-34(1), 107–128.  

Kadrouch-Outmany, K. (2020). Islamitisch begraven in Nederland ten tijde van 

Covid-19. Tijdschrift Voor Religie, Recht en Beleid, 11(2), 6–18.  

Proefschrift 

Kadrouch-Outmany, K. (2014). Islamic burials in the Netherlands and Belgium. 

Legal, religious and social aspects [PhD proefschrift]. Universiteit Leiden. 

Venhorst, C. J. H. (2013). Muslims Ritualising Death in the Netherlands: Death rites 

in a small town context [Proefschrift]. Radboud Universiteit. 

 

 

 

 



 53 

Bijlage A  

Interview vragen Hamed Amrino 

1. Wat inspireerde u om een islamitische begraafplaats op te richten in 

Nederland? 

2. Hoe verliep het proces, en kwamen er obstakels op uw pad? Ging het 

makkelijk? 

3.  Had u nauw contact met lokale overheden, zoals gemeenten? Hebben zij 

hierin een rol gespeeld? 

4. Wat merkt u van de Nederlandse regelgeving ten opzichte van islamitische 

begrafenisvoorschriften, zoals het begraven binnen 24 uur? 

5. Hoe ziet u de toekomst van islamitische begraafplaatsen in Nederland? Zijn er 

plannen voor uitbreiding of samenwerking met andere gemeenten? 

6. Zijn er verschillen in de situatie tussen het noorden, westen en zuiden van 

Nederland? 

7. Zijn er stappen die de overheid zou kunnen nemen om het naleven van 

islamitische begrafenisvoorschriften te vergemakkelijken? 

8. Hoe verlopen islamitische begrafenissen op dit moment? Wat is de gang van 

zaken? 

9. Zijn er specifieke voorzieningen die nodig zijn op islamitische begraafplaatsen, 

zoals een aula of bidruimtes? 

 

 

 

 



 54 

Bijlage B 

Interview vragen Joy van Delft  

1. Welke specifieke islamitische begrafenisvoorschriften moet u in uw werk strikt 

naleven, en welke uitdagingen levert dit op in Nederland? 

2. Vindt de begrafenis altijd plaats in een moskee, of kan dit ook in een 

uitvaartcentrum? 

3. Wat merkt u van persoonlijke aanpassingen in islamitische uitvaarten, 

bijvoorbeeld bij gemengde gezinnen of minder praktiserende moslims? 

4. Denkt u dat de islamitische uitvaarttradities in Nederland in de toekomst 

veranderen, zoals dat in andere religies is gebeurd? 

5. Wat zijn de grootste praktische obstakels in Nederland, zoals regelgeving of 

gemeentelijke beperkingen? 

6. Hoe gaat u om met obstakels, bijvoorbeeld wanneer een begrafenis niet op 

zondag kan plaatsvinden? 

7. Merkt u emotionele uitdagingen bij moslimfamilies wanneer bepaalde rituelen 

niet kunnen worden uitgevoerd? Hoe ondersteunt u hen daarbij? 

8. Heeft u veranderingen waargenomen in de afgelopen 17 jaar met betrekking 

tot islamitische uitvaarten in Nederland? 

9. Wat zijn de grootste verschillen in islamitische begrafenispraktijken tussen 

regio’s in Nederland, zoals het zuiden en het noorden? 

10. Zijn er stappen die de overheid of andere betrokkenen zouden kunnen nemen 

om islamitische begrafenisvoorschriften te vergemakkelijken? 

 

 



 55 

Bijlage C  

Interview transcriptie Hamed Amrino, interview afgenomen op 18-11-

2024 

Hamed Amrino 

[00:00]  Mijn naam is Hamed Tamrino, ik ben 40 jaar ondernemer nu. Ik ben zelf 58 

jaar. Ik ben oprichter en voorzitter van BIWIN, de stichting. 

Zoë Mostajir 

[00:22]  Ja, oké. Dan ga ik beginnen met de eerste vraag ja wat is u geïnspireerd om 

een islamitische begraafplaats op te richten in in 

Hamed Amrino 

[00:33]  nederland van het noorden van nederland doordat ik zelf nederlander voel ik 

tussen nederland begraafd wil worden omdat ik gemerkt heb door op moment is dat 

mijn vader overleed en hij maar ook 

[00:48]  is begraven dus dat het dan dat je dan een visie op dat moment echt afstand 

van elkaar hebt genomen. En dus je vader en ik hebben bezoek op momenten 

wanneer je daar behoefte aan hebt. 

[01:02]  En op dat moment dacht ik van, als ik kom te overlijden, hoe zit het dan met 

mijn kinderen? Want het geeft best wel een impact als je van iemand houdt en die 

niet niet meer is. En dat je op bepaalde momenten die persoon niet kan bezoeken. 

Zoë Mostajir 

[01:22]  Ja. 

Hamed Amrino 



 56 

[01:23]  En dat wilde ik voorkomen. Dus dat mijn kinderen ook in dezelfde situatie 

zouden komen zoals ik. Zoals ik dan. En dat inspireerde mij om te kijken van wat zijn 

de mogelijkheden om in Nederland te begraven worden als moslim. 

[01:41]  Als je moslim. En dat was er in principe niet. Je had dan wel bepaalde akkers 

op algemene begraafplaatsen, maar dan moet je elke keer de termijnen verlengen. 

[01:55]  En dat is voor de nabestaanden weer een zorg, want zij moeten dus elke keer 

gaan verlengen en betalen. En dat inspireerde mij om te gaan kijken of ik zelf een 

begraafplaats kon realiseren in Nederland. 

[02:13]  In ieder geval voor mezelf en voor de rest van de moslims in Nederland. 

Zoë Mostajir 

[02:17]  Ja, en hoe ging dit in je werk? Kwamen er ook obstakels tegen? Ging het 

makkelijk? 

Hamed Amrino 

[02:23]  Het was een en al obstakels, want niemand had de behoefte aan voor een 

islamitische begraafplaats. Want iedereen had nog zoiets van, als ik komt op Leiden, 

dan wil ik gewoon in Marokko begraven worden. 

[02:40]  Ik ben zelf van Marokkaanse afkomst. Dit speelt zich, even kijken waar ik 

ermee begon. Dat is ongeveer twintig jaar geleden.en ja ik ging toch ik heb een missie 

even kijken of ik dat kan realiseren dus ik ben land en stad afgegaan 

[03:02]  bij moskee om te kijken of we steun konden krijgen iedereen vond het wel 

een mooi verhaal maar ze hadden er allemaal geen behoefte aan dus wat betreft de 

islamitische gemeenschap kregen we dus in principe geen steun omdat ze er niet in 

geloofden. 



 57 

[03:20]  En bij de, ja, totdat eigenlijk totdat de corona is gekomen en wij, en wij Bibi, 

toch 

[03:36]  op een gegeven moment zover waren dat we een begraafplaats of een stuk 

grond op het oog hadden die we konden kopen. En in principe zonder de 

medewerking van de moskeeën, die je in principe eigenlijk wel nodig hebt. Kwam er 

eigenlijk een soort boost van de gemeenschap van... het is toch een noodzaak dat we 

een begraafplaats hier moeten gaan realiseren. 

[04:05]  Want waar moeten wij anders al onze overledenen die aan corona zijn 

overleden begraven. Ja. Nou en dus tot aan het moment, tot aan de corona was er 

helemaal geen hulp, 

[04:20]  geen behoefte, geen noodzaak en daarna is het in de snelvaart gekomen. Ja, 

dat het toen echt nodig 

Zoë Mostajir 

[04:27]  was. Heeft er dan ook nauw contact met lokale overheden zoals gemeenten? 

Hebben zij hier ook iets mee te maken? 

Hamed Amrino 

[04:39]  Bij de gemeente is het eigenlijk ook best wel moeilijk. Want het eerste wat je 

te horen krijgt is van, we hebben geen grond. Ze zitten hier aan het werk om een stuk 

grond te gaan zoeken. 

[04:50]  En dan moet je dat melden. En op het moment dat je heel lang gezocht heb 

en denk van nou dit moet misschien wel een goede locatie zijn. 

[05:02]  We kunnen dit stukje grond kopen van een boer, agrarisch grond. En dan is 

het zo dat je door een heel proces moet gaan om de bestemming erop te krijgen. 



 58 

[05:14]  En dat is best wel een duur geitje. Het kost ontzettend veel geld en in die 

tussentijd moet ook de gemeente kijken van willen ze dat stukje wel als begraafplaats 

hebben. Dus als je iets gevonden hebt en voordat je dan 

[05:36]  door het proces bent gekomen, voordat je een nee hebt of een ja hebt, dan 

ben je een aantal jaren Ja. Dus ja, het is echt heel erg moeilijk. 

[05:50]  Want op het moment dat je twee jaar later, drie jaar later het horen krijgt, 

nee dat gaat daar niet. Want de bewoners, de buurtbewoners die willen dat allemaal 

niet. Dan begint het proces weer opnieuw. Dan moet je weer gaan zoeken. 

[06:01]  Dan moet je weer dat proces in. Dan ben je weer twee, drie jaar verder. Het 

mooiste zou zijn als de gemeente zou zeggen van, ja jullie hebben er recht op, jullie 

zijn een kerkgenootschap, wij zijn verplicht om ervoor te zorgen dat jullie ook een  

[06:18]  begraanplaats kunnen realiseren binnen de stadsgrenzen. Wij gaan voor 

jullie zoeken en wij 

Zoë Mostajir 

[06:25]  gaan ervoor zorgen dat de bestelling opkomt, maar dat gebeurt gewoon niet. 

Lastig, ja. Veel werk zit erin dus. 

Hamed Amrino 

[06:39]  Veel werk en veel tijd. En op een gegeven moment ga je het gewoon opgeven. 

Als je twee keer een aanvraag indient. En je bent jaren verder. En je bent op een 

gegeven moment 6, 7 jaar verder. En je hebt dan nog niks. Dan moet je wel heel sterk 

in je schoenen staan om het toch weer door te zetten. 

Zoë Mostajir 

[06:55]  Ja. 



 59 

Hamed Amrino 

[06:56]  Kijk, en de dood wacht niet hè? 

Zoë Mostajir 

[06:57]  Nee, inderdaad. Nee, dat begrijp ik. Even kijken. Wat merkt u van de 

Nederlandse regelgeving ten opzichte van de islamitische begrafenisvoorschriften? 

[07:15]  Zoals natuurlijk binnen de 36 uur of 48 uur, als ik het goed heb, begraven 

bijvoorbeeld. Heeft u daar last van? Nee, dat zit wel goed. 

Hamed Amrino 

[07:32]  In principe is het zo dat wij binnen de 24 uur moeten begraven. En wij 

hebben gemerkt dat als er een aanvraag wordt ingediend voor een verlof tot begraven, 

dat het best wel snel gaat. Wat dat betreft is dat wel goed geregeld. Behalve dan in het 

weekend. 

[08:01]  Want op het moment dat op vrijdag iemand komt overlijden, in de 

namiddag, je weet hoe ambtenaren zijn, dus dan is het zo dat je pas op maandag het 

verlof kan aanvragen. Dus dat zou wel mooi zijn. 

[08:15]  Dus dat er in ieder geval een alaket open moet zijn voor dit soort gevallen. 

Dus dat je dan ook in het weekend aanvragen kan indienen. 

Zoë Mostajir 

[08:33]  Ja, dat begrijp ik inderdaad. Dat heb ik ook al eerder gehoord. Even kijken, 

hoe zit de toekomst van islamitische begraafplaatsen in Nederland? Zijn er plannen 

voor uitbreiding of samenwerking met andere gemeenten? 

Hamed Amrino 



 60 

[08:53]  Denkt u dat het steeds meer gaat worden, groter gaat worden? Er zijn steeds 

meer initiatieven, omdat ze nu eigenlijk meer of meer een beetje wakker zijn geschud. 

zich meer Nederlander voelen dan hun voorouders. 

[09:17]  En meer betrokkenheid hebben met Nederland. Waardoor steeds meer 

moslims nu de voorkeur zijn om in Nederland opgehouden te worden. En daardoor 

zie je ook, omdat er veel vraag naar is, dat er steeds meer initiatieven komen door 

heel het land. 

[09:32]  Dus er zijn best wel veel initiatieven. Het komt er langzaam op op gang. 

Maar er zijn wel ontzettend veel initiatieven. 

Zoë Mostajir 

[09:41]  Wat merkt ook verschil tussen, ik weet niet of u daar iets van af weet, maar 

de situatie hier in het noorden van Nederland en bijvoorbeeld het westen en het 

zuiden. Is het daar anders? Ik weet niet of u dat weet. 

Hamed Amrino 

[09:54]  Nee hoor, nee. Ik denk niet weten wat je dan bedoelt met anders? Dat het 

daar bijvoorbeeld makkelijker is omdat er meer 

Zoë Mostajir 

[10:04]  moslims over het algemeen in het westen van Nederland wonen? Nee, want 

toen wij in Zuid-Vlaar 

Hamed Amrino 

[10:13]  dat stuk grond hadden gekocht en wij de omgeving kenbaar maakten, dus dat 

daar een islamitisch begraafplaats zou komen, ja, dat willen wij gewoon heel goed 

ontvangen. 



 61 

Zoë Mostajir 

[10:32]  Er waren geen geluiden van mensen die dat niet wilden. Nee, zo bedoel ik het 

niet hoor. Maar dat er dus wel echt behoefte aan was om zoiets in het noorden te 

hebben? 

Hamed Amrino 

[10:41]  Ja, kijk, ook in het noorden heb je best wel aardig wat moslims. Natuurlijk is 

het bij ons in de Randstad veel meer moslims. Dus de behoefte daar is vele malen 

groter. 

[10:54]  Maar ja, de behoefte hier is inderdaad wel veel groter ja, maar het is ook een 

stuk moeilijker omdat hier in de Randstad weinig grond beschikbaar is. 

Zoë Mostajir 

[11:11]  Ja, oh ja, tuurlijk. Ja. 

Hamed Amrino 

[11:13]  Dat is het. Maar kijk, ik heb een brief geschreven naar de Tweede Kamer, 

maar ik heb daar nooit bericht op gekregen. Want er wordt steeds maar gezegd van, 

er is maar weinig grond. 

Zoë Mostajir 

[11:26]  Ja. 

Hamed Amrino 

[11:27]  Waardoor ze er niet blij zijn als er een aanvraag wordt gedaan voor een 

islamitisch begraaflaat. Anders hebben ze dan grond moeten uitgeven. Maar wat ik in 

de brief heb gezet is eigenlijk, eigenlijk is het niet zo moeilijk. Er zijn ontzettend veel 

algemene begraafplaatsen 



 62 

[11:48]  in de Randstad. Die begraafplaatsen worden in principe steeds leger omdat 

de grafrechten van heel veel mensen verlopen en niet verlengd worden. Dus het wordt 

steeds leven. En dat komt omdat de Nederlanders er steeds meer voor kiezen om 

gecremeerd te worden. 

[12:10]  Die algemene begraafplaatsen in de Randstad zijn meestal heel groot. En 

worden altijd ook heel goed onderhouden. En dat kost ontzettend veel geld. 

[12:24]  Wij zeggen van, oké, waarom verkopen jullie dan niet een deel van de 

algemene begraafplaats aan de moslims. Waardoor de gemeente aan de ene kant 

[12:36]  ontzettend veel geld ontvangt voor dat stuk grond wat ze verkopen. Aan de 

andere kant is het zo dat zij dat niet meer hoeven te onderhouden. Omdat de moslims 

dat zelf ook doen. Dat schrijft hun jaarlijks ontzettend veel geld. Dus aan de ene kant 

is het zo 

[12:50]  dat wij blij zijn met een begraafplaats. Aan de andere kant is het zo dat zij 

geen extra grond hoeven uit te geven omdat het bestaande begraafplaatsen zijn. En 

aan de andere kant is het ook nog zo dus dat zij daar 

[13:02]  een voordeel aan hebben omdat zij veel minder geld kwijt zijn aan 

onderhoud omdat we dat zelf doen. 

Zoë Mostajir 

[13:07]  Ja. Eigenlijk is dat een hele mooie oplossing. Ja, nee dat begrijp ik inderdaad. 

Voor de toekomst 

Hamed Amrino 

[13:14]  ook lijkt me dat zeer... Je zou dus niet, de noodzaak die er is, zou je in 

principe heel snel kunnen oplossen. Maar er wordt niet op gereageerd. En dat is, lijkt 

mij, een hele mooie oplossing. 



 63 

Zoë Mostajir 

[13:31]  Ja, begrijp ik. Want de islamitische begraafplaatsen worden dus 

onderhouden door de islamitische gemeenschap zelf? 

Hamed Amrino 

[13:41]  Ja. Ja, dan moet het wel natuurlijk ons eigen dan zijn ja zeer erg nog meer 

begraafplaats is verkoop een stukje grond van ons dan is het van ons en wij zorgen 

dus dat het onderhoud wordt 

Zoë Mostajir 

[13:52]  ja er is er geen zorg nee precies even kijken denkt dat er ook stappen zouden 

kunnen zijn die de overheid zou kunnen nemen om het naleven van islamitische 

begrafenisvoorschriften te vergemakkelijken in Nederland? 

Hamed Amrino 

[14:12]  Kijk, op het moment dat wij onze eigen begraafplaats hebben, dan is het zo 

dat de wetgeving niet veranderd hoeft te worden, of de gemeente hoeft daar niks 

meer aan te veranderen. Want wij onderhouden en verzorgen onze eigen 

begraafplaatsen. 

[14:30]  Dus het enigste wat zou moeten gebeuren is, wat u net al zei, is die 24 uur 

regel in het weekend. Als dat wordt opgepakt en er is een loket waar we een dienst 

kunnen aanmelden, 

[14:50]  zodat we de verloven krijgen en ze zouden meewerken, dus dat wij op 

algemene pagraafplaatsen een deel kunnen opkopen, dan is het probleem opgelost. 

Zoë Mostajir 

[15:01]  Precies, dat zijn eigenlijk de enige twee echte obstakels die u kunt noemen. 



 64 

Hamed Amrino 

[15:07]  Ja inderdaad, maar het moet wel zo zijn dat op het moment dat wij een stukje 

van een algemene begraafplaats kunnen kopen, dat we daar ook een eigen 

rouwcentrum moeten hebben. Want de mensen moeten dan naar binnen kunnen, ze 

moeten kunnen schuilen, ze moeten kunnen bidden. 

[15:28]  Vaak komen ze van ver omdat er weinig begraafplaatsen zijn in Nederland. 

Stel dus dat er eentje, zoals nu in Zuid-Laren, komen er allemaal mensen uit 

Randstad. Stel dus dat we daar geen rouwcentrum zouden hebben, 

[15:43]  een aula zouden hebben, waar moeten dan dus die mensen naar de wc? Als ze 

wat willen eten, als het koud is om te schuilen en bidden. Dat is het probleem bij  

[15:55]  algemene begraafplaatsen die er nu zijn met een islamitische ark. Want je 

hebt wel veel algemene begraafplaatsen met een stukje voor de moslims. Het 

probleem is is dat die mensen die daar komen geen plekje hebben om te bidden, om 

te schuilen. 

[16:20]  En ze komen van ver. Dus dat is wel een voorwaarde. De voorwaarde is van, 

verkopen dan de moslims een deel, maar ze moeten wel ook een aula erbij hebben.  

Zoë Mostajir 

[16:33]  Ja, dat begrijp ik. En moet dat dan ook aan speciale eisen voldoen, zeg maar, 

ten opzichte van een aula die je voor, ja, bijvoorbeeld Nederlands begrafenissen, zit 

daar een verschil in? 

[16:46]  Moet er daar voorziening in zitten? 

Hamed Amrino 



 65 

[16:48]  Nee, nee, totaal niet. Als je daar twee kleine bidruimtes hebt, je hebt twee 

toiletten en een ruimte waar de mensen eventjes kunnen zitten. 

[17:01]  Het moet allemaal niet heel groot zijn, het kan allemaal heel klein zijn. Dan is 

het ruimschoots voldoende. 

Zoë Mostajir 

[17:08]  Nee, oké. Want nu als er een begrafenis plaatsvindt op een islamitische 

begraafplaats, is het echt dat de gehele begrafenis zich daar afspeelt? Of gaan mensen 

daarvoor momenteel dan naar een moskee? 

[17:23]  Of hoe doen ze dat nu? 

Hamed Amrino 

[17:25]  Het is allemaal heel sober. Iemand komt overleiden. Die wordt naar een 

uitvaartcentrum gebracht. Daar wordt die persoon gewassen. En dat moet je  

[17:39]  je voorstellen. Dat gebeurt dan allemaal in die 24 uur. Mensen komen gelijk 

op een afscheid nemen. Eerst wordt gewassen afscheid nemen. 

[17:53]  Daarna naar de moskee voor het doden gebed en dan als een en anders dan 

mogelijk is dan gaat het gelijk naar de begraafplaats en anders gaat het volgende dag 

met met de naar de begraafplaats 

[18:05]  eenmaal op de begraafplaats zijn de geen rituelen meer het enigste wat dan 

gedaan wordt is wacht op de familie en dat de en dat de begraafplek dan wordt er een 

ja iets gezegd over die persoon en over de toekomst van de mensen. 

[18:24]  En dan wordt die persoon begraven en dan gaat men naar huis. Zo zo gaat 

het er dan toe. 

Zoë Mostajir 



 66 

[18:33]  Ja, dat is natuurlijk ook een verschil met een Nederlandse begrafenis dan. 

Even kijken hoor. Ik denk dat ik tot nu toe al best wel wat informatie heb. 

[18:49]  Ik ga natuurlijk nog woensdag. Ben ik nog in Zuid-Laren natuurlijk. En kan 

ik het ook met eigen ogen zien. Even kijken. Vindt u het oké dat ik... 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 67 

Bijlage D 

Interview transcriptie Joy van Delft, interview afgenomen op 18-11-2024 

Joy van Delft 

[00:00]  Oké, ik ben dus Joy en ik zit in het zuiden van Nederland. Ik kan nog een 

uurtje verder afzakken dan Maastricht, maar ik zit zeg maar onderin Brabant. In 

Mierlo woon ik en ik werk hoofdzakelijk in Eindhoven. Ik werk als uitvaartverzorger 

al meer dan 17 jaar. 

[00:20]  Hiervoor werkte ik in de financiële dienstverlening als adviseur. Ik merkte 

dat ik betekenis in mijn werk miste. Als dochter van een dominee, wat voor jou dan 

ook interessant is, heb ik heel veel gezien 

[00:35]  als kind. Ik denk dat ik mijn kindertijd anders wel wel zie van de doorsnee 

Nederlander. Ik denk ook wel dat ik daarom hierin ben gerold. 

[00:49]  Ik dacht ik ga of de papo nog doen, want ik hou ook heel erg van kinderen 

met kinderen werken. Daar doe ik binnen mijn werk overigens ook heel veel mee. Of 

uitvaartverzorger. Uiteindelijk is het dit geworden. 

[01:02]  Ik krijg vaak van nabestaanden van ja, dit is echt jouw roeping. Dus dat is 

wel grappig dat het soms denk ik, oh misschien heb ik iets anders gaan doen. Maar ja, 

weet je, ik word hier wel nog steeds heel gelukkig van. 

[01:17]  Iedere uitvaart is anders, iedere familie. Je zei al, ik wist niet dat iedereen ook 

islamitische uitvaarten deed. Nou ja, wij komen van het kleinste appartementje 

Zeshoog tot de dikste villa en alles wat ertussen zit. 

[01:33]  Wij komen bij de humanisten, hindoe-staaners, niet gelovigen, katholieken, 

protestanten, pinkster, evangelie, moslim, de Grieks orthodox, 



 68 

[01:45]  wij komen echt overal. Wij komen gewoon overal. En dat is meteen ook, ieder 

geloof heeft ook nog 

[01:58]  heel veel stromingen. En dus ik ben natuurlijk een meneer waarop je het zelf 

invult. En als mensen afscheid nemen, zeg ik altijd, dan raak je een teefvallaagje 

kwijt. Dan zijn ze even heel, dan ben je ergens ook heel, zijn heel erg open voor 

verbindingen. 

[02:14]  Het is ook een hele kostbare periode, waarin je elkaar weer ontmoet en 

samen bent. En ja, wat vaak een hele mooie tijd ook uiteindelijk is. Ik vind het heel 

mooi dat ik daarin mag meeluisteren en ik kom met een open hart en luister en kijk 

wat ik voor ze kan doen. Ik ben moeder ook van twee kinderen, 

[02:39]  een in 23, zit in Australië, een backpacker en een van 21 die wel in de vierde 

van de PAVO zit. 

Zoë Mostajir 

[02:46]  Oké leuk, toch nog een beetje doorgegeven. Dat is een beetje over mij. Leuk. 

Oké, dan ga ik beginnen met de eerste vraag. 

[03:01]  Even kijken. Welke specifieke islamitische begrafenisvoorschriften moet u in 

uw werk 

Joy van Delft 

[03:11]  strikt naleven en welke vormen uitdaging in Nederland? Zelfs die is al per 

familie anders die er nu vraagt. Kijk, vanuit de Koran is het belangrijk dat iemand 

[03:29]  eigenlijk zo snel mogelijk begraven wordt. Dus daarin ga ik als 

uitvaartverzorger heel hard aan de slag om alle documenten daarvoor in orde te 

krijgen. Als we binnen 36 uur begraven worden, heb ik een verlof nodig van de 



 69 

officier van justitie, een vervroeging. Daar ga ik achter aan. Dat is overigens iets wat 

de overheid is bezig met een nieuwe wet op de lijkbezorging. 

[03:52]  En de vervroeging, dus de tijd waarbinnen iemand begraven mag worden 

zonder vervroeging aan te hoeven vragen, die wordt verkort. 

[04:04]  Dat is een van de dingen die in de nieuwe wet van de lijkbezorging zal 

veranderen. Dus dat zal waarschijnlijk inhouden dat ik minder vaak een vervroeging, 

straks vervroegingsverklaring van de Ossiën van justitie nodig heb als ik iemand 

binnen 

[04:19]  36 iemand begraven. Kijk, islamitische mensen, het belangrijkste is eigenlijk 

dat ze snel ook gewassen worden, ritueel gewassen worden, mannen door mannen, 

een mannelijk wasteam, vrouwen door een vrouwelijk wasteam. Ik zorg dat er een 

ruimte daarvoor 

[04:38]  komt waar ze dat dan kunnen doen. Sommige ruimtes hebben ze al een 

keffen, dus zo'n doek. Vrouwen gaan in vijf doeken, mannen in drie doeken. En 

eigenlijk faciliteer ik alleen 

[04:50]  maar wat er nodig is. Vaak is het alleen maar de ruimte. In uitzonderlijke 

gevallen ga ik zelf dan ook op zoek naar zo'n doek. Maar ja, ga ik gewoon meters stof 

halen. Ik heb laatst een uiterst van een jong kind gehad, zeven, en hij was islamitisch.  

[05:06]  En toen heb ik zelf doeken gehaald, maar meestal regelen ze zelf de doeken. 

En ik weet ook de lijntjes binnen mijn werkgebied, waar we ook bijvoorbeeld 

loskijzen als ze zelf een wasruimte hebben en alle faciliteiten in huis hebben. Dus 

soms kies ik er ook voor om iemand rechtstreeks daar naartoe te brengen zodat we 



 70 

[05:24]  minder vervoersbewegingen hebben. Zeker als ik weet dat het eigenlijk snel 

kan plaatsvinden. En dan gaan we regelen met de begraafplaatsen dat daar een 

begraving kan plaatsvinden. Hier in 

[05:37]  Eindhoven heb je een gemeentelijke begraafplaats met een islamitisch 

gedeelte. De gemeente begraven is Eindhoven in Stratum. Maar daar kun je voor 20 

jaar grafrechten vastleggen. 

[05:52]  En daarna is het zolang je blijft betalen. 

[05:56]  En dus daarmee, zegt de gemeente, is het eeuwig durend. 

[06:00]  Zolang je betaalt, blijft dat graf in stand. 

[06:05]  We hebben ook in Nuenen hier een begraafplaats. En dat is eigenlijk een 

islamitische gedeelte. 

[06:11]  Echt een islamitische begraafplaats binnen de begraafplaats die er is, zeg 

maar de oude land. Dus denk ik van basis zelfs nog wel dat het een katholieke 

begraafplaats is, want het hoort ook wel echt bij de katholieke kerk. 

[06:27]  Maar het is een heel deel islamitisch en daar zijn eeuwigdurende grafrechten. 

Dus we zien ook wel dat vanuit heel veel plekken in onze regio mensen naar die 

islamitische plek komen. In Eindhoven, 

[06:38]  ja het is ook allemaal in Eindhoven weet ik, ligt altijd een graf open, dus 

kunnen ze heel snel schakelen. In Nuenen moet ik daar wel meer moeite voor doen. 

Als ik later ben dan krijg ik zo'n graf niet meer op tijd open. Dus het is eigenlijk, ja 

even bellen en kijken wat ik zo 

[06:54]  snel mogelijk geregeld kan krijgen. Daar doen we wel echt alles voor, want 

we weten hoe belangrijk het is om het zo snel mogelijk te doen. En ze willen het 



 71 

eigenlijk altijd na het middaggebed. Dus we zijn gewoon die ochtend of die avond 

soms, als ik zo'n melding binnen krijg, gewoon heel hard aan het werk. 

[07:09]  Om te kijken of we het bij het middaggebed van de volgende dag voor elkaar 

kunnen krijgen. Om begrafenissen te laten plaatsvinden. Vaak ga ik dan ook toch nog 

wel in de familie thuis. En dan zit ik met de mannen meestal aan tafel, soms ook wel 

met vrouwen. 

[07:26]  En ik mag daar als vrouw wel bij zijn, maar ik hou ook wel echt afstand. Ze 

zijn altijd heel vriendelijk tegen mij, maar ze kunnen ook wel echt dwingend zijn. 

[07:39]  Vooral aan de telefoon. Maar goed, ik kan geen ijzeren mannen breken. Ik 

wil alles proberen maar nou ja. En dan ga ik handtekeningen halen want ik heb dan 

natuurlijk ook een getekende 

[07:53]  grafaanvraag nodig en een verklaring dat ze ons opdracht geven om de 

uitvaart uit te voeren. En dan ga ik aan een redelijke rouwauto en regel ik soms nog 

dragers en dat is het eigenlijk. 

[08:05]  Dan uiteindelijk zorg ik dat de overledene in de moskee is en zorg ik dat er 

vaak is rond 1 uur dat ik dan de rouwauto daar heb met een mannelijke chauffeur. 

Want als een man wil meerijden en ik heb een vrouwelijke chauffeur, dan mag dat 

niet. 

[08:19]  Dat is heel jammer. Soms willen ze natuurlijk ook nog bloemen. Hoeft 

eigenlijk niet vanuit het geloof, maar soms willen ze dat toch nog wel. En dan is dat 

middaggebed. 

[08:31]  En dan hebben we de overledene beneden vaak of in een ruimte in de moskee 

staan en dan vindt daar nog het overlijdensgebed plaats. Soms is dat in de ruimte 

waar het middengebed plaatsvindt en soms ook niet. En als het in die 



 72 

[08:46]  andere ruimte is dan mogen de vrouwen daar ook nog wel achter in die 

ruimte zijn. Als het in de moskee echt in de gebedsruimte is dan zijn de vrouwen 

natuurlijk op de vrouwenplek. En dan gaat de overledene naar de auto. 

[09:01]  En dat is eigenlijk de plek waarop de vrouwen afscheid nemen. Want die 

gaan eigenlijk niet meer naar de begraafplaats. Tegenwoordig zie je ook dat ze er 

soms toch wel achteraan rijden. Maar in principe, zeker toen ik... 

[09:13]  ...jaren geleden, was het eigenlijk dat de vrouwen nooit meegingen. 

[09:16]  En ik ga nog wel mee, want ik moet papieren naar de begraafplaats.  

[09:19]  Maar ik houd dan wel heel veel afstand. Ik blijf dan eigenlijk bij de auto en ik 

kijk op afstandje of ze begraven zijn. Ze sluipt ook zelf, dus ze zorgen dat de scheppen 

klaar liggen. Oké. 

[09:30]  Dus ze doen, en de overleden blijft meestal, of ja, meestal, ik denk 50-50 

inmiddels. De deksel gaat er sowieso af van de kist, want daar maken ze een bepaalde 

constructie mee. 

[09:43]  Heel vaak gaat de overleden ook uit de uitgevaagde kist, dat leggen ze 

iemand naar Mecca. En vaak is dat gewoon in de aarde in de doeken. 

[09:58]  En dan gaan ze zelf, scheppen ze dicht. En uiteindelijk scheppen ze en dan is 

er zeg maar een bergje wat er overheen ligt. En dan gaan de mannen gieters halen. En 

dan wateren ze daar zo aan dat het echt wel mooi vlat wordt. 

[10:11]  En ja, ze zijn daar vaak een half uurtje mee bezig. 

[10:16]  En dan is het eigenlijk klaar. Dat is wat we eigenlijk doen, denk ik. 

Zoë Mostajir 



 73 

[10:22]  Ja, wel duidelijk inderdaad. En vindt de begrafenis daarvoor altijd dan plaats 

in een moskee? Of kan dat dan ook bij bijvoorbeeld een Nederlandse begrafenis in 

een uitvaartcentrum zeg maar hebben of? Nee, het is eigenlijk altijd in de moskee en 

het is soms buiten. 

Joy van Delft 

[10:44]  Dus gewoon op de begraafplaats. Het voorbeeld wat ik noemde van dat 

jongetje was het gebed buiten. Hadden we ook in de kaart staan dat het gebed daar 

plaatsvond. Daar waren de vrouwen dan ook bij in dat geval. Maar we hebben 

toevallig, ben ik bij de moskee geweest afgelopen vrijdag voor een gesprek met een 

Turkse moskee en mijn collega, dat is wel een mooi voorbeeld, die gaf aan dat zij bij 

een meneer 

[11:09]  geweest was op voorbespreking. Die was niet praktiserend moslim, maar hij 

was moslim. Hij was met een Nederlandse vrouw getrouwd die zich niet had bekeerd 

tot moslima. En hij wilde dus wel het geloof erin brengen. Hij wilde dus ook op de 

islamitische wereld begraven worden. 

[11:32]  Maar hij wou een gewone dienst eerst vooraf. En hij wou ook niet geworstel 

worden. 

Zoë Mostajir 

[11:37]  O ja, dan is het een beetje een soort mix. 

Joy van Delft 

[11:40]  Ja, maar ik zag de imam ook kijken. Maar dat is ook het stukje waar ik het 

later met mijn collega over had. Ik heb geleerd als kind in het stukje, kijk je kunt in 

geloof, wordt heel veel aangepast. 



 74 

[11:58]  En ik denk dat je in de katholieke kerk veel meer ziet dat er aanpassingen 

plaatsvinden. Je kunt tegenwoordig in Frans Bauer als voorbeeld in de katholieke 

kerk luisteren. En je kunt zelf naar binnen begeleiden. 

[12:10]  En je kunt eigen beddienst hebben waarop je ook nog drie keer een spreker 

hebt vanuit de familie. De katholieke kerk en de protestantskerk hebben daar veel 

meer aanpassingen in gemaakt. Als de islamitische gemeenschap zou blijven veel 

meer trouw aan hun rituelen. 

Zoë Mostajir 

[12:32]  De katholieke kerk heeft een paar rituelen. 

Joy van Delft 

[12:35]  De overleden gaan met hun voeten eerst naar binnen, gaan met hun voeten 

eerst naar buiten, wordt gedraaid, er vindt een absoute plaats. Dat zijn een paar 

elementen die heel belangrijk zijn en daarnaast heb ik ook in al jaren dat ik werk al 

heel veel zien gebeuren 

[12:50]  in ruimte die er toch wordt gegeven om maar te zorgen dat mensen binnen 

hun geloof ook nog persoonlijk afscheid kunnen nemenheid die in die islamitische 

[13:10]  Koran staat, daar houden ze gewoon heel erg aan vast. En je kunt dus 

eigenlijk niet zeggen van, nou, die meneer die wil niet gewassen worden, want of het 

is financieel niet, of hij vindt dat niet 

[13:24]  nodig. Dan kun je eigenlijk niet van een imam verwachten dat hij dan wel dat 

gebed bidt. 

Zoë Mostajir 

[13:29]  Of hoe moet hij dat bidden voor een onrein lichaam? Ja. 



 75 

Joy van Delft 

[13:32]  Maar daar zijn dan ook, en mijn collega stond daar anders in, die zei, ja, zei 

ze, ja, ze zei, ik heb een, ik heb onlangs een familie gehad waarin dochters wilden 

begeleiden naar 

[13:44]  het graf, jaren geleden, en die werden door de mannen van de baar 

afgehaald, want de mannen deden dat. Ik zeg, ja, ja, dat snap ik. En toch is daar ook 

een stukje waarbij ik denk als uitvaartverzorger. 

[13:58]  We moeten zorgen dat onze rugzak goed vol met kennis zit. Zodat je eigenlijk 

de verwachting aan de voorkant goed kunt scheppen. Want daardoor had dat gevoel 

nu achteraf dat zij zich weggeduwd voelde. 

[14:12]  Had misschien voorkomen kunnen worden. Of had je vooraf een gesprek over 

aan kunnen gaan met een imam? Want die imams willen ook alles uitleggen. Want 

die imam ook zei eens, als ik deze meneer zou spreken, zou ik het uitleggen en wordt 

hij gewoon gewassen. 

Zoë Mostajir 

[14:26]  Want hij zou het begrijpen. 

Joy van Delft 

[14:28]  En toen dacht ik, ja zo werkt het, dat snap ik ook. En wij zoeken in de 

uitvaartwereld heel erg denk ik naar een persoonlijk afscheid. En dat moet passen. 

We willen vooral dat de nabestaanden helemaal blij zijn. 

[14:42]  Maar binnen de islamitische geloof wordt er van ons iets anders gevraagd als 

professioneel. En kun je alsnog een dienst hebben. Ik heb ook altijd een Nederlandse 

vrouw met een islamitische man. 



 76 

[14:57]  Ze had ook een dochter. Haar zie ik nog ooit. En toen hebben we eerst 

gewoon binnen 24 uur hem begraven. En drie dagen later zaten we in de oude met 

een foto. 

[15:08]  En met een hele mooie persoonlijke dienst. En was er gewoon allebei. En 

deden we recht aan zijn geloof. En stonden we ook stil bij wie hij voor hen was. 

[15:18]  Wat voor hun Nederlandse cultuur belangrijk was. Dus die, ja dat is wel een 

zoektocht voor ons. En wat je ook ziet, dat zei ik ook tegen de imam. Ik doe het heel 

vaak in Eindhoven, regel ik het vaak, dus ik heb veel gezien. Ik heb ook nieuwe 

collega's, die moeten we meenemen in wat er allemaal kan. Wat je ziet is dat wij bij de 

jonge generatie aan tafel 

[15:41]  zitten, dat zijn onze opdrachtgevers. Dus wij zitten bij kinderen van al dan 

niet strenge islamieten aan tafel, soms misschien niet eens die het zelf niet eens 

hebben voorgeleefd en dan zitten hun kinderen en die willen die willen 

[15:56]  misschien wel een echte islamite uitvallen, maar die weten zelf ook helemaal 

niet wat ze dan moeten doen. En die zitten en die zeggen zeg het maar we komen 

nooit in de moskee en papa kwam ook nooit in de moskee, regel maar. En als je dan 

niet je gebied kent en weet van dit is een turkse moskee's. En uiteindelijk zeggen 

imams van het gaat om het geloof, maar eigenlijk wil zo'n 

[16:23]  Surinaamse familie niet in de Marokkaanse moskee het afscheid. Want dan is 

er bij het gemiddeld 

Zoë Mostajir 

[16:30]  gebed zitten daar 90% Marokkanen. Zoals ik in een Surinaamse moskee zit, 

dan is het 90% Surinaams. Ja. Ja, nee, duidelijk. 



 77 

[16:46]  Ja, wel mooi uitgelegd inderdaad ook zo. Wat denk je ook voor de toekomst, 

zeg maar, dat... Nou ja, je vertelde een beetje dat het inderdaad binnen het katholieke 

geloof al wel wat veranderd is. En dat er wat meer kan. Dat dat binnen de islam 

misschien in Nederland ook wel gaat gebeuren. 

[17:04]  Ook door die nieuwe generatie. Of vind je dat lastig zo in te schatten? 

Joy van Delft 

[17:09]  Heel lastig in te schatten. Ja, snap ik wel. Ik vind dat heel lastig in te 

schatten, want de protestanten waren al veel soepeler, de katholieke gemeenschap 

wordt soepeler en ik zie daar zelf in de islamitische uitvaart die ik regel,  

[17:24]  zie ik daar eigenlijk weinig verschuiving in, in die 17 jaar. 

Zoë Mostajir 

[17:29]  Nee, precies. En dat is ook oké, hè? 

Joy van Delft 

[17:31]  Ja. Ik is ook niet aan ons om daar als, dat zei ik ook tegen mijn collega, het is 

niet aan ons om daar als uitvaartverzorger of om daar een rol in te, dat is niet onze 

rol, we kunnen dingen vragen, maar het is niet onze rol om daar ruimte in te zoeken. 

Nee, ik snap het. Als die ruimte ontstaat, dan komt die vanuit de gemeenschap zelf. 

Ja. En je ziet natuurlijk wel dat er wel een verschuiving, er vindt wel een verschuiving 

plaats, maar 

[17:59]  dat is de verschuiving dat mensen niet meer allemaal naar het buitenland 

terug gaan, maar dat er heel veel mensen hier begraven worden. Bij die moskee waar 

ik vrijdag was, of donderdag was is het, daar zei hij dus dat hij nog heel uitvaarten 

heeft. Ik denk al 95% van mensen die teruggebracht worden naar Turkije. En hij heeft 



 78 

[18:26]  dus ook 95% een Turkse uitvaartondernemer die vooral repatriëringen doet. 

Ja precies. En als ik bij een andere moskee in Eindhoven kijk, dan zijn wij als Dela 

heel vaak twee andere moskees, omdat dat heel vaak mensen zijn die hier begraven 

worden. En die zien van, hey Dela kan dat ook. 

[18:41]  Dus waarom geen lokale uitvaartondernemer, die imams en de mensen die 

daar in bestuur zitten, ja die kennen wij ook. 

[18:50]  En die weten dat wij dat ook kunnen. 

Zoë Mostajir 

[18:54]  Ja, nou je vertelt natuurlijk de regel dat ze binnen 36 uur moeten begraven 

worden toch? Eigenlijk binnen 24, eigenlijk willen ze bij het volgende middaggebed.  

Joy van Delft 

[19:03]  Alleen de Nederlandse wet, de wet van de wijkbezorging, schrijft voor dat 

iemand buiten 24 dagen dus naast of na 36 uur en maar binnen de zesde werkdag na 

[19:14]  overlijden wordt begraven of gecremeerd. Dus waar we in Nederland vaak 

een uitstel moeten aanvragen omdat we die zes dagen niet willen, moet ik bij de 

islamitische kerk een vervroeging heet dat, 

[19:25]  aanvragen aan de officier van justitie. Danragen en dan gaat het er om of het 

een niet discutabel overlijden is. 

[19:40]  Kijk, als het een natuurlijke dood is en we hebben een ANB-verklaring van de 

arts die het overlijden vaststelt. En die geeft aan of het een natuurlijk overlijden is of 

dat het geen natuurlijk overlijden is. 

[19:56]  En als het natuurlijk is, dan is het natuurlijk het makkelijkst om dan die 

vervroeging te krijgen. Want dan is er weinig discussie. Ik heb een keer gehad dat de 



 79 

officier van de justitie later aan de lijn had en dat uiteindelijk die overleden volgens 

mij kwam nu uit Limburg. Naar Eindhoven kwamen die papieren en toen was het een 

waarschuwing. 

[20:11]  Toen was er vraagteken of het een natuurlijk overlijden was. Ja, toen was 

daar wel een probleem. Want ja, dan is het wel anders natuurlijk. En dan is het een 

geluk dat het begraven is want als het dan cremeren is 

Zoë Mostajir 

[20:24]  dan zou het anders zijn. Er zijn er zeg maar daarnaast ook nog andere 

praktische obstakels in Nederland zeg maar waar jij dan tegenaan loopt zeg maar of 

waar de islamitische gemeenschap 

Joy van Delft 

[20:38]  verder tegenaan loopt? Dat het vaak gemeentelijke begraafplaatsen zijn en 

dat die op zondag er niet zijn. Dus dat ze hier op zondag niet begraven. En zij zouden 

het liefst als iemand bijvoorbeeld op zaterdagochtend overlijdt, willen ze eigenlijk op 

zondag begraven. 

[20:52]  Maar de gemeente zegt op zondag begraven wij niet. Dus ja, daar gaat het 

niet. En daar hebben wij ook wel gesprekken over met de gemeente. Want uiteindelijk 

wil je voor de gemeenschap waar ik dan werk, in mijn werkgebied wil ik eigenlijk dat 

het wel kan. 

Zoë Mostajir 

[21:10]  Ja. 

Joy van Delft 



 80 

[21:13]  Want voor hen is het belangrijk. Maar dat is een praktisch obstakel waar de 

gemeenschap tegenaan loopt. 

Zoë Mostajir 

[21:21]  Ja. Want hoe ga jij daar dan mee om? Bijvoorbeeld stel dit gebeurt. En dat 

kan inderdaad op de zondag dan niet. Ja, wat dan? 

Joy van Delft 

[21:34]  Dan leg ik het uit dat het op die zondag niet kan. En dan weet ik ook van de 

imams. 

[21:40]  Kijk, de Koran. Die heeft. 

[21:44]  Koran, ik zeg altijd Koran. De Koran. Die heeft regels. Maar. Kijk, in 

coronatijd hebben we daar heel veel mee te maken gehad. Die regels die zijn er. Maar 

als het overmacht is. 

Zoë Mostajir 

[21:58]  Dan is het niet erg. 

Joy van Delft 

[21:59]  Als het anders is. Dus in de tijd van corona bijvoorbeeld, waren er mensen 

misschien wel drie, vier, vijf weken of langer in een uitvaartcentrum in Schiphol 

[22:11]  aan het wachten tot ze overgevlogen konden worden. En dan werden ze 

natuurlijk heel laat, pas was die uitvaart. En dat geldt eigenlijk ook zo met die zondag 

dan niet, want dat is overmacht. Dus dan is het, kijk en zo'n voorbeeld wat ik nu 

noem van wassen, 



 81 

[22:28]  dat is eigenlijk geen overmacht op het moment dat het gewoon geregeld kan 

worden. In coronatijd hadden we, konden mensen niet gewassen worden omdat de 

wasteams bang waren om corona te krijgen. 

[22:42]  Oh ja. Dus was het overmacht en werd zonder rituele wassing begraven 

soms. Maar als het overmacht is, dan is het niet erg. 

[22:54]  En dat kan ik, maar dat voordeel heb ik dat ik mijn ervaring dan mee kan 

nemen en dat kan uitleggen. En dan vraag ik nog steeds mijn vragen aan de imam. 

Maar ik weet dat dit zo wordt uitgelegd. 

[23:07]  Want daar is de Koran wel. Ze zijn niet, ze hebben duidelijke regels. Maar als 

ik contact heb met een imam of met iemand van de moskee, is er altijd wel heel fijn 

uitleg. En is er ook ruimte om daarin, als het echt niet kan, dan is het niet anders. 

[23:26]  Dan is daar wel ruimte voor overmacht. Ja, oké. Sorry, misschien is het te 

veel. 

Zoë Mostajir 

[23:36]  Nee, het is goed hoor. Ik heb natuurlijk veel vragen worden eigenlijk ook al 

wel beantwoord. Ik ben even een beetje aan het nadenken ook. 

Joy van Delft 

[23:44]  Doe maar rustig nadenken. 

Zoë Mostajir 

[23:45]  Ja, top. Even kijken. Want ik heb ook een stuk, zeg maar, of een vraag in 

mijn scriptie. Wat een beetje over emotionele uitdagingen gaat. Dus dat heeft dan 

weer mee te maken. 



 82 

[24:04]  Als bepaalde rituelen inderdaad niet kunnen, hoe dan een moslimfamilie 

daarop reageert. En dan misschien vooral wat streng gelovigen of oudere mensen, zeg 

maar. Komen er echt van die emotionele uitdagingen dan voor? Merkt u dat? Kunt u 

dan steun bieden, zeg maar? 

[24:22]  Of hoe gaan mensen daarmee om? 

Joy van Delft 

[24:24]  Ja, die emotionele uitdagingen zoals ik net noemde, als dingen niet kunnen, 

omdat dan vaak dat ze een uitleg krijgen dat het goed is, dan is er echt veel 

ruststelling. Dus daarin, die emotionele uitdaging zit er meer aan de voorkant. 

[24:36]  Tot ze uitleg hebben gehad van eigenlijk iemand vanuit de leiding, zeg maar, 

of de imam. Dan is daar, mijn ervaring, geen onrust meer over. Kan wel zo zijn, net 

zo'n voorbeeld als wat ik nu noemde van die dochters, 

[24:50]  die dan aan de baar willen lopen per se. persé en dat dat niet mag ja die 

zullen naar uitleg daar nog steeds niet blij mee zijn. Dus dat is een emotionele 

uitdaging en dan heb je dus de uitdaging ga ik mijn vader of moeder islamitisch 

begraven wat inhoudt dat ik dus of weggeduwd ga worden of niet langs de baarkant 

[25:11]  staan en hoe kan ik en dan vind ik de uitdaging als uitvaartverzorger zoals ik 

jou noemde net Dat je misschien nog een ander afscheid kunt, daarnaast kunt 

voorbereiden. Of dat we kunnen denken, maar dat is bij Nederlandse uitvoering niet 

anders. 

[25:25]  Als wensen uitlopen van, als de wensen van de nabestaanden anders zijn dan 

de wensen van de overleden. Want daar komt het dan eigenlijk ook op neer. Dat je 

kijkt, maar wat kan er dan wel? En welke hele kleine dingetjes kan ik toevoegen, 

waardoor het toch troostrijk wordt en dat jij verder kunt. 



 83 

[25:41]  Kijk, en emotionele uitbarstingen, die zijn natuurlijk op de moskee, op het 

moment dat zo'n auto weggaat en de vrouwen blijven achter en het is een jong 

persoon, dan zijn de emotionele uitbarstingen heel groot. 

[25:56]  Maar dat is ook een stukje cultuur, dat is ook een stukje hoe zij rouwen, hoe 

ze elkaar... dan is het ook jammeren, dat snap ik ook. Als jouw kind wordt 

weggereden en je mag niet mee. Ja, dat snap ik. 

[26:11]  Ja, heftig. 

Zoë Mostajir 

[26:12]  Ja. Ja, heel heftig. Dan ben ik nog wel benieuwd naar een stukje inderdaad 

historie. Want u zegt het al, 17 jaar inwerkt. En ik vroeg net inderdaad, zit er een 

beetje... Dan merkt u dat het verandert. Maar als u dan terugkijkt naar de afgelopen 

17 jaar. 

[26:30]  Zie je daar een bepaald verschil in? Of ontwikkelingen die er plaats hebben 

gevonden of is het wel echt een beetje ja eigenlijk in die 17 jaar hetzelfde geweest ik 

vind twee dingen veranderd eentje 

Joy van Delft 

[26:48]  is dus die dat we steeds vaker in nederland begraven dus vroeger moesten we 

ook wel eens repatriëringen doen dus dat is denk ik veranderd of dat is veranderd 

meer begraving in nederland dubbels doen wij al meer als organisatie omdat als 

uitvaart in neder Nederland plaatsvinden, dan heb je vaak ook als Nederlandse 

uitvaartonderneming ben je daarbij betrokken. 

[27:12]  Dus wij doen meer islamitische uitvaarten dan 17 jaar geleden. En ik denk 

ook aan het verschil, want ik denk wel 17 jaar geleden of tot 10 jaar geleden gingen 

vrouwen echt nooit mee naar de begraafplaats. 



 84 

[27:25]  En tegenwoordig zit daar toch wel een verschuiving op dat vrouwen mee 

gaan op een afstandje dan doen die mannen het nog steeds wel zelf. Maar vrouwen 

staan vaak toch wel een randje verder. Zeker als het een Nederlandse vrouw 

[27:42]  met een Zweedse man is of andersom. Maar ook wel, of als het een jonger 

persoon is, vrouwen zijn vaak toch wel op de begraafplaats. Vroeger waren ze echt 

niet mee. Dan lieten we ze achter bij de moskee maar tegenwoordig zijn ze 

[27:57]  vaak toch ook wel mee hebben ze gewoon hun hoofddoek om en dan zijn ze 

wel op de begraafplaats en mogen ze uiteindelijk ook afscheid nemen als laatste ja 

precies maar de mannen sluiten ja oké even kijken kijk jij mijn linkedin of niet nee ja 

wel ik had gekeken ja ja precies want er stond dat verhaal op van dat jongetje want er 

was ook best wel een islamitische uitvaart 

[28:24]  en er waren ook heel veel Nederlandse kindjes die daar dus bij stonden. Oh 

ja tuurlijk. En toen werd hij dus opeens hij zou eigenlijk in het kistje blijven en hij 

werd dan opeens toch uitgehaald in de doeken dus dat was best ook wel die kindjes 

stonden daarbij en uiteindelijk merkte ik dus ook, ik ben erbij gaan zitten en we 

hebben gewoon gezegd wat we zagen en waarom ze dat doen. 

[28:48]  En dan zag ik dus ook dat kinderen daar dus ook weer heel natuurlijk mee 

omgingen. Dat ze daar eigenlijk dichterbij wilden gaan staan om te kijken wat er 

gebeurt. Dus dat was heel mooi dat je dus eigenlijk bij die Nederlandse kinderen zag, 

die misschien of nog wel een uitvoert hebben meegemaakt, maar heel Nederlands zeg 

maar. 

[29:07]  Dat ze gewoon nieuwsgierig waren. En dat daar, dat oordeel, wat je op mijn, 

ik als ik het deelde met collega's van jeetje hoe heftig. En dat die kinderen, dat is heel 

anders. 



 85 

[29:20]  Ik voelde dat zelf ook anders omdat ik erbij was en zag wat er gebeurde. Ik 

vond het juist heel mooi wat er gebeurde. Dat uiteindelijk als het iets is wat integer is 

en puur, dat dat dus dan oké is. 

[29:33]  Dat je het dan uitlegt en kijkt en je verwondert. En het dus alleen maar mooi 

is. 

Zoë Mostajir 

[29:39]  Want als ze in de doeken liggen, zie je dan niks meer? Het gezicht ook niet. 

Maar je ziet dan, lijkt me wel, de vormen van het lichaam. Dat zie je natuurlijk wel. 

Precies. Ze hebben wel echt door van... En ze zien ook, dan knopen ze dat. 

Joy van Delft 

[29:52]  Het is best strak, hoe die doeken er... Het is niet helemaal... Kijk, wij 

gebruiken ook lijkwaardes, want dan nemen wij denk ik weer van de islamitische 

cultuur en van de hindoeistaanse cultuur. En dat schrijft vaak iemand ook in doeken 

gewikkeld. 

[30:05]  Maar dan wij wikkelen in doeken en dan vallen we daar gewoon losjes zo 

overheen. Bij de islamieten zitten ze veel strakker in die doeken gewikkeld. En boven 

zit het echt wel met een stukje los, een stukje cartoon. Ze draaien daar nog. En dan 

gaat er nog een stukje 

[30:21]  toen wordt daar zo geknoopt. Dat moet ook wel. Want als er iemand los in 

doeken zou liggen, dan krijg je die ook niet 

Zoë Mostajir 

[30:27]  meer uit de kist. Nee, tuurlijk. 

Joy van Delft 



 86 

[30:29]  Dus ze pakken dat vast. Bij het voeteind zit zo'n 

Zoë Mostajir 

[30:31]  knubbel, noem ik het dan maar. 

Joy van Delft 

[30:33]  En bij het hoofdeind, waardoor je eigenlijk iemand en dan pakken ze heel 

voorzichtig. Ze doen dat met z'n allen. Je denkt jeetje, ze springen ze met z'n allen in 

de gaten. 

[30:42]  Maar 

[30:43]  je ziet wel e de contouren. 

Zoë Mostajir 

[30:45]  Juist omdat het strak gewikkeld is. Ja, precies. Dus dan zien die kinderen dat 

dan natuurlijk ook. Maar wel bijzonder dat ze dan toch gewoon rustig kunnen blijven 

met uitleg. Dat vond ik ook. Ja, heel mooi. 

[31:00]  Even kijken. Ik weet niet of jij iets weet. Het verschil nog verder in 

Nederland. Dat is misschien wel leuk om te weten ik ga hier na of ook vandaag hamid 

ambrino interviewen en hij is oprichter van de islamitische begraafplaats 

[31:28]  in zuid-laren zat hier dichtbij dus dan ja dan maak ik een beetje die 

vergelijking natuurlijk ook van verschillende delen in nederland en ik ga daar zelf ook 

woensdag heen ik ben heel benieuwd maar weet ja weet jij daar iets van of dat per 

plek in Nederland verschilt? 

[31:44]  Of weet je het wel vooral vanuit het zuiden of Brabant? 

Joy van Delft 



 87 

[31:48]  Ik heb wel collega's, stel dat je er nog in contact mee zou willen komen. Ik 

heb collega's die ook heel veel meer verstand als mij nog hebben. Van islamitische 

uitvaarten, omdat het daar veel meer voorkomt. 

[32:00]  Bij Arnhem zit ook een islamitische begraafplaats, toch? 

Zoë Mostajir 

[32:03]  Ja, klopt. 

Joy van Delft 

[32:04]  Daar heb ik een collega die er heel veel verstand van heeft en ik heb een 

collega in rotterdam die ook heel veel er van die ook wel de weleens collega's 

waarmee neemt in islamitische uitvaarten en culturen 

[32:18]  dus daar kan ik je kijk ik heb wil gewoon vanuit mijn ja perspectief en mijn 

ervaring meegenomen maar ik heb wel collega's die jou nog verder kunnen brengen 

denk ik in rituelen en de kan 

Zoë Mostajir 

[32:29]  dan kan ik jou mee in contact brengen als je zou willen. Ja, nee, dat is wel 

oké. Het is juist dat ik vanuit mijn scriptie juist wou kijken naar een niet-Randstad. 

Omdat het daar wat vanzelfsprekender is. Bijvoorbeeld Rotterdam, daar wonen 

natuurlijk veel meer moslims. 

[32:45]  Ik vind het heel veel. Precies, mooi om het een beetje te zien vanuit het 

zuiden en het noorden. Waar het eigenlijk veel minder is. Ik denk, wat ik tot nu toe 

heb gelezen, dat het hier in het noorden eigenlijk nog minder is dan bij jullie. 

[32:57]  Denk ik ook. Want wij hebben ASML. 

Joy van Delft 



 88 

[33:00]  Daar is ASML een grote chipfabriek. 

Zoë Mostajir 

[33:04]  Bij Veldhoven. Ja ik heb er wel eens van gehoord. 

Joy van Delft 

[33:09]  Wereldwijd is tegen Veldhoven aan, zit ASML. Een bizar groot bedrijf chips 

waar heel de wereld van afhankelijk is. 

[33:24]  Die maken chipmachines, maken machines die chips kunnen maken. Maar 

die hebben dus ook werknemers vanuit heel de wereld. Dus als ik kijk naar de Al 

Furqan moskee bij ons, daar komen 70 nationaliteiten voor het middaggebed.  

[33:38]  Ja, zo. 70 nationaliteiten. Dus wij hebben in Eindhoven door ASML ook wel 

echt een groei in islamitische begraafplaatsen. 

[33:50]  En die begraafplaats in Nuenen, toen dat begon met eeuwigdurende graven, 

was het de keren dat ik daar kwam, was vaak voor de koptische orthodoxe kerk, of 

voor de Griekse orthodoxe kerk, Russische orthodoxe kerk. Maar uiteindelijk vonden 

dus in coronatijd de islamitische, 

[34:09]  of de islamieten vonden dus die begraafplaatsen, hé daar kwam het ook 

eeuwen gedurend. En uiteindelijk is daar een deel van die begraafplaats voor geschikt 

gemaakt. Is misschien ook al mooi om te weten. 

[34:21]  Uiteindelijk hebben ze daar een wasruimte in gemaakt, toiletten in gemaakt. 

Waardoor daar veel makkelijker dus ook islamitische uitvaarten kunnen 

plaatsvinden. Maar iedere keer dat ik daar kom liggen er wel heel veel mensen bij. 

[34:34]  Maar daar zul je ook al horen vanuit die meneer in Laren. Dat zo'n 

begraafplaats heeft een heel groot dekkingsgebied. 



 89 

Zoë Mostajir 

[34:42]  Ja, tuurlijk. 

Joy van Delft 

[34:44]  Ik denk bij jou in Groningen. Ja, weet je hoeveel moslims wonen daar? 

Zoë Mostajir 

[34:47]  Ja, niet veel denk ik. Nee, ik weet het prijs aantal niet. Maar ik denk echt niet 

veel. Nee, oké. Ik denk dat ik voor nu nog één vraag eigenlijk heb. Want je vertelde 

net dat dat dus die wet op de 

[35:03]  lijkbezorging, want daar heb ik natuurlijk ook al een beetje verdiept, dat die 

er waarschijnlijk mee bezig zijn, toch? Om dat wellicht te gaan aanpassen. Ja, zijn er 

nog andere stappen die de overheid en ja, andere betrokkenen zouden kunnen 

[35:16]  nemen om ja, dit te vergemakkelijken? Dus de islamitische begrafenis 

voorschriften, denk je dat ja, nog andere dingen zijn? Fijn hè, want dit is vaak 

Joy van Delft 

[35:26]  de grootste struggle. Ja. Dat je die vermoeving moet krijgen.. Ja en dat je dus 

op het moment dat het gemeentelijke begraafplaatsen zijn, net als in Eindhoven waar 

wij ook zo'n multiculturele, 

[35:39]  ja multicultuur niet zoals in Rotterdam, maar daar zit ik even een 

verschuiving in, zou het fijnst als gemeentelijke begraafplaatsen ook gewoon 

bereikbaar zijn op een zondag. Ja. Het is eigenlijk niet meer van deze tijd dat dat niet 

zo is. Nee precies. En voor de rest doen ze het zelf in de moskee. 

[35:57]  Dus eigenlijk hebben we weinig van anderen nodig. Alleen dus het verlof en 

dat graf op een zondag. 



 90 

Zoë Mostajir 

[36:03]  Ja, duidelijk. Even nog voor mijn duidelijkheid. Want die aanvraag dat het 

voor zo snel mogelijk. Maar dat moet gewoon altijd eigenlijk. Moet jij dat altijd doen 

voor elk islamitisch persoon zeg maar of ja heb je net 

[36:27]  geluk maar ja komt zeker vaker voordat het wel nodig is of komt vaak voor 

als iemand bijvoorbeeld 

Joy van Delft 

[36:34]  vannacht om 12 uur overlijdt dan gaat vandaag die uitgaat niet meer 

plaatsvinden nee dan is 

Zoë Mostajir 

[36:39]  je morgen naar middag gebed dan heb ik niet nodig nee oké maar dan moet 

je echt heel snel schakelen dan ben je dan staat ja wat dan eigenlijk zou ik bijna 

denken je werkt bij 

Joy van Delft 

[36:50]  de 24 uur gewoon wat moet allemaal ja maar ja goed bekijk die op die of 

investitie de te gaan we goed zo te schrijven ja oké werkt er werkt prive er liep heel 

erg door elkaar de probeer 

[37:03]  als organisatie ook wel dat de en dat gaan we ons op te schakelen ja met de 

officier van justitie de gaan we gewoon een berichtje sturen aan de officier van 

justitie. En als ze daarna willen kijken. 

Zoë Mostajir 

[37:16]  Kijk, en die officieren van justitie weten hoe belangrijk het is. 

Joy van Delft 



 91 

[37:17]  Ja, oké. En die weten dat het in... 

[37:19]  Kijk, voor geloof is ook het enige waar ze eigenlijk makkelijk een uitzondering 

voor maken. 

[37:23]  Bij de islam is het binnen 36 uur. En bij de hindoe-staan is het eerder de as 

ophalen. Omdat ze die, als de stand van de sterren goed is, willen gaan uitstrooien 

over het water. En op het moment dat geloof een reden is, dan is een officier vaak, als 

er geen vraagtekens zijn, soepel. 

[37:43]  Alleen we moeten gewoon wachten. Dus ja, als uitvaartverzorger is het nog 

best even spannend. 

Zoë Mostajir 

[37:46]  Ja, begrijp ik. 

Joy van Delft 

[37:48]  En ik denk net als in Rotterdam, mijn collega's in Rotterdam, daar zijn die 

lijntjes denk ik veel korter. Met zo'n officier van justitie, omdat die denk ik iedere dag 

wel vervroegingen hebben. Maar voor ons is het toch iets minder frequent. 

[38:04]  Ik doe meer Nederlandse uitvaart, regel als islamitische uitvaart. Veel meer.  

Zoë Mostajir 

[38:08]  Ja, precies. Nou, super. Ik vind het echt heel interessant. En heel leuk om te 

horen ook. Ik denk eigenlijk dat ik het voor nu hier zo bij wil laten.  

 

 

 



 92 

Bijlage E 

Observatie workshop rituele dodenwassing door stichting BIBIN  

Datum: 20 november 2024 

Tijd: 14:00 – 16:00 uur  

Locatie: islamitische begraafplaats Riyad Al Jannah, Zuidlaren 

Aanwezigen: vrijwilligers van stichting BIBIN, studenten en docent van de 

Rijksuniversiteit Groningen  

Algemene sfeer en uitvoering 

De workshop werd gekenmerkt door een diep respectvolle en serene sfeer. De 

uitvoerders (vrijwilligers van stichting BIBIN) gingen uiterst zorgvuldig om met de 

procedure, waarbij eerbied voor de overledene duidelijk centraal stond. De 

aanwezigen toonden zich bewust van de religieuze dimensie van de rituelen. Er werd 

een pop gebruikt die diende als de overledene, deze pop werd gebruikt gedurende 

workshop.  

1. Rituele Wassing (Dodenwassing) 

De rituele wassing is een essentieel onderdeel van de islamitische begrafenisrituelen. 

Het wordt uitgevoerd met grote zorg, eerbied en respect voor de overledene en 

volgens strikte religieuze richtlijnen. 

 Gescheidenheid van geslacht: 

o Vrouwen wassen vrouwen; mannen wassen mannen. 

o In uitzonderlijke situaties, bijvoorbeeld bij afwezigheid van directe 

familie, kunnen naaste verwanten van het andere geslacht de wassing 

uitvoeren, mits dit gebeurt met een doek als barrière. 



 93 

 Awrah bedekking: 

o Tijdens de wassing blijven de intieme delen bedekt met een doek: bij 

vrouwen van de hals tot de enkels; bij mannen van de navel tot de 

knieën. 

o De intieme delen worden niet bekeken en altijd met een washandje 

gereinigd. 

 Stapsgewijze wassing: 

1. Voorbereiding: 

 Het lichaam wordt op een verhoogd oppervlak gelegd en bedekt 

met een doek. 

 Nagels worden geknipt en lichaamsbeharing eventueel 

geschoren. 

2. Reiniging van het gehele lichaam: 

 Het lichaam wordt gewassen met water tot het volledig schoon is. 

 Speciale aandacht wordt besteed aan de intieme delen (voor- en 

achterkant), die met een washandje worden schoongemaakt 

zonder direct contact. 

 Het bovenlichaam wordt gemasseerd om eventueel aanwezige 

gassen te laten ontsnappen. 

3. Gebruik van water: 

 Water wordt gegoten met behulp van een douchekop of emmers. 

Indien fysiek contact onmogelijk is vanwege ernstige 

verwondingen, wordt zandsteen gebruikt, omdat het wassen in 

dat geval niet verplicht is. 

 Kleine wassing: 



 94 

o Deze reiniging is vergelijkbaar met de voorbereiding op het gebed: 

 Handen (3x), mond (3x), neus (3x), gezicht (3x), armen tot 

ellebogen (3x), hoofd, oren en enkels (elk 3x). 

 Grote wassing: 

o Uitgevoerd met drie emmers: 

1. Water. 

2. Water gemengd met sidr (een natuurlijk schuimmiddel). 

3. Water gemengd met kamfer (voor conservering en geur). 

o Het lichaam wordt eerst aan de rechterzijde gewassen en vervolgens 

aan de linkerzijde, driemaal per zijde. 

o Na afloop wordt het lichaam drooggedept en opnieuw bedekt met een 

schone doek. 

2. Inwikkeling  

Na de wassing wordt de overledene ingewikkeld in een speciaal gewaad, de "kefin," 

om hem of haar voor te bereiden op de begrafenis. 

 Materiaal en eenvoud: 

o De kefin is gemaakt van 100% katoen, altijd wit en zonder versieringen, 

om gelijkheid tussen rijk en arm te benadrukken. 

 Lagen van de kefin: 

o Mannen: Drie lagen stof. 

o Vrouwen: Vijf lagen of meer om lichaamsvormen te bedekken. 

 Inwikkelprocedure: 



 95 

1. Het lichaam wordt bedekt met lagen stof, waarbij de rechterzijde eerst 

wordt gewikkeld, gevolgd door de linkerzijde. 

2. Musk wordt aangebracht om het lichaam een aangename geur te geven. 

3. Touwen met drie knopen worden om de gewaden gebonden ter hoogte 

van het hoofd, de taille en de voeten. 

4. De knopen worden aan de linkerzijde geplaatst, zodat deze eenvoudig 

losgemaakt kunnen worden bij de begrafenis. 

3. Dodengebed  

Na de wassing en inwikkeling wordt het dodengebed uitgevoerd. Dit gebed is bedoeld 

om vergiffenis te vragen voor de overledene en zegeningen af te smeken voor alle 

levenden en overledenen. 

 Locatie en opstelling: 

o Het gebed wordt meestal in de moskee gehouden. 

o De imam staat vooraan, gevolgd door mannen en daarachter vrouwen. 

Soms bidden vrouwen apart. 

 Structuur van het gebed: 

o Het dodengebed omvat vier smeekbedes (takbirs): 

1. De openingsverzen van de Koran. 

2. Zegeningen voor de profeet Mohammed en Ibrahim. 

3. Een smeekbede voor de overledene, waarin om vergiffenis en een 

plaats in het paradijs wordt gevraagd. 

4. Een smeekbede voor alle levenden en overledenen. 

 Houding: 



 96 

o Het gebed wordt staand uitgevoerd en de handen worden geheven bij 

elke takbir. 

o Bij mannen staat de imam ter hoogte van het hoofd, bij vrouwen in het 

midden van het lichaam. 

4. Begrafenis 

De begrafenis vindt plaats volgens duidelijke voorschriften om respect te tonen voor 

de overledene en de islamitische traditie te volgen. 

 Transport en plaatsing: 

o Het lichaam wordt in een kist vervoerd, maar zonder kist in de grond 

begraven. 

o In het graf wordt het lichaam op de rechterzijde gelegd, met het gezicht 

naar Mekka gericht. 

 Procedure: 

1. Naaste familieleden tillen het lichaam in het graf. 

2. Touwen worden losgemaakt en betonnen platen of stenen worden 

boven het lichaam geplaatst. 

3. Elk familielid gooit zand op de platen, een handeling die belangrijk is 

voor het rouwproces. 

 Sobere grafmarkering: 

o Het graf is eenvoudig en bestaat uit een bult zand. 

o Alleen een naamplaatje met geboortedatum en sterfdatum wordt 

geplaatst. 



 97 

o Bloemen zijn niet toegestaan, maar mos wordt soms geplant als 

onderhoudsvriendelijke bedekking. 

5. Aanvullende Informatie 

 Tijdspanne: 

o De begrafenis vindt idealiter binnen 24 uur na het overlijden plaats. Dit 

voorkomt ontbinding en maakt de wassing gemakkelijker. 

 Verwijdering van voorwerpen: 

o Voorwerpen zoals kunstgebitten, sieraden en andere niet-lichaamseigen 

materialen worden verwijderd. 

 Eer en respect: 

o Alle handelingen worden in stilte uitgevoerd en wat er tijdens de 

wassing gebeurt, blijft vertrouwelijk. 

 Gelijkwaardigheid: 

o De eenvoud van het graf en de gebruikte materialen onderstrepen de 

gelijkheid van alle mensen in de dood. 

 

 

 

 

 

 


	Inleiding
	Probleemanalyse
	Onderzoeksvraag en deelvragen

	Hoofdstuk 1: Benadering, bronnen en methoden
	1.1 Benadering
	1.2 Bronnen
	1.3 Methoden
	1.3.1 Literatuuronderzoek
	1.3.2 Diepte-interviews
	1.3.3 Participerende observatie


	Hoofdstuk 2: Islamitische begrafenissen en de politiek van verbondenheid
	2.1 De ontwikkeling van islamitische studies in Nederland
	2.2 Burgerschap en begrafenisrituelen
	2.3 Doodlandschappen, identiteit en integratie in de publieke ruimte
	2.4 Moslim-tegenpublieken en publieken van verzet

	Hoofdstuk 3: Hoe hebben historische ontwikkelingen rondom moslims en de institutionalisering van de islam in Nederland invloed gehad op het naleven van islamitische begrafenisvoorschriften?
	3.1 De komst en institutionalisering van de islam in Nederland
	3.2 Islamitisch begraven in Nederland
	3.3 Islamitische begraafplaatsen in Nederland

	Hoofdstuk 4: Wat zijn de specifieke islamitische begrafenisvoorschriften die relevant zijn voor moslims in Nederland?
	4.1 De dood binnen de islam
	4.2 Islamitische uitvaartrituelen
	4.3 Van ritueel naar praktijk: parciperende observatie
	4.3.1 De rituele dodenwassing
	4.3.2. Het dodengebed
	4.3.3. Het begraven van de overledene


	Hoofdstuk 5: Welke uitdagingen ervaren moslims in Nederland bij het naleven van islamitische begrafenisvoorschriften?
	5.1 De impact van Nederlandse wet- en regelgeving op islamitische begrafenissen in Nederland
	5.2 Eeuwigdurende grafrust in Nederland
	5.3 Begraven binnen 24 uur in Nederland

	Hoofdstuk 6: Welke strategieën gebruiken moslims in Drenthe om uitdagingen bij het naleven van islamitische begrafenisvoorschriften te overwinnen?
	6.1 Uitdagingen bij islamitische begrafenisrituelen in een migratiecontext
	6.2 Stichting BIBIN
	6.3 Stichting Islamitische Begrafeniswezen (IBW) en het College van Doodgravers
	6.4 Coöperatie DELA

	Conclusie
	Bibliografie
	Bijlage A
	Bijlage B
	Bijlage C
	Bijlage D
	Bijlage E
	1. Rituele Wassing (Dodenwassing)
	2. Inwikkeling
	3. Dodengebed
	4. Begrafenis
	5. Aanvullende Informatie


