‘Opeens zag ik mijn
overleden zoon voor het
raam staan’

Onderzoek naar nabestaanden en betekenisgeving aan postuum contact

Jeanneke Quattrone
s500874
Masterthesis Geestelijke Verzorging

Rijksuniversiteit Groningen

Eerste begeleider: prof. dr. J.K. Muthert
Tweede begeleider: A. Foppen, MA, MSc

23juni, 2025



Inhoudsopgave
SaAMENVALEING..c.eivirieieeecee ettt esresresreersernens Do D
DankbetUigiNgEN. . ...ttt s ssessensreerea 0D
Hoofdstuk 1. INl€iding.......cccevevevvmveneeeeeceeeeese e cceeceeeeveereeveenenens 0.7
Hoofdstuk 2. Theoretisch kader...........ooueeevvecveevceeeececrcvivneen . p. 13
Hoofdstuk 3. Methode.........cueeieeeieeiciceeceeceeeeceee e 0. 28
Hoofdstuk 4. Resultaten.......cccoeveeieicerceeieerieeeecreeeeceeeereeveeeeenn 0. 36
Hoofdstuk 5. Conclusie, discussie, aanbevelingen................ccc.c.....p 50
Bibliografi€... .ottt ereereeresneeend0. D 9
Bijlage 1 Opzet iINtErVIEW......c.ucueeerrrevereeteereceeeeeee e 0.6 3
Bijlage 2 Informed consent formulier, toestemmingsformulier......p.64
Bijlage 3 Toestemmingsformulier deelnemer..........ccccccvevueurerveveennn...p.69
Bijlage 4 Gegevensbeheerplan...........ueeeeeeeeeeeceeeeeeeeveeveeceeeeneeennp. 71
Bijlage 5 Kodeboom..........ccccueeerecreceeecreeeereeeeee e svsssennnennna0. 79

Bijlage 6 Onderzoek met menselijke proefpersonen........................p.80



Samenvatting

Er zijn goede empirische aanwijzingen dat veel nabestaanden op de een of andere
manier de aanwezigheid van hun gestorven geliefden blijken te ervaren en daarbij in
staat zijn om hun boodschappen op te vangen (Rivas, 2006). 12% van de Nederlanders
heeft na de dood van een overleden dierbare contact met deze overledene. Dit
percentage stijgt onder weduwen en weduwnaars naar 50% en onder ouders die een
kind verloren naar 75% (van Lommel, 2014). De vormen van contact lopen uiteen van
visuele waarneming, het ruiken, het horen van een stem, lucide dromen of het sterk
innerlijk weten dat de overledene in de buurt is. Onderzoek wijst uit dat dit contact
een helende werking kan hebben bij de verwerking van verlies. Tegelijkertijd lijkt er
een maatschappelijke terughoudendheid te bestaan om dit fenomeen openlijk te
bespreken. Nabestaanden willen deze ervaringen alleen met anderen delen als ze zich
vertrouwd voelen met de ander en dus dat diegene niet direct met (voor-) oordelen of
met negatief commentaar reageert (van Lommel, 2010; Guggenheim en Guggenheim,
1997; van Lommel, 2010; Taves, 2008). Daarbij worden ervaringen van postuum
contact door professionele hulpverleners niet altijd even goed geinterpreteerd en
soms zelfs onterecht als pathologisch gelabeld (de Boer, 2020; Klass et al.,1996; Taves,
A.,2008). Hoewel er onderzoek bestaat naar spirituele of transcendente ervaringen in
de context van verlies, is er nog relatief weinig bekend over hoe nabestaanden zélf hun
ervaringen van postuum contact duiden. Met andere woorden: welke betekenis geven
zij hieraan, hoe passen deze ervaringen binnen hun persoonlijke geloofs- of
zingevingskader, en welke rol spelen ze in het omgaan met rouw? Deze kennislacune

vormt de aanleiding voor dit onderzoek.

Onderzoek wijst uit dat rouw kan leiden tot een verhoogde behoefte aan
betekenisgeving en dat postuum contact in deze een veelvoorkomend natuurlijk
fenomeen blijkt te zijn (Steffen & Coyle, 2011). Veel van deze ervaringen vallen onder
het perspectief van ‘blijvende verbinding’, waarbij nabestaanden de aanwezigheid van

hun dierbare blijven ervaren (Klass et al., 1996). Mogelijk kunnen deze inzichten onder



de aandacht komen binnen de zorg. Door erkenning en normalisatie kan een
zorgklimaat ontstaan waarin nabestaanden zich vrij voelen om hierover te spreken en
hun verlies op een manier verwerken die past binnen hun persoonlijke

levensbeschouwelijke kaders.

Dit onderzoek verkent hoe nabestaanden betekenis geven aan postmortale ervaringen
na verlies van een dierbare. Hierbij ligt de focus op de geleefde ervaring willen
begrijpen. Dit is onderzocht door literatuurstudie te combineren met kwalitatieve
interviews. Het blijkt dat de betekenisgeving aan postuum contact een complex,
dynamisch en gelaagd proces is dat een krachtige rol kan spelen in een rouwproces en

spirituele ontwikkeling van een nabestaande.



Dankbetuigingen

Na vier prachtige jaren van leren, reflecteren en groeien, sluit ik de opleiding
Geestelijke Verzorging feestelijk af met dit eindonderzoek — een sprankelend sluitstuk
én misschien wel het eerste danspasje op het pad van rouwbegeleiding en geestelijke
verzorging, waarin ik mijn professie binnen de (rouw)verwerkingskunst verder kan

laten bloeien.

Wat bleek? Postuum contact — ja, écht — komt vaker voor dan we denken. Als we als
zorgprofessional of geestelijk verzorger onze oren spitsen en ons hart openzetten,
ontdekken we dat zulke ervaringen diepe troost kunnen bieden, mits erkend,
besproken en genormaliseerd. Door openheid te creéren rondom deze ervaringen,
krijgen ze de kans om juist een bron van troost en verdieping te worden — iets wat
mensen helpt hun verhaal te delen en zich minder alleen te voelen. Tijd dus voor een
open blik, nieuwsgierigheid zonder oordeel, en ruimte voor betekenis — niet voor

'waar of niet waar', maar voor wat het raakt in een mens.

Dit onderzoek daagt ons ook uit om opnieuw te kijken naar hoe we spiritualiteit en
levensbeschouwing in de rouwzorg vormgeven. Niet altijd meer met dogma’s of
doctrines, maar juist met fluisteringen van binnenuit — een innerlijk weten dat vraagt
om erkenning, 66k buiten religieuze kaders. Inclusief, breed en met oog voor dat wat

mensen zélf zin geeft.

En dan de verhalen. De verhalen! Want die dragen, verbinden, helen. Door mensen
ruimte te geven hun ervaringen te delen — met al hun verwarring, twijfel én kracht —
ontstaat erkenning. Het maakt dat we ons minder alleen voelen in ons verdriet. En dat
raakt recht in het hart van existentieel welzijn, waarin betekenis, verbondenheid en

betrokkenheid met hoofdletters geschreven worden.

Dank aan alle prachtige mensen die hun ervaringen met mij hebben gedeeld — jullie

woorden vormen het kloppend hart van dit onderzoek. Dank aan mijn dierbare



vakgenoten en vrienden voor het meedenken en aanscherpen. Dank aan mijn
medestudenten en matties voor alle steun, lol, koffie en gebak. En natuurlijk: dank aan
mijn fantastische begeleiders: prof. dr. Hanneke Muthert en Anne-Marie Foppen,

MA,MSc — jullie scherpe blik en warme betrokkenheid maakten het verschil.

En last but zeker not least: dank aan mijn lieve gezin en aanhang — mijn trots, Annen
Jeanne, de liefde van mijn leven, Marcel en Camille, de verbinder. Jullie geduld, liefde
en aanwezigheid gaven me precies wat ik nodig had. En Markus, mijn zoon, voor
eeuwig verbonden door jouw licht—zonder jou had dit onderzoek niet kunnen
plaatsvinden. Lieve schat, dank je voor je dagelijkse inspiratie. Ik hou van jou, van hart

tot hart.



‘Ik word er nog steeds emotioneel van als ik eraan denk. Ja, het is een heel bijzondere ervaring
om je vader te zien na achttien jaar na zijn dood. Voor mijn gevoel was hij er om te vertellen
dat hij over was. Naar...mag Joost weten. Dat weet ik dus niet. Maar de ervaring was goed.

Het was rond. Hij moest zijn op de plek waar hij moest zijn. Zo was het voor mij!"’

‘Het maakt mijn leven rijker en voller. Het geeft betekenis aan mijn leven. Dat we het allemaal

niet voor niets doen’.

- Respondent



Hoofdstuk 1. Inleiding

1.1 Aanleiding

Rouw is een diep persoonlijk proces waarin mensen op zoek gaan naar betekenis,
verbinding en troost na het verlies van een dierbare (Smit, 2015). Binnen dit proces
doen zich soms ervaringen voor die buiten het alledaagse vallen, zoals het ervaren van
contact met een overledene - ook wel postuum contact genoemd (Falkenburg &
Ganzevoort 2014, Parker, 2005; Steffen & Coyle 2011). Deze ervaringen worden door
sommigen als troostrijk, richtinggevend of spiritueel betekenisvol beleefd, terwijl
anderen er juist terughoudend of sceptisch tegenover staan. In maatschappelijke en
wetenschappelijke discussies ligt de nadruk vaak op de vraag naar de waarachtigheid
van dergelijke ervaringen: zijn ze 'echt’, of ontstaan ze louter in de psyche van de
rouwende? In dit onderzoek wordt echter bewust afstand genomen van deze
waarheidsvraag. In plaats daarvan staat de persoonlijke betekenisgeving centraal: wat
betekenen deze ervaringen voor de persoon die rouwt, en hoe worden ze

geinterpreteerd binnen diens levensbeschouwelijke kader?

Ondanks bestaand onderzoek naar spirituele en transcendente ervaringen bij verlies,
is er beperkte kennis over hoe nabestaanden hun postuum contact interpreteren. Dit
onderzoek richt zich op de betekenisgeving van deze ervaringen, hun plaats binnen
persoonlijke geloofs- en zingevingskaders, en hun rol in het rouwproces, met als doel

een kennislacune te verkleinen.

Door gebruik te maken van beschrijvende fenomenologie, literatuurstudie en de
zingevingsbenadering van Job Smit (2015), beoogt dit onderzoek een verdiepend

inzicht te bieden in de betekenis die nabestaanden geven aan postuum contact.



Hiermee wordt een bijdrage geleverd aan een specifieke dimensie van rouw, zingeving

en de rol van levensbeschouwing in het omgaan met verlies.

1.2 Probleemstelling

Verlies zorgt vaak voor een verhoogde behoefte aan betekenisgeving (Smit, 21015).
Field (2008), geciteerd door Ganzevoort & Falkenburg, (2012), spreekt over de
uitdaging voor de nabestaanden om zich aan te passen aan een nieuwe pijnlijke
realiteit, waarin het verlies geaccepteerd dient te worden. Tijdens dit proces zoeken
mensen naar antwoorden om weer controle te krijgen over hun bestaan (Muthert,
2007; Smit, 2015). Betekenis kan hierbij verwijzen naar de betekenis die aan een
ervaring wordt gegeven, maar ook naar de waarde of het doel dat iets kan hebben. Dit
is vooral relevant in situaties van rouw en existentieel trauma (Park, 2005). Wanneer
verlies of trauma niet kan worden geintegreerd in iemands bestaande wereldbeeld,
ontstaat cognitieve dissonantie wat leidt naar een zoektocht naar betekenis (Steffen &
Coyle, 2012). In dit proces speelt herwaardering een centrale rol (Park, 2005). Omdat
religie en spiritualiteit voor veel mensen de basis vormen van hun overtuigingen en
doelen, is hun betekenis vaak cruciaal in het copingproces (Pargament, 1997).
Religieuze bewegingen vinden heden ten dage steeds vaker plaats buiten de
traditionele instituties (van der Lans, 2006). In dit onderzoek worden religie en
spiritualiteit benaderd als een geintegreerd concept: een persoonlijke
levensbeschouwing waarin zowel de niet-institutionele als de ervaringsgerichte
dimensies van religiositeit een rol spelen. De ervaringen worden belicht vanuit een

persoonlijke dimensie van religie.

Onderzoek toont aan dat nabestaanden na het verlies van een dierbare vaak spirituele
ervaringen beleven (Parker, 2005; Steffen & Coyle, 2010; Steffen en Coyle, 2012).
Deze spirituele ervaringen variéren sterk (Falkenburg & Ganzevoort, 2014; Steffen &
Coyle, 2011), maar de meest genoemde ervaring is het gevoel van contact of
verbinding met de overleden persoon, ook wel ‘aanwezigheidservaring’ of ‘sense of
presence’ genoemd (Falkenburg & Ganzevoort, 2014; Steffen & Coyle, 2011). Deze
ervaringen worden vaak als onverwacht, troostvol en behulpzaam ervaren en passen

binnen het ‘voortdurende band’ perspectief, dat uitgaat van een blijvende relatie



tussen nabestaande en overledene (Klass et al., 1996; Steffen & Coyle, 2010). Over het
algemeen hebben zulke spirituele ervaringen een positief effect op het mentale welzijn
van nabestaanden en helpen ze bij het vinden van nieuwe betekenis binnen het
rouwproces (Parker, 200 5; Visser 2022). In sommige gevallen kunnen ze echter ook
een negatieve impact hebben, bijvoorbeeld wanneer postuum contact als
angstaanjagend wordt ervaren en het rouwproces belemmert (Parker, 2005; Visser,
2022; Neimeyer, 2016). Voor de meeste mensen lijken deze ervaringen echter
adaptieve functies te vervullen, door het versterken van banden of het afhandelen van

onafgemaakte zaken (Parker, 2005).

Hoewel de aandacht voor betekenisgeving in de zorg voor nabestaanden groeit, is er
relatief weinig aandacht voor de concrete spirituele ervaringen die zij beleven (Parker,
2005; Steffen & Coyle, 2010). Studies tonen aan dat hier nog een duidelijke behoefte
aanis (Braam & Verhagen, 2022; Steffen & Coyle, 2010). Veel onderzoeken
beschouwen spirituele ervaringen als copingmechanismen, terwijl disciplines zoals
onder andere de godsdienstpsychologie, religiewetenschap en neuropsychologie deze
fenomenen vanuit meerdere interdisciplinaire invalshoeken benaderen. (Pargament et
al., 2013). Deze perspectieven bieden een alternatief voor de traditionele kijk op rouw,
die vooral gericht is op ‘loslaten’ of ‘afscheid nemen’, door de nadruk te leggen op het
onderhouden van een blijvende innerlijke verbinding met de overledene (Attig, 1996;
Steffen & Coyle, 2010). Steeds meer onderzoek, vanuit diverse disciplines, richt zich op
de geleefde ervaring van spiritualiteit, die nieuwe inzichten kan bieden in hoe mensen
leven en omgaan met de doodervaring (Steffen & Coyle, 2011; Steffen & Coyle, 2012;
Penberthy et. al., 2021).

Een terugkerend thema is de terughoudendheid van nabestaanden om hun ervaringen
met postuum contact te delen (Penberthy et al., 2021; Parker, 2005; Schoenmakers,
2020). Vaak worden deze ervaringen, ook aan naasten, bewust verzwegen omdat ze
onbegrijpelijk lijken of omdat er angst voor stigmatisering bestaat (van Lommel, 2014;
Penberhy et. al., 2021). Dit kan ertoe leiden dat dergelijke ervaringen
ondergerapporteerd zijn (Penberthy et al., 2021). Postuum contact, dat vroeger vaak

werd beschouwd als hallucinaties of wensdenken, wordt in recent onderzoek steeds

10



meer erkend als een normale menselijke betekenisvolle ervaring (Austad, Muthurt,
2021; Guggenheim & Guggenheim, 1997; Van Lommel, 2014; Rivas, 2006). Door deze
ervaringen te erkennen en te normaliseren, kunnen zorgverleners een veilige
omgeving bieden waarin nabestaanden zich vrij voelen om hierover te praten (de Boer

et al., 2023; Pargament et. al., 2013; Visser, 2020).

Op basis van bovenstaande problematiek blijkt dat ervaringen van postuum contact
een complexe en betekenisvolle rol kunnen spelen binnen het rouwproces, waar
persoonlijke levensbeschouwing mogelijk een rol in heeft. Hoewel er binnen de
wetenschap steeds meer aandacht is voor postuum contact, blijft er ruimte voor
verdere kennisontwikkeling bij zorgprofessionals en rouwdeskundigen. Dit onderzoek
draagt bij aan het vergroten van inzicht en begrip, waardoor nabestaanden beter
ondersteund kunnen worden. Het richt zich op een diepgaande verkenning van de
ervaring en betekenisgeving van postuum contact, met bijzondere aandacht voor de

invloed van levensbeschouwing.

1.3 Onderzoeksvraag en deelvragen

Op basis van de voorgaande probleemstelling staat in dit onderzoek de volgende
hoofdvraag centraal: Hoe geven nabestaanden betekenis aan ervaringen van postuum
contact?

Om deze vraag te verdiepen en nader te analyseren, worden de volgende deelvragen
onderzocht:

Hoe wordt postuum contact door nabestaanden omschreven?

Hoe wordt postuum contact door nabestaanden geinterpreteerd?

Wat is de rol van levensbeschouwing op de ervaring zelf?

1.4 Doel van het onderzoek

Het doel van dit onderzoek is om inzicht te verkrijgen in de wijze waarop
nabestaanden betekenis toekennen aan ervaringen van postuum contact en wat de rol
van levensbeschouwing in de ervaring is. Het onderzoek combineert literatuurstudie

met een kwalitatieve onderzoeksstrategie binnen een empirisch-interpretatieve

11



benadering. De doelgroep bestaat uit nabestaanden die postuum contact ervaren
(hebben).

Wetenschappelijke relevantie

Ervaringen van postuum contact bij nabestaanden krijgen steeds meer aandacht
binnen wetenschappelijk onderzoek. Deze ontwikkeling is van belang, omdat
dergelijke ervaringen een significante rol kunnen spelen in het rouwproces en
bijdragen aan de betekenisgeving rondom verlies. Daarentegen is er weinig inzicht in
hoe nabestaanden zelf betekenis geven aan deze ervaringen en wat de rol van

levensbeschouwing hierinis.

Dit onderzoek draagt bij aan het vergroten van kennis over de persoonlijke beleving
van postuum contact, door deze ervaringen vanuit een interpretatief perspectief te
onderzoeken. Het levert daarmee een waardevolle aanvulling op het bestaande
onderzoek naar rouw, spiritualiteit en zingeving, en helpt het begrip van

copingprocessen na verlies te verdiepen.

Maatschappelijke relevantie

De maatschappelijke relevantie van dit onderzoek ligt in de erkenning en normalisatie
van postuum contact, een fenomeen dat vaak met terughoudendheid wordt
besproken. Nabestaanden delen hun ervaringen alleen als ze zich veilig voelen, uit
angst voor vooroordelen of negatieve reacties. Ook in de zorg worden deze ervaringen
niet altijd adequaat geinterpreteerd en soms onterecht als pathologisch bestempeld.
Door erkenning en normalisatie kan een zorgklimaat ontstaan waarin nabestaanden
zich vrij voelen om hierover te spreken en hun verlies op een manier verwerken die
past binnen hun persoonlijke levensbeschouwelijke kaders. Het biedt daarmee een
ander perspectief op rouwverwerking en draagt bij aan het vergroten van inzicht en

begrip, waardoor nabestaanden beter ondersteund kunnen worden.

1.5 Leeswijzer

12



Om de hoofdvraag en deelvragen te kunnen beantwoorden is in hoofdstuk twee een
theoretisch kader geschreven op basis van literatuuronderzoek. In dit hoofdstuk wordt
het concept betekenisgeving van postuum contact onderzocht in relatie tot rouw,
coping en existentieel welzijn. Ook wordt onderzocht welke rol levensbeschouwing

speelt bij deze ervaringen.

Hoofdstuk drie, het empirische gedeelte, behandelt de methodologische keuzes die in
dit onderzoek zijn gemaakt. Het richt zich op semigestructureerde interviews en
belicht hoe persoonlijke betekenisgeving onderzocht kan worden, waarbij een
empirisch-interpretatieve benadering als meest geschikte methode wordt beschouwd.
Daarnaast biedt dit hoofdstuk een gedetailleerde beschrijving van de dataverzameling

en data-analyse.

In hoofdstuk vier worden de resultaten van de data-analyse gepresenteerd. Hoofdstuk
vijf bevat de conclusie, waarin de bevindingen uit de literatuur en de empirische
analyse met elkaar in verband worden gebracht. Ook worden in dit hoofdstuk de
discussie, de sterke punten, beperkingen en aanbevelingen voor toekomstig onderzoek

gedaan.

Hoofdstuk 2. Theoretisch kader

Verlies zet nabestaanden ertoe aan betekenis te geven aan hun veranderde bestaan,
waarbij postuum contact - bijvoorbeeld het gevoel van aanwezigheid van een
overledene - een belangrijke rol kan spelen bij troost en zingeving. (Parker, 2005 ;
Visser, 2022). In dit hoofdstuk wordt verkend hoe dit soort ervaringen beschreven en

geinterpreteerd worden en welke rol levensbeschouwing op de ervaring kan hebben.

2.1 Conceptualisering van postuum contact

2.1.1 Definities en kernbegrippen

In dit onderzoek wordt de volgende definitie van postuum contact gehanteerd:

‘Het gevoel contact te hebben met (het bewustzijn van) een overleden persoon. Dit contact

13



kan bestaan uit het voelen van een aanwezigheid, het zich aangeraakt voelen, het ‘zien’ van
de overledene, al dan niet gepaard gaande met communicatie, het ruiken van bepaalde
geuren of het ervaren van onverwachte ‘toevallige’ gebeurtenissen waarbij men innerlijk

weet dat dit te maken heeft met de overledene’ (van Lommel, 2014, p.312).

Conceptualisaties van postuum contact kunnen op verschillende manieren worden
omschreven (Steffen & Coyle, 2012). After-death communication (ADC) is het
fenomeen waarbij de mens spontaan en direct contact heeft met een overledene
(Guggenheim, 1997). Dit wordt aangeduid als postuum contact. De vormen hiervan
lopen uiteen: van het visueel waarnemen van een overledene, het ruiken van een
specifieke geur, het horen van een stem, lucide dromen tot het sterk innerlijk weten
dat de overledene nabij is (Datson & Marwit, 1997; van Lommel, 2014; Steffen en
Coyle, 2012). Postuum contact wordt ook wel omschreven als ‘contact met het
bewustzijn van overleden personen’ (van Lommel, 2014). Deze ervaringen gaan vaak
gepaard met een intuitief innerlijk weten dat het contact afkomstig is van de
overleden dierbare (Guggenheim, 1997 ; van Lommel, 2014). Spirituele ervaringen zijn
moeilijk onder woorden te brengen, omdat ze vaak gevoelens betreffen die lastig te
verwoorden zijn (Parker, 2005; Steffen, 2022). Ze kunnen, afhankelijk van de
gehanteerde definitie, buiten de alledaagse ervaring vallen (Parker, 2005; Steffen,
2022). Dergelijke ervaringen worden omschreven als ‘overweldigend’, ‘emotioneel’ en

als uiterst persoonlijk (van Lommel, 2014).

Een ervaring van gevoelde verbondenheid kenmerkt zich door contact met iets dat
verder reikt dan het zelf (de Boer, 2020). Een spirituele ervaring kan worden
beschouwd als een moment van persoonlijke groei en transformatie. Tijdens zo'n
ervaring kan het gevoel van scheiding tussen jezelf en de wereld om je heen vervagen.
Dit betekent dat je niet alleen meer denkt in termen van ‘ik’ en ‘de omgeving’, maar
eerder een gevoel van eenheid en verbondenheid kunt ervaren (de Boer, 2020).
Grenservaringen komen zowel in ons wakkere fantasieleven als in dromen vaak voor

(Rivas, 2010).

De ervaring van het voelen van de aanwezigheid van een overledene kan worden

14



geinterpreteerd als een normaal en veelvoorkomend spiritueel fenomeen binnen het
rouwproces, dat plaatsvindt in de context van een blijvende band met de overledene
(Steffen & Coyle, 2010). Op basis van de frequentie ervan kan gesteld worden dat het
om een in sociologische zin ‘normale’ ervaring gaat binnen het scala van mogelijke
culturele ervaringen (de Boer, Gerding, 2012). Deze ervaring is een ingrijpende
gebeurtenis met een sterke emotionele impact die diepe betekenis krijgt voor diegene

die haar meemaakt (van der Lans, 2006).

2.1.2 Postuum contact in verschillende disciplines

Binnen de wetenschappelijke benadering van spirituele en religieuze ervaringen
kunnen deze begrepen worden als lived religion. Een concept wat verwijst naar hoe
religie en een religieuze ervaring persoonlijk worden beleefd in plaats van hoe het
wordt voorgeschreven in doctrines of instituties. Dit leidt tot een bredere
interpretatie waarin religie en religieuze ervaringen worden aangevuld met de studie
van ervaringen zelf. Ann Taves, emeritus hoogleraar in de religiewetenschap
benadrukt het belang van cognitieve wetenschappelijke inzichten bij het bestuderen
van deze ervaringen (Taves, 2023).

Het fundamentele gevoel van de ervaring is belangrijker dan de bijbehorende
gedachtegang. Niet de overtuigingen, maar de zinvolle ervaringen zelf geven ons een
betekenisvol gevoel. Door te focussen op de subjectieve beleving van de wereld wordt
de waarheid ondergeschikt aan het begrip van de ervaring (Taves, 2023). Mystieke
ervaringen zijn geen gedrag of fysiologisch feit (Feenstra & Tydeman, 2011). Mensen
ervaren zichzelf doorgaans onwillekeurig als subjectieve wezens met een fysiek
lichaam en kunnen zich beeldend voorstellen (fantaseren) (Rivas, 2010). Alleen op
basis van de levendigheid of overtuigingskracht van een ervaring kunnen we niet
bepalen hoe deze het beste geinterpreteerd kan worden (Rivas & Dirven, 2010). De
beste manier om een spirituele ervaring te onderzoeken is door deze zelf te beleven en
te ervaren. Dit wordt ook wel lived religion genoemd, waarbij persoonlijke beleving en

directe ervaring centraal staan (Feenstra & Tydeman, 2011).

Interpretaties van ongewone ervaringen zijn cultuurafhankelijk (de Boer, 2020).

Religieuze ervaringen worden vaak gezien als persoonlijke, transcendente momenten,

15



maar hun interpretatie en beleving zijn sterk cultureel en historisch bepaald. Hoewel
ze de alledaagse werkelijkheid doorbreken, staan ze niet los van sociaalpsychologische,

culturele verwachtingen en groepsnormen (van der Lans, 2006).

Binnen de basisconcepten wordt de gebeurteniscognitie (spirituele ervaring) als
raamwerk toegepast. Dit omvat de wetenschappelijke uitleg over hoe ervaringen
ontstaan, geinterpreteerd en geclassificeerd worden (Taves, 2017). Binnen het
psychoanalytische paradigma worden de conceptuele interpretatiekaders verruimd
met het idee van culturele constructies van onze werkelijkheid in relatie tot geestelijke
gezondheid (Steffen & Coyle, 2012). Dit betekent dat de studie van religie en religieuze
ervaringen wordt aangevuld met de studie van ervaringen zelf (Taves, 2023). Dit
nieuwe interpretatiekader, waarin cultuur een belangrijke rol speelt, biedt

mogelijkheden om ervaringen vanuit een breder perspectief te begrijpen (Taves, 2023).

De methodologie voor het bestuderen van ervaringsverhalen vereist kritisch oordelen
vanuit cultuur en religie om de bedoeling, interpretatie en betrouwbaarheid van de
ervaringsdeskundigen te kunnen beoordelen (Taves, 2023). Deze verfijnde en
complexere benadering wordt de bouwstenenbenadering (BBA) genoemd (Taves,
2017). Hierbij wordt onderscheid gemaakt tussen complexe culturele concepten
(CCCQ), zoals religie, magie, paranormaal en mystiek, en basisconcepten (BC), zoals
representaties, actie en gebeurtenis (Taves, 2017). Afhankelijk van de ervaring spreken
we van religieuze of spirituele ervaringen (Taves, 2008). Sommige ongewone
ervaringen worden binnen een religieuze context door een gemeenschap herkend als
religieuze ervaringen (Taves, 2008). In hedendaagse samenlevingen, waar minder
mensen tot traditionele religieuze instellingen behoren, worden ook bijzondere
ongewone ervaringen gemeld die niet altijd als zodanig worden erkend of soms
verkeerd gelabeld (Taves, 2008).

Binnen het psychoanalytische paradigma kunnen ervaringen van postuum contact
beschouwd worden als een proces van internalisatie, waarbij externe geloofsbeelden
en ervaringen worden geintegreerd in de innerlijke psychologische structuur van een
individu (Klass et. al., 1996; Steffen en Coyle, 2010). Het concept van internalisatie

binnen rouwverwerking verwijst naar een psychologisch proces. De nabestaande

16



behoudt hierin een innerlijke representatie van de overledene, inclusief de
bijbehorende betekenissen. Het kenmerkt een blijvende relatie tussen de nabestaande
en de overleden persoon die voortleeft in gedachten en herinneringen. Deze blijvende
verbinding wordt gezien als een betekenisvol fenomeen binnen het rouwproces,
waarbij de overledene op emotioneel en cognitief niveau een rol blijft spelen in het
leven van de nabestaande (Klass et. al. 1996). Uitingen en ervaringen van dergelijke
blijvende verbindingen binnen het rouwproces worden opgevat als zinvolle fenomenen

(Steffen & Coyle, 2010; Attig, 1996).

Gee (2009) en Jahn & Spencer-Thomas (2014), zoals geciteerd in Steffen & Coyle
(2010), stellen dat postuum contact zich manifesteert op twee overlappende lagen. De
eerste laag betreft de interne (mentale) representatie van de verbinding met de
overledene. Deze uit zich in herinneringen, ingebeelde gesprekken en het terughalen
van beelden van de overledene, waarbij naast relationele ook emotionele opvattingen
een rol spelen (Schaap-Jonker et al., 2017). De tweede laag bestaat uit het voortzetten
van die verbinding via postuum contact. Het verwijst naar de manier waarop de
verbinding met de overledene zich extern manifesteert en als een directe ervaring
wordt waargenomen. Dit kan zich voordoen in verschillende vormen, zoals
symbolische gebeurtenissen waarin de nabestaande een teken of aanwezigheid van de
overledene herkent, dromen waarin de overledene verschijnt, of zelfs sensaties zoals
het voelen van een aanraking of het horen van een stem. Dit externe contact wordt
vaak geinterpreteerd als een voortzetting van de relatie met de overledene en kan een
troostende en betekenisvolle rol spelen binnen het rouwproces (Steffen & Coyle,
2010). Sommige mensen ervaren dit als een spirituele of transcendente dimensie van
rouw, terwijl anderen het beschouwen als een natuurlijke manier waarop
herinneringen en emoties zich in het dagelijks leven blijven manifesteren (Steffen &
Coyle, 2012). Dit interpersoonlijk dialoog tussen het zelf en de ander is geen statisch

gegeven, maar ontwikkelt zich door de tijd heen (Klass et al., 1996).

Postuum contact kan op verschillende manieren geinterpreteerd worden (Steffen &
Coyle, 2012). Ervaringen, religieus gekwalificeerd of niet, hebben een psychologische
grondslag (van der Lans, 2006). Ze bestaan uit zowel cognitieve (denkprocessen) als

emotionele componenten en worden beinvloed door de sociaal-culturele context van

17



de persoon. Hoe iemand een dergelijke ervaring interpreteert, hangt vaak samen met
sociale factoren zoals groepsnormen, verwachtingen en beinvloeding. Voor de één
betekent het een gevoel van verbinding met een hogere werkelijkheid, voor de ander
een bron van kracht en steun. Meestal begint zo'n ervaring met een sterke emotionele
reactie op een gebeurtenis, gevolgd door een persoonlijke betekenisgeving. Mensen
die een dergelijke ervaring hebben gehad, vinden het vaak moeilijk om precies te

verwoorden wat ze hebben meegemaakt (van der Lans, 2006).

Dit onderzoek richt zich op postuum contact met een relationeel component. Het
beschouwt dit als een externe manifestatie, waarbij er verbinding wordt gevoeld met
de overledene. De betekenis ligt bij de ervaring zelf. De vraag naar legitimiteit staat

niet centraal. Gemedieerd contact met overledenen valt buiten dit onderzoek.

2.2 Conceptualisering van betekenisgeving bij rouw en existentieel welzijn

2.2.1 Rouw, zingeving en existentieel welzijn: begrippenkader

Job Smit, geestelijk verzorger en auteur heeft een basismethodiek ontwikkeld voor
geestelijke verzorging. Zijn werk richt zich op methodische aandacht voor
levensvragen en zingeving. Smit stelt dat samenhang en verbondenheid essentieel zijn
voor welzijn en coping. Verbondenheid draagt bij aan welzijn, terwijl coping de
motivatie en kracht biedt om met het leven om te gaan. Smit ontwikkelde het
zingevingsprocesmodel om betekenisgeving in situaties van breuklijnervaringen te
analyseren. Breuklijnervaringen roepen een behoefte aan heelheid op. Contingentie-
ervaringen veroorzaken een verlangen naar orde, terwijl ambivalentie-ervaringen een
behoefte aan richting met zich meebrengen (Smit, 2015). Smit definieert het

zingevingsproces als volgt:

‘Het zingevingsproces is het proces waarin mensen, in antwoord op het appél van ‘het leven
zelf’, vanuit een ervaren verbondenheid met wat is, door middel van betekenisgeving komen
tot een motivationele betrokkenheid op wat is, teneinde zich met het leven te engageren en

daarin te participeren’. (Smit, 2015, p.115).

Voorafgaand aan het zingevingsproces ligt de geleefde werkelijkheid die een appél

doet op de mens. De existentiéle vraag ‘ik leef, en wat nu?’ zet aan tot levensvragen die

18



door de situatie worden uitgelokt. Dit roept bij de mens die het betreft een behoefte
aan richting en doel op. In dit proces wordt een beroep gedaan op het beschouwend
vermogen van de mens. Het beantwoorden van het levensappél, dat wordt uitgelokt
door de fundamentele kenmerken van het bestaan, vormt de inhoud. Dit proces wordt

levensbeschouwelijk bemiddeld en vindt zijn bron in spiritualiteit (Smit, 2015).

2.2.2 Vier zingevingsdimensies (existentiéle, spirituele, ethische, esthetische)
Mensen geven betekenis aan ervaringen binnen vier zingevingsdimensies: de
existentiéle, spirituele, ethische en esthetische dimensie. De existentiéle dimensie
omvat alledaagse, ingrijpende of traumatische gebeurtenissen. De spirituele dimensie
betreft transcendente ervaringen. De ethische dimensie richt zich op normen, waarden
en verantwoord handelen. De esthetische dimensie verwijst naar ervaringen van
schoonheid in natuur en cultuur (VGVZ, 2015).

Tijdens het zingevingsproces zoekt de mens naar een antwoord op de geleefde
ervaringen uit het leven. Deze gevonden betekenis bepaalt de zinvolheid van de
ervaring. Centraal staat hierbij het ervaren van verbondenheid met de ander of het
andere — zoals natuur, universum, ethische waarden (bijv. liefde, rechtvaardigheid) of
het transcendente — en het toekennen van betekenis aan deze relatie. Zingeving is

daarmee relationeel van aard (Smit, 2015).

2.2.3 Relatie tussen betekenisgeving en coping

Volgens Smit verloopt zingeving continu in een wisselwerking tussen de invloed van de
wereld op het individu en de invloed van het individu op de wereld door handelen. Het
ervaren van samenhang en verbondenheid is nauw verbonden met welzijn en coping.
Welzijn valt samen met het ervaren van verbondenheid, terwijl coping — het ‘leven
aankunnen’ — de motivatie en mogelijkheid biedt tot handelen (Smit, 2015).

Welzijn kan worden gezien als de wijze waarop het leven een appél doet op de mens.
Het omvat verschillende transcendente aspecten: fysiek, psychologisch, emotioneel en
sociaal welzijn. Deze fundamentele onderlaag van existentieel welzijn wordt zichtbaar
door betrokkenheid en participatie in het leven (Smit, 2015).

Deze mensvisie benadrukt de verantwoordelijkheid van de autonome mens om zin te

geven aan het eigen leven. Het gaat om het ervaren van het leven als ‘mijn leven’, vanuit

19



een zelfgevonden oriéntatie op waarden, doelen en motivatie (Smit, 2015). In een
model gegoten ziet het er als volgt uit:

In de wereld zijn

Transcendentie Wat nu?

Breuklijnen - behoefte aan heelheid
Contingentie- behoefte aan orde
Ambivalentie- behoefte aan richting

Antwoorden-Handelen

Ervaring _ﬂ Geven van Motivatie tot
van betekenis handelen ,

Wereld Vit — Mens
De (A)ander erenden: — Lichaam
Het (A)andere heid Geest

o < Zelf/Ziel
( (Affectie) (Cognitie) (Volitie) (ontstaat
ontstaat ontstaa
participatie) engagement)

Appel-Ervaren

Engagement
Participatie

Figuur 1. Zingevingsprocesmodel Smit (2015).

Verbondenheid in deze, leidt tot een motivationele betrokkenheid van de mens tot
datgene waarmee hij zich verbonden voelt. De mens ervaart het leven als zinvol
wanneer men zich verbonden voelt met: a) een doel dat vervulling biedt, b) iets wat het
gevoel van eigenwaarde bevestigt of overstijgt, c) iets dat het leven rechtvaardigt en
waardeert, of d) de ander of het andere, met het gevoel bij te dragen aan een groter
geheel (Smit, 2015).

De interactie tussen mens en wereld manifesteert zich in een dynamische dialoog van
bevestiging en toewijding. Wat het bestaan bevestigt en legitimeert, roept een houding
van betrokkenheid op. Zingevingstradities en levenservaringen kunnen als
motivatiebron dienen voor deze toewijding en bevestiging (Smit, 2015).

Zingeving speelt zich af in de persoonlijke ruimte (ziel, hart) van de mens (Smit, 2015).
Het gaat om de plaats van iets in een groter geheel. Transcenderen en zingeving zijn
onlosmakelijk verbonden. Mensen zoeken antwoorden op vragen ‘over de grens’, die
niet langs de empirisch-rationele weg kunnen worden gevonden, omdat rationeel

denken ophoudt bij het ultieme (Smit, 2015).

20



Antwoorden worden gezocht via verbeelding; men maakt een voorstelling van hoe het
‘over de grens’ zou kunnen zijn, gebruikmakend van symbolen (verwijzende

fenomenen) en metaforen (Smit, 2015).

2.2.5 Verlies en coping

Het rouwmodel ‘relearning the world’ beschrijft het proces van reconstrueren na
verlies en is gebaseerd op het constructivistisch gedachtegoed (Attig, 1996). Men gaat
uit van het idee dat er geen eenduidige verklaring voor de werkelijkheid bestaat
(Muthert, 2007). Dit plaatst het toekennen van zin en betekenis aan facetten van het

leven centraal, zowel op individueel als breder maatschappelijk niveau.

Om het verlies te kunnen plaatsen, is het van belang het levensverhaal van de persoon
te kennen. De rouwende moet zijn wereld herorganiseren, oftewel opnieuw leren hoe
te zijn en handelen in een leven en wereld veranderd door het verlies. Hierbij leert de
mens opnieuw zin in het leven te ervaren door het formuleren van ‘antwoorden’. Drie
processen staan centraal: a) Het zoeken naar en begrijpen van wat de persoon is
overkomen, b) Het zoeken naar respect voor de uniciteit van de ervaring en c) Het zich
realiseren, in meer of mindere mate, dat het verlies er is. (Muthert, 2007). Het ‘leren
kennen’ van onszelf en onze fysieke wereld met verlieservaring als ‘levensbagage’ is
hierbij cruciaal (Attig, 1996).

2.2.6 Ervaringen van verbondenheid en hun impact op existentieel welzijn

Vanuit een emotioneel theoretisch perspectief ontstaan dergelijke ervaringen door
een specifieke uitlokkende situatie en omvatten gevoelens als vreugde, verwondering,
ontzag of ontreddering. Tijdens deze ervaring voelt de persoon zich zowel autonoom
als verbonden, bijvoorbeeld met een transcendente realiteit of met een ander mens.
Dit kan ontroering veroorzaken en soms als een religieuze ervaring worden ervaren
(van der Lans, 2006). Gevoelens als depressie, eenzaamheid, verwarring of extase
beinvloeden hoe de ervaring wordt beleefd. Deze emotionele toestand kan leiden tot
een vernieuwde perceptie van de werkelijkheid, waarbij alledaagse zaken een diepere
betekenis krijgen zonder dat rationele analyse daarvoor nodig is. Dit kan een

transformatieve verandering in perspectief teweegbrengen. Na zo'n ervaring kijkt

21



iemand vaak anders naar het leven; het kan leiden tot spirituele bekering, diepe

verbondenheid of een gevoel van harmonie (van der Lans, 2006).

Spiritualiteit wordt verstaan als het geraakt en getransformeerd worden door anderen
en het andere, waarbij het gaat om innerlijke processen en subjectieve ervaringen.
Zingeving voltrekt zich spiritueel-ethisch, waarbij de persoonlijke inhoud van

levensvisie en levensverhaal centraal staat (Smit, 2015).

Existentieel welzijn wordt op spiritueel-ethisch niveau gezien als einddoel. Welzijn
wordt fenomenologisch benaderd; het zingevingsproces moet leiden tot engagement
met en participatie in het leven.

Met begrippen als ‘het ultieme, ‘transcendentie’ en ‘verbeelding’ kan religieuze en niet-
religieuze zingeving omschreven worden op het diepste niveau van menselijke
existentie: de spirituele beleving, het niveau waarop mensen ‘antwoord geven op het
leven zelf’ (Smit, 2015).

Zoals hierboven omschreven blijkt er een relatie te zijn tussen verlies, betekenisgeving,
coping en existentieel welzijn. Volgens Smit is betekenisgeving essentieel voor coping
en existentieel welzijn, vooral bij verlies. Zingeving ontstaat in wisselwerking tussen
individu en wereld en draagt bij aan verbondenheid en veerkracht (Smit, 2015).
Rouwverwerking vereist actieve betrokkenheid bij het zoeken naar nieuwe betekenis,
zoals beschreven in de theorie van ‘relearning the world’ (Attig, 2016). Spirituele en
transcendente ervaringen kunnen hierbij helpen (van der Lans, 2006 ; Smit, 2015).
Existentieel welzijn wordt uiteindelijk bereikt door engagement en participatie in het

leven, ondersteund door zingevingstradities en levenservaringen (Smit, 2015).

2.3 Empirische bevindingen bij postuum contact

Uit de European Values Survey (1980-1983), onder leiding van de Universiteit van
Tilburg, bleek dat 25% van de Europeanen het gevoel had in contact te staan met een
overledene. In Nederland lag dit percentage op 12%, onder weduwen en weduwnaars

op 50%, en bij ouders die een kind hadden verloren zelfs op 75% (van Lommel, 2014).

Onderzoek van het Centre for Research in Psychology and Social Science, verbonden
aan de World Health Organisation, naar ervaringen van postuum contact toonde aan

dat deze door 990 respondenten als een veelvoorkomende, natuurlijke en positieve

22



levenservaring worden beschouwd (Penberthy et al., 2023). Ongeveer 50%
rapporteerde dagelijks een niet-specifiek bewustzijn van een aanwezigheid (Datson &
Marwit, 1997). Deze ervaren externe steun van overledenen heeft een positieve
invloed op de verwerking van verlies (Datson & Marwit, 1997). Bijna een derde van de
deelnemers beschouwt deze ervaring als ‘levensveranderend’ (Cooper et al., 2023),
waarbij het vaak troostend, bemoedigend en soms levensreddend werkt (Cooper et al.,
2023).

Uit het After-Death Communication Project (ADC), waarin 2000 respondenten (mannen,
vrouwen en kinderen) participeerden, bleek dat het merendeel hun ervaringen met

postuum contact als troostrijk beschreef (Guggenheim, 1997).

Spirituele ervaringen kunnen een belangrijke rol spelen voor nabestaanden en
bijdragen aan het vinden van nieuwe betekenis binnen het rouwproces (de Boer, 2020;
Parker, 2005; Steffen, 2022). Narratief onderzoek onder ouders die een kind verloren,
toont aan dat dit een dialectisch proces is tussen continuiteit en discontinuiteit bij het
zoeken naar begrip en betekenis (Ganzevoort & Falkenburg, 2012). Hierbij is het
essentieel een bevredigende verklaring te vinden om de dood te kunnen accepteren,
vaak binnen een religieus of spiritueel kader (Ganzevoort & Falkenburg, 2012).
Spirituele ervaringen na verlies vertonen een grote diversiteit (Falkenburg &
Ganzevoort, 2014; Steffen & Coyle, 2011). De meest gerapporteerde ervaring, ook wel
‘aanwezigheidservaring’ of ‘sense of presence’ genoemd, betreft het gevoel van contact
of verbinding met de overleden persoon (Falkenburg & Ganzevoort, 2014; Steffen &
Coyle, 2011). Spirituele ervaringen kunnen existentiéle vragen oproepen, processen
van zelftransformatie in gang zetten en spirituele groei bevorderen (de Boer, 2020).
Voor degenen die ze meemaken, worden zulke ervaringen vaak gezien als keerpunten
in hun leven (de Boer, 2020), en soms als een ‘spirituele ontwaking’ (de Boer, 2020;
Guggenheim, 1997). Het is belangrijk om niet alleen te focussen op abstracte
verklaringen en toeschrijvingen (‘Het was een hogere geest die mij beschermde’), maar
ook op wat deze ervaringen persoonlijk voor mensen betekenen (van Leeuwen & van
Elk, 2019). Ze kunnen een positief effect hebben op het mentale welzijn (Parker, 2005;

Steffen, 2022). Een ervaring van postuum contact biedt vaak grote troost en

23



ondersteunt het rouwproces door het innerlijke besef dat het goed gaat met de
overledene. Dit leidt tot een innerlijke zekerheid over het voortbestaan na de
lichamelijke dood en gaat in veel gevallen samen met een afname van doodsangst (van
Lommel, 2014).

2.3.2 Continuiteitsperspectief: ‘blijvende verbinding’

Veel bestaande literatuur toont aan dat ervaringen van postuum contact kunnen
functioneren als een manier om een voortdurende verbinding met de overledene te
behouden (Steffen & Coyle, 2011). Door een spirituele ervaring met de overledene
krijgt de relatie met deze persoon een blijvende betekenis in het leven van de
nabestaande (Ganzevoort & Falkenburg, 2012). Uit onderzoek blijkt dat ouders van
overleden kinderen vaak melden dat zij de aanwezigheid van hun kind voelden, de
stem van hun kind hoorden, of de invloed van hun kind op hun gedachten of
gebeurtenissen in hun leven opmerkten (Klass, Silverman & Nickman, 1996). Het
merendeel van deze spirituele ervaringen wordt verklaard vanuit het 'continuing bond'
perspectief (Klass et al., 1996). Binnen dit perspectief, in dit onderzoek aangeduid als
het ‘blijvende verbindingen’ perspectief, worden spirituele ervaringen na verlies gezien
als uitingen van een voortgaande band. Dit omvat een voortdurende relatie tussen de
nabestaande en de overledene, die bestaat uit een interne dialoog met een innerlijke
representatie en die troost, comfort en steun biedt, en bovendien de overgang van het
verleden naar de toekomst faciliteert (Klass et al., 1996). Dergelijke ervaringen worden
binnen dit perspectief begrepen als een spirituele ervaring van zowel continuiteit als
discontinuiteit in het rouwproces (Ganzevoort & Falkenburg, 2012). Het betreft een
betekenisvol fenomeen en een indicator van succesvolle coping, die kan leiden tot

posttraumatische groei binnen het rouwproces (Ganzevoort & Falkenburg, 2012).

Dit is een alternatief rouwmodel, gebaseerd op een voortdurende band tussen de
rouwende en de overledene (Attig, 1996; Klass et al., 1996). Deze visie raakt aan de
essentie van fundamentele vragen over wat het betekent mens te zijn. Het benadrukt
dat ons verdriet verbonden is met de betekenis die we geven aan onze relaties met
belangrijke mensen in ons leven en aan ons eigen leven (Attig, 1996; Klass et.al., 1996).

De dood betekent geen einde aan onze zorg en liefde, maar is juist verenigbaar met een

24



voortdurende en transformerende zorg en liefde (Attig, 1996). We hoeven onze
banden met de overledene niet te verbreken, maar kunnen de aard van deze banden en
hun plaats in ons leven herdefiniéren (Attig, 1996). Field (2008), zoals geciteerd in
Ganzevoort & Falkenburg (2012), stelt dat een voortdurende band niet bedreigend
hoeft te zijn, zolang deze de nabestaande niet belemmert om de realiteit van de dood
te erkennen en verder te gaan met het leven. Onderzoek naar ervaringen van het
‘gevoel van aanwezigheid' tijdens rouw laat zien dat deze geconceptualiseerd kunnen
worden als een veelvoorkomend en normaal spiritueel fenomeen, dat ontstaat binnen

een voortdurende band met de overledene (Steffen & Coyle, 2012).

2.3.3 Postuum contact en angst

Er zijn ook nabestaanden die hun spirituele ervaring als beangstigend ervaren (de Boer,
2020 ; Parker, 2005; Steffen & Coyle, 2012). Uit een studie onder 990 respondenten
bleek dat 12,1% hun ervaring van postuum contact als angstig beschouwde (Cooper et
al., 2023). Dit kan ontstaan wanneer ervaringen niet herkend worden of niet stroken
met de persoonlijke levensfilosofie, religieuze overtuiging of het wereldbeeld (de Boer,
2020). Respondenten die hun ervaring niet konden begrijpen, rapporteerden vaker
angst (de Boer, 2020). Hierdoor kunnen spirituele ervaringen het vinden van nieuwe
betekenis binnen het rouwproces bemoeilijken (Parker, 2005). Ook de reactie van de
omgeving, zoals ongeloof, speelt hierbij een rol, net als cultuur en bijgeloof (de Boer,
2020). Wanneer deze ervaringen zinvol geintegreerd worden, kunnen ze leiden tot

posttraumatische groei (Steffen & Coyle, 2011; Steffen & Coyle, 2012).

2.4 Rol van levensbeschouwing op de interpretatie van de ervaring

leder individu hanteert een eigen zingevingssysteem, waarin religie en spiritualiteit
een rol kunnen spelen (van der Lans, 2006). Cultuur en levensbeschouwing bepalen
hoe men ervaringen interpreteert en welke betekenis eraan wordt gegeven. Deze
interpretaties lopen uiteen van traditionele religieuze kaders tot meer persoonlijke,

spirituele overtuigingen (de Boer, 2020; van der Lans, 2006; Taves, 2023).

25



Onder seculiere denkers zoals atheisten, agnosten en humanisten is er een grote
diversiteit aan overtuigingen en benaderingen. Sommigen richten zich op scepticisme,
materialisme of sciéntisme, terwijl anderen zich juist toeleggen op humanistische
waarden. Seculiere humanisten verwerpen doorgaans het geloof in bovennatuurlijke
krachten of een goddelijk plan en benadrukken de verantwoordelijkheid van de mens
zelf, in contrast met religieuze houdingen binnen gevestigde religies (Schnell, de Boer &
Alma, 2021).

Culturele overtuigingen manifesteren zich in wereldbeelden en leefwijzen, en
beinvloeden hoe mensen spirituele ervaringen beoordelen en erop reflecteren (Taves
& Paloutian, 2022). Voorkennis speelt hierin een bepalende rol (Taves, 2017).
Levensbeschouwelijke opvattingen functioneren als mentale kaders waarmee mensen
hun werkelijkheid begrijpen. Binnen die kaders kan een religieuze ervaring het gevoel
van verbondenheid met iets hogers versterken of leiden tot een transformatie van de

werkelijkheidservaring (van der Lans, 2006).

Deze kaders zijn echter niet onveranderlijk. Gedeelde of persoonlijke ervaringen, zoals
postuum contact, kunnen nieuwe perspectieven bieden op zingeving en
verbondenheid, en zo bestaande overtuigingen beinvloeden. Ze laten zien dat
levensbeschouwelijke kaders voortdurend in beweging kunnen zijn onder invloed van

concrete ervaring.

Verlieservaringen en spirituele gebeurtenissen, zoals het ervaren van contact met een
overledene, kunnen een grote impact hebben op hoe mensen hun overtuigingen
vormgeven (Parker, 2005). Dergelijke ervaringen versterken bij sommigen het geloof in
een hiernamaals of een goddelijke aanwezigheid (Steffen & Coyle, 2011; Ganzenvoort,
2005; Guggenheim, 1997). Uit onderzoek blijkt dat bijna de helft van de respondenten
na meerdere postuum-contactervaringen hun religieuze of spirituele overtuigingen
zag toenemen, terwijl bij een derde de angst voor de dood afnam (Cooper et al., 2023).

Slechts een klein percentage rapporteerde een toename in angst.

Er werd een duidelijke verandering vastgesteld in hoe mensen aankijken tegen het
leven na de dood, het hiernamaals en de mogelijkheid tot communicatie met

overledenen. Het After Dead Communication Project toont aan dat zelfs sceptische

26



deelnemers die een postmortale ervaring doormaakten, emotioneel en spiritueel

getransformeerd raakten (Guggenheim & Guggenheim, 1997).

Een spirituele ervaring zoals postuum contact kan zo diepgaand zijn dat mensen hun
levensbeschouwelijke overtuigingen daardoor heroverwegen, bijstellen of verdiepen
(de Boer & Gerding, 2012). De aard en betekenis van zo'n ervaring kunnen bestaande
opvattingen over lichaam en ziel, het hiernamaals, en zelfs tijd en ruimte bevestigen of
juist uitdagen, ongeacht of die overtuigingen religieus, wetenschappelijk of
paranormaal van aard zijn (de Boer, 2020). Zo ontstaat er een dynamische
wisselwerking tussen persoonlijke overtuigingen en ervaring, waarbij het ene het
andere continu hervormt. Binnen Europa gelooft ongeveer de helft van de mensenin
een persoonlijk voortbestaan na de dood, en in Nederland ligt dat aandeel eveneens
rond de 50% (Penberthy et al., 2023).

2.5 Synthese en kritische reflectie

In deze synthese en kritische reflectie wordt het concept betekenisgeving onderzocht
in relatie tot postuum contact, coping en existentieel welzijn. Het theoretisch
zingevingsprocesmodel van Smit (2015) vormt daarbij het centrale kader. Zingeving
wordt daarin beschouwd als een dynamisch, dialectisch proces, waarin het individu via
verbondenheid met de ander of het andere betekenis verleent aan verlieservaringen.
Existentieel welzijn wordt begrepen als het vermogen om, ondanks verlies,

samenhang, richting en doel in het leven te ervaren.

Postuum contact krijgt binnen dit proces een bijzondere plaats. Het wordt in het
rouwproces opgevat als een betekenisvolle en reguliere spirituele ervaring, die duidt
op een blijvende relatie met de overledene (Steffen & Coyle, 2010; de Boer & Gerding,
2012). Binnen een relationeel perspectief wordt postuum contact gekarakteriseerd als
een externe ervaring van verbondenheid, waarbij niet de legitimiteit of vorm van

communicatie centraal staat, maar de betekenis die eraan wordt toegekend.

Het psychoanalytische paradigma beschouwt postuum contact als internalisatie: de
overledene blijft als innerlijke representatie psychologisch aanwezig in het leven van

de nabestaande (Klass et al., 1996). Hierbij wordt onderscheid gemaakt tussen een

27



interne, mentale laag van herinnering en verbeelding, en een externe laag waarin de
relatie zich manifesteert via symboliek, aanraking of dromen (Gee, 2009; Steffen &

Coyle, 2010).

Vanuit lived religion (Taves, 2023) wordt benadrukt dat niet de overtuiging, maar de
ervaring zelf centraal staat. Interpretaties van spirituele ervaringen zijn sterk
afhankelijk van culturele en contextuele factoren (van der Lans, 2006; de Boer, 2020).
Dergelijke ervaringen kunnen steun bieden, zingeving bevorderen en bijdragen aan
spirituele groei, maar ook verwarring oproepen wanneer zij conflicteren met
bestaande overtuigingen. De interpretatie en integratie bepalen of de ervaring helend
of belastend wordt ervaren.

Gezien het exploratieve karakter van deze studie is gekozen voor een kwalitatieve,
interpretatieve benadering waarin de nadruk ligt op persoonlijke beleving,
zelfdefinities en betekenisconstructie. In het volgende hoofdstuk wordt deze

benadering methodologisch verder uitgewerkt.

Hoofdstuk 3. Methode

Dit hoofdstuk beantwoordt de hoofdvraag: Hoe geven nabestaanden betekenis aan
ervaringen van postuum contact? Er wordt uiteengelegd hoe de ervaringen van
nabestaanden onderzocht zijn op uniciteit binnen de persoonlijke betekenisgeving.
Hiervoor is gekozen voor een empirisch interpretatieve benadering. Deze benadering
brengt systematische waarneming en controleerbare interpretatie samen binnen een
gestructureerd proces. De verzamelde gegevens, de subjectieve ervaringen en
betekenissen die de respondenten aan hun ervaring van postuum contact geven,
worden door de onderzoeker geanalyseerd (Henninck et.al., 2010). Vervolgens wordt
ingegaan op de keuze voor kwalitatieve diepte-interviews en waarom deze passend is
binnen dit onderzoek. Ten slotte wordt de methode van dit onderzoek beschreven,
inclusief de bijbehorende onderzoeksopzet en dataverzamelingsprocedure. Dit wordt
gevolgd door een bespreking van de data-analyse, de validiteit en betrouwbaarheid
van het onderzoek, reflectie op de ethische overwegingen van het onderzoek en het
datamanagementplan. Het hoofdstuk wordt afgesloten met een beschrijving van mijn

positionering als onderzoeker.

28



3.1 Onderzoeksdesign

Om antwoord te kunnen geven op de deelvragen en de hoofdvraag, is gekozen voor
een interpretatieve benadering. Deze methode doet recht aan de uniciteit van
persoonlijk geleefde ervaringen, zoals postuum contact. Hierdoor kan de onderzoeker
het fenomeen identificeren vanuit het perspectief van de betrokkenen en de betekenis
begrijpen die zij eraan toekennen, zonder dat dit wordt overschaduwd door
theoretische aannames van buitenaf. In dit kader speelt ook het begrip ‘verstehen’ een
belangrijke rol. Snape en Spencer (2003), geciteerd door Henninck et al. (2010),
beschrijven ‘verstehen’ als het bestuderen van geleefde ervaringen in een specifieke
context en het begrijpen van die ervaringen vanuit de belevingswereld van de
deelnemers. Dit betekent dat het onderzoek zich richt op de subjectieve betekenissen

die mensen geven aan hun ervaringen, beschreven in hun eigen woorden en begrippen.

Om deze subjectieve ervaringen zorgvuldig te onderzoeken en hun diepgaande,
persoonlijke karakter te begrijpen, is gekozen voor kwalitatieve diepte-interviews.
Deze methode biedt ruimte aan nuance, stilte, emotie en persoonlijke interpretatie.
Respondenten kunnen hun verhaal op eigen wijze vertellen en delen aspecten die in
gestructureerde of kwantitatieve methoden minder snel naar voren komen. Zo wordt
de gelaagdheid van hun ervaringen zichtbaar, waarmee de uniciteit van persoonlijke

beleving wordt onderstreept.

Kwalitatief onderzoek maakt het mogelijk om menselijke ervaringen in detail te
bestuderen, onder andere via diepte-interviews (Hennink, Hutter & Bailey, 2010).
Deze benadering is bijzonder geschikt voor het verkennen van nieuwe onderwerpen
en het begrijpen van complexe kwesties, waarbij ‘waarom’- en ‘hoe-vragen centraal
staan. Dit onderzoek is dan ook exploratief van aard, met een focus op de

interpretaties van de respondenten.

De onderzoeksmethode omvat een diepte-interview (zie Bijlage 1). Diepte-interviews
zijn vooral bedoeld om persoonlijke verhalen en perspectieven vast te leggen (Hennink
et al., 2010). Deze methode is bijzonder geschikt voor het behandelen van gevoelige
onderwerpen, waarbij vertrouwelijkheid en een intieme setting essentieel zijn voor het

verzamelen van waardevolle gegevens (Hennink et al., 2010).

29



Binnen dit onderzoek werden elf respondenten in hun thuissituatie door middel van
semigestructureerde interviews van ongeveer 45 minuten bevraagd naar hun ervaring
(en) van postuum contact. Voorafgaand aan het af te nemen interview zijn de
respondenten telefonisch benaderd voor een kennismakingsgesprek. Hierbij is hen de
ruimte geboden om eventuele vragen met betrekking tot het onderzoek te stellen.
Vervolgens is hen bij toestemming aan deelname een Informed consentformulier en

Toestemmingsformulier toegestuurd per mail.

Voorafgaand aan het interviewproces heb ik twee proefinterviews afgenomen. Dit
heeft mij extra inzichten opgeleverd waardoor ik zo optimaal mogelijk voorbereid van
start kon gaan. Voor de interviews is bewust gekozen voor een face-to-face optie,
waarin de respondent en ik fysiek in dezelfde ruimte aanwezig waren. De
respondenten mochten zelf de voorkeurslocatie aangeven. Negen van de elf
respondenten verkozen hun eigen thuislocatie. De face-to-face optie heeft extra
aanvullende informatie opgeleverd die vrijkwam tijdens de non-verbale communicatie
gedurende het interview. Deze extra informatie is bijgehouden in een logboek.

Handgebaren en klemtonen zijn in haakjes in de transcripten verwerkt.

3.2 Respondenten
Bij kwalitatief onderzoek selecteer je meestal maar een klein aantal deelnemers
(Verhoeven, 2020).

De onderzoekspopulatie bestond uit 10 volwassenen met een leeftijdsrange van 40 tot
90 jaar en 1 jongvolwassene (16 jaar). Alle respondenten zijn vrouw en woonachtig in
Nederland, verspreid over de provincies Overijssel, Gelderland en Limburg. Op het
moment van het interview varieerde de levensbeschouwelijke achtergrond van de
respondenten: één respondent identificeerde zich als protestants, terwijl de overige

tien een zelf vormgegeven persoonlijke levensbeschouwing beschreven.

3.3 Dataverzameling
Voor dit onderzoek is gebruikgemaakt van een combinatie van convenience en

purposeful sampling. Binnen mijn sociale en werkgerelateerde netwerk heb ik actief

30



respondenten geworven. Daarnaast heb ik contact gezocht met Stichting Zorg en
Zelfdoding, de Ivonne van de Ven Stichting (Coalitie Nabestaandenzorg), Stichting
Slachtofferhulp, Stichting Landelijk Expertisecentrum Sterven en Willem
Levensvragen. Deze organisaties hebben mijn oproep gedeeld binnen hun netwerken,
wat resulteerde in negentien reacties van geinteresseerde vrouwen. Uiteindelijk zijn

elf van hen geselecteerd voor deelname.

De inclusiecriteria bepaalden dat het verlies minimaal zes maanden voor deelname
moest hebben plaatsgevonden. Dit om de kwetsbaarheid van recent verlies te
vermijden en om emotionele afstand binnen het verwerkingsproces te waarborgen.
Respondenten mochten bovendien geen eerder inhoudelijk contact met mij als
onderzoeker over het onderwerp hebben gehad, om interpretatieve beinvloeding te

voorkomen.

Postuum contact werd in dit onderzoek gedefinieerd als een spontaan fenomeen
waarbij een levend individu een gevoel of besef ervaart van direct, niet-gemedieerd
contact met een overleden persoon. De onderzochte vormen betroffen een gevoel van
aanwezigheid en/of zintuiglijke ervaringen. Symbolische ervaringen vielen buiten de
afbakening, met uitzondering van één casus waarin de data als uitzonderlijk rijk werd

beschouwd en om die reden werd meegenomen.

3.4 Data-analyse

In dit onderzoek is gekozen voor een thematische analyse, passend bij de gelaagdheid
en subjectieve aard van kwalitatieve gegevens (Verhoeven, 2022). Deze gegevens
kunnen immers vanuit verschillende perspectieven worden bezien en op diverse
manieren geinterpreteerd. Dit vraagt om een open houding van de onderzoeker, die
daarmee niet enkel registreert, maar ook mede betekenis construeert binnen het

analyseproces.

De thematische analyse maakt het mogelijk om thema’s, onderliggende lagen en
verbanden in de data systematisch en zorgvuldig in kaart te brengen, hetgeen bijdraagt
aan de validiteit van het onderzoek (Verhoeven, 2022). Om deze rijkdom aan

informatie te borgen, is aanvullende observatie-informatie vastgelegd in een logboek.

31



Non-verbale signalen zoals handgebaren en klemtonen zijn in de transcripties

opgenomen tussen haakjes. De gehanteerde interviewguide is opgenomen in Bijlage 1.

De analyse is uitgevoerd volgens een systematische aanpak die bestaat uit drie fasen
(Verhoeven, 2022). In de ontdekkingsfase zijn de transcripties herhaaldelijk gelezen,
gefragmenteerd en gecodeerd met behulp van het programma ATLAS.ti (ATLAS.ti,
2023). Tijdens de daaropvolgende reductiefase zijn kernwoorden geordend en
samengevat, waarbij betekenisvolle thema’s naar voren kwamen. Deze vormden de
basis voor verdere interpretatie. In de afsluitende reflectiefase zijn de thema'’s met
elkaar in verband gebracht in relatie tot het onderzoeksdoel, waarmee inzicht
ontstond in de wijze waarop de ervaringen van postuum contact betekenis krijgen

binnen het grotere geheel.

Deze drie fasen zijn nauw verweven met het zes-stappenplan van Verhoeven (2022):
fragmenteren, coderen, thematiseren, reviseren en verfijnen, reflecteren en ten slotte

presenteren.

De data-analyse is inductief van aard: de thema'’s zijn rechtstreeks uit de data
voortgekomen op basis van een semantische benadering. Dat wil zeggen dat de
bewoordingen en betekenissen van de participanten centraal stonden bij de
interpretatie. Hierdoor is het mogelijk gebleken om op een valide en traceerbare wijze
antwoord te geven op de hoofd- en deelvragen van het onderzoek. De uitkomsten zijn

transparant en nauwkeurig vastgelegd in de bijlagen.

3.4.1 Geidentificeerde thema’s

De data uit de interviews resulteerden in eerste instantie in 260 codes (Fase 1). Nade
tweede check zijn codes samengevoegd, verwijderd of aangepast, waardoor er
uiteindelijk 54 codes overbleven (Fase 2). Met behulp van ALAS-ti werden vervolgens
‘code groepen’ aangemaakt (Fase 3). Het bleek dat sommige codes in meer dan één
‘code groep’ konden worden opgenomen. De namen van de thema’s werden
vastgesteld (Fase 3). De thematische analyse resulteerde uiteindelijk in drie thema'’s.

De data zijn gecategoriseerd op basis van hun emotionele betekenisgeving aan de

32



ervaringen die de respondenten gaven aan hun ervaring. Dit is de lens die ik heb
gebruikt om de data te categoriseren.

De volgende thema’s zijn hierbij naar boven gekomen:

1) Angst in postuum contact

2) Troost in postuum contact

3) Verwarrende ervaring in postuum contact

De uniciteit in de ervaring staat centraal. Om de gelaagdheid van de ervaring beter
naar voren te laten komen is er gekozen voor een samenvatting per (sub) thema met
bijbehorende quotes. Op basis van literatuuronderzoek was de verwachting dat
levensbeschouwing mogelijk van invloed zou kunnen zijn op de interpretatie van de
ervaring van postuum contact. Uit de interviews blijkt dat dit voor drie respondenten
geldt. Zij leken de ervaring in eerste instantie niet te begrijpen, hetgeen verwarring of
angst teweeg bracht. Voor acht respondenten lijkt het erop dat de ervaring op zichzelf
staat, ongeacht hun levensbeschouwing vanuit de opvoeding. De
onderzoeksresultaten wijzen uit dat de ervaring wel een veranderingin
levensbeschouwing teweeg kan brengen. Gezien deze bevindingen is ervoor gekozen
om levensbeschouwing niet thematisch te analyseren, maar het onderwerp als een
zelfstandig item te presenteren. Deze benadering doet recht aan de rijke data die uit
de interviews met betrekking tot dit onderwerp naar voren is gekomen. De rol van
levensbeschouwing is achteraf als lens bekeken en uitgewerkt in een samenvatting,

ondersteund door relevante quotes uit de gesprekken.

3.5 Onderzoeksethiek en datamanagement

Conform het Informed Consent-proces is voorafgaand aan deelname mondelinge en
schriftelijke toestemming gevraagd. Respondenten zijn eerst telefonisch benaderd
voor een kennismakingsgesprek, waarin zij de gelegenheid kregen om eventuele
vragen met betrekking tot het onderzoek te stellen. Na instemming is een informed
consentformulier per e-mail toegestuurd. Deelnemers zijn hiermee geinformeerd over
mogelijke schade en voordelen, en hebben informatie ontvangen in een voor hen
begrijpelijk formaat. Zij zijn uitgenodigd om een vrijwillige beslissing te nemen tot

deelname aan het onderzoek.

33



In het formulier wordt expliciet aandacht besteed aan het principe van
zelfbeschikking—het recht om zelf te bepalen of men wil deelnemen, inclusief het recht
om zich op ieder moment zonder negatieve gevolgen uit het onderzoek terug te
trekken. Daarnaast zijn deelnemers geinformeerd over de onderzoeksdoelstelling en

de wijze waarop de gegevens en onderzoeksresultaten worden gebruikt.

De interviews zijn opgenomen via een laptop en opgeslagen op een usb-stick in een
beveiligde omgeving die uitsluitend toegankelijk was voor de onderzoeker. Na het
transcriberen zijn de geluidsopnames overgezet naar de beveiligde digitale omgeving
van de universiteit. Respondenten zijn geinformeerd dat de gegevens na publicatie van

het onderzoek zullen worden vernietigd.

Het informed consentformulier besteedt nadrukkelijk aandacht aan het aspect schade.
Daarbij is opgenomen dat ik als onderzoeker alert ben op mogelijke herbelevingen die
emotionele stress kunnen veroorzaken, en verantwoordelijk ben voor het
minimaliseren van gevoelens van schaamte en verlegenheid. Tot slot bevat het
formulier informatie over anonimiteit en vertrouwelijkheid: identificeerbare informatie
met betrekking tot de identiteit van deelnemers is te allen tijde beschermd. Om

privacy te waarborgen, zijn sommige delen van de transcripties verwijderd.

3.6 Positionering onderzoeker

Binnen deze interpretatieve benadering is de rol van de onderzoeker essentieel. De
onderzoeker is geen neutrale buitenstaander, maar participeert actief in het
interpretatieproces. De manier waarop verhalen worden beluisterd, geinterpreteerd
en geanalyseerd, wordt mede bepaald door diens positionering (Hennink et al., 2010).
Om diepgaande inzichten te verkrijgen is het daarom van belang dat de onderzoeker
een open blik heeft, nieuwsgierig en empathisch is, zich flexibel aanpast en aandachtig
luistert. Dit sluit aan bij de benadering van het fenomeen vanuit een emic perspectief,

waarbij de persoonlijke beleving van de respondent centraal staat (Hennink, 2010).

Regelmatig kom ik via mijn cliénten in aanraking met het verschijnsel postuum contact.
Cliénten delen hun ervaringen met mij, waardoor ik inzage krijg in de veelzijdigheid

van persoonlijke betekenisgeving. Hierdoor kan ik deze in een breder perspectief

34



plaatsen. Deze achtergrond draagt bij aan mijn gevoeligheid voor het thema, maar

vraagt tegelijk om een bewuste en zorgvuldige houding binnen het onderzoeksproces.

Gedurende het onderzoek heb ik dan ook voortdurend gestreefd naar objectiviteit en
transparantie. Hoewel volledige neutraliteit binnen kwalitatief interpretatief
onderzoek onhaalbaar is, heb ik geprobeerd een zekere distantie te bewaren. Tijdens
de interviews en data-analyse heb ik nauw gelet op de non-verbale communicatie en
de specifieke woordkeuze van de respondent. Door door te vragen en vragen op
meerdere manieren te herhalen, trachtte ik de essentie van de ervaring vanuit het

perspectief van de respondent helder te krijgen.

Tijdens de gesprekken maakte ik gebruik van een interviewguide (zie Bijlage 1), die
richting gaf aan het interview en hielp om de benodigde informatie systematisch te
bevragen. De eerder afgenomen proefinterviews boden hierbij waardevolle

voorbereiding.

Na ieder interview maakte ik een samenvatting in mijn logboek, waarin ik mijn
observaties en indrukken noteerde, evenals opvallende handgebaren,
gezichtsuitdrukkingen en uitspraken. Deze non-verbale signalen zijn, waar relevant, in
de transcripties tussen haakjes verwerkt. Mijn innerlijke criticus hielp mij om met een
zo open en neutraal mogelijke houding het interpretatieproces te doorlopen. Door
middel van zelfreflectie kon ik de ervaringen van de respondent zo zuiver mogelijk

interpreteren, met oog voor hun eigen gebruikte taal en betekeniswereld.

Hoofdstuk 4. Resultaten

In dit hoofdstuk wordt allereerst een antwoord gegeven op de deelvraag: ‘Hoe
omschrijven nabestaanden hun ervaring van postuum contact? Gevolgd door het
thema ‘schroom om de ervaring te delen’. Vervolgens wordt de vraag ‘Hoe
interpreteren nabestaanden hun ervaring van postuum contact? beantwoord aan de
hand van een thematische analyse, waarbij elk thema uitgebreid en in detail wordt
besproken. Daarna wordt de hoofdvraag: ‘Hoe geven nabestaanden betekenis aan hun

ervaring van postuum contact? beantwoord middels een opsomming van citaten van

35



elke respondent afzonderlijk. Dit hoofdstuk sluit af met een samenvatting over de

bevindingen van de rol van levensbeschouwing op de ervaring.

4.1 Omschrijving van postuum contact door nabestaanden

Respondenten omschrijven hun ervaring van postuum contact op verschillende
manieren. Waarbij de aanwezigheid van een overledene zich op diverse wijzen kan
manifesteren. Sommigen ervaren het als een visuele verschijning buiten zichzelf.
Zoals respondent 1, en respondent 2:

‘Ja extern. Net zoals ik jou nu helder zie, zag ik hem.’ (respondent 1)

‘Dan zag ik ineens de persoon die in de kist lag, naast de kist staan. Echt alsof zij in levenden
lijve ernaast staat, maar dan met een bepaalde gloed eroverheen. Een beetje hologram-

achtig.’ (respondent 2)

Anderen ervaren het als een ‘zien’ in de vorm van ‘plaatjes’ of fragmenten in hun hoofd.

Zoals respondent 4 en respondent 7:

‘Ik noem dat ‘ik kijk met mijn binnenoog.” Mijn ogen zijn dicht, maar ik kijk dus wel.’

(respondent 4)

‘Ja, dat zie je in je hoofd. Dat zie je niet...het is een fragment van. Het is niet een hele film.’

(respondent 7)

Daarnaast ervaren sommigen een vorm van extern zien met daarbij telepathisch
contact.

Zoals respondent 2:

‘Euh ik zie letterlijk voor mij M. mijn dochtertje met een witte uil op haar schouder en ik kon
echt met haar praten en zij was echt aan het beantwoorden.

[...] een soort van telepathisch contact, wat ik wel kan horen en zien.' (respondent 2)

Weer anderen hebben ontmoetingen in de vorm van dromen, al dan niet in combinatie

met het voeren van gesprekken.

36



Zoals respondent 5 en respondent 6:

‘Euh...in deze droom heb ik een heel gesprek met hem gevoerd. En heeft hij mij laten zien in
mijn droom...wat hij heeft gezien of zo. [...] hij zei: “Je hoeft niet verdrietig te zijn want het
gaat, het gaat goed met mij.” [...] we hebben een heel gesprek gehad. Toen hadden we het
erover dat ...toen vroeg ik hem. Ik zei “lk heb ooit weleens gehoord dat mensen dan zichzelf
kunnen zien dat als je loskomt van je lijf dat je dan kunt zien wat er dan gebeurt.” Ik zeg “Had
jij dat ook?” En toen zei die “Ja, dat had ik ook. Ook in het ziekenhuis.” Toen euh. En toen zag
ik dat er heel veel dokters bezig waren en toen. En dat mijn moeder daar ook was en dat heb
ik ook allemaal gezien en toen zei hij ook “Ja, en ik was ook bij de begrafenis.” En euh, ik vond

het heel mooi, want er waren heel veel bloemen.’ (respondent 5)

Ik lig in bed en het is allemaal net zo echt als dat ik nu hier met jou aan tafel zit. En de bel
gaat, dus ik ga uit bed. Ik loop door de kamer naar de voordeur. Doe de deur open en het is
nacht he![...] en de zon schijnt en het is stralend mooi weer. Ik kijk naar voren en daar zit mijn
moeder. Net zoals jij hier nu aan tafel zit. In haar rolstoel. Met haar blauwe-witte bloesje aan
en haar bordeauxrode jas erover. En ze lacht. Achter haar [gebarend] staat mijn vader. Ook in
levende lijve. Mijn vader leefde op dat moment nog en daar achter staat mijn zwager G. en
daarachter staat mijn zus. Maar ik neem dat allemaal in mij op en eigenlijk op het moment
dat het tot mij doordringt van ‘mama is er helemaal niet meer’...val ik weg. ik denk oeff
hoe???? Er is ook geen woord gesproken. Mijn moeder niet..niemand niet...het was een soort
van wat weleens wordt gezegd een heldere droom...een spatheldere droom. Ja, ja! En toen eh

en ik dus eh werd dus toen wakker in bed en dacht “Wat is er nu gebeurd?” (respondent 6)

Een aantal respondenten geven aan frequent of dagelijks in gesprek te zijn (geweest)
met de overledene.

Zo vertellen respondent 8 en respondent 4:

‘Ik heb jarenlang wel met opa gepraat, maar zonder daarbij stil te staan dat dat gek was of zo.
Hij kwam, ik kon gewoon met hem praten. Hele avonden. Ja, dat ging vanzelf. Wel op een
moment dat ik rustig werd [...], ja hele verhalen [levendig verteld]. Alles wat er in mij omging

en ik ging hele verhalen met hem doen.’ (respondent 8)

37



‘[...] Vanaf dat moment had ik mijn oma dus heel vaak ‘aan de lijn’. Zoals ik dat noem. Dus ik
kon dingen vragen en bespreken met elkaar. Met name zaken als datgene wat met mijn
moeder te maken had, haar dochter dus. Dingen als, ik zat toen met een relatie dat ik daar

dingen over vroeg....zoals een oma kan zijn. Ze gaf goede raad.’ (respondent 4)

Respondent 7 vertelt dat ze dagelijks fysiek contact met haar overleden echtgenoot

voelt. Ze zegt hierover:

‘En nu, als ik in bed lig, dan heb ik heel vaak het gevoel dat iemand over mijn haar wrijft en
dan voel ik daar [wrijvend over het haar] iets bewegen....het voelt niet eng of dat ik denk ‘er
staat een raam open of het is de wind of wat’. Ik voel gewoon...dat is een hand die over mijn

haren wrijft van..."Ga maar lekker slapen.” Ja, ja!’ (respondent 7)

Daarbij geeft ze aan een telepathisch contact te hebben gehad met haar overleden

echtgenoot. Ze neemt mij mee in haar ervaring:

‘Ik keek naar de foto van G. en toen werd mijn aandacht getrokken door het boek van Stephen
Hawking in de boekenkast en toen kreeg ik cijfers 2.6 door. Bij leven zei die “Zou d’r een
intelligentie zijn na de dood? Aan de andere kant?” Nou, wij pakken het boek van Stephen
Hawking en slaan hem open op de bladzijde waar het moet staan volgens hem. Dan staat
erbij ‘Is er intelligentie aan gene zijde?’ Ik niet wetende dat dat in dat boek stond, want ik ken
dat hele boek niet. Heb het nooit gelezen, want dat was voor mij veel te ingewikkeld

geschreven.'(respondent 7)

4.1.1 Openheid versus schroom om de ervaring te delen

Alle 11 respondenten hebben hun ervaringen gedeeld met iemand waarbij ze zich
vertrouwd voelden. Kenmerkend hierbij is dat ze zichzelf lijken te erkennen in hun
beleving ongeacht hoe de omgeving reageert op het mededelen van de ervaring. De
reacties vanuit de omgeving zijn verschillend.

Respondenten vertellen:

38



‘Mijn vader geloofde ook nooit ergens in. Mijn moeder gelooft er ook niet in. Nou dat is ook
helemaal goed. Ik ga dan ook nooit met haar de discussie aan. Eigenlijk vond ze het niet
kunnen, want je kan niet met overledenen een gesprek hebben vond ze. “Dat kan niet. Nee!!”
[...] maar ik weet zeker dat het er is. Ja! Maar in mijn ogen is er meer tussen hemel en aarde

dan wij weten. En daar blijf ik gewoon bij. Ja!’ (respondent 3)

[ferm] nee joh, nee joh! Ik ben de rare in de familie. En met mijn eerste man in mijn eerste
relatie ook niet. Weet je, het is moeilijk ....ik ben intussen 62 en nog vaak ...om een voorbeeld
te geven...toen ik een keer heel enthousiast vertelde dat ik heel makkelijk kon channelen zei
mijn schoonzus “Dat is eng.” Ze was bang. Daarbij, ik heb een vriendin ...die vindt het eng.’

(respondent 4)

‘Gelukkig met mijn moeder. Die had het zelf niet, maar die heeft wel mij, die heeft mij altijd
wel geloofd. Dat vind ik wel heel bijzonder. Nog steeds. Dat ze het ook wel heel interessant
vond. Ook in de tijd dat ik heel bang werd. Dat ze er wel voor mij was en wel voor mij zorgde.
Ja, op een gegeven moment, kon ik het wel met haar delen, maar verder niet. Ik was kennelijk

diegene die het zag blijkbaar.’ (respondent 8)

‘Ik ben niet gelovig, maar ik geloof wel dat er meer is tussen hemel en aarde als wat wij weten.

Ja weet je dat is zo persoonlijk. Ik twijfel niet aan mijzelf. (respondent 9)

‘Met mijn vriendinnen later. Ik ben nooit bang geweest dat ik het hier niet met hen over kon
hebben. [lachend] wat dat betreft kon me dat ook nooit zoveel schelen...en ik heb ook niet

mensen gehad die ....dus daar heb ik dan wel geluk mee gehad denk ik.’ (respondent 5)

‘Voor mij rust er geen taboe op. Heel veel mensen begrijpen het niet. Staan er niet voor open
of. Nee, dit is prima. Dit is hun... dan moet je anderen hier niet mee lastig vallen.’ (respondent
10)

‘[...] en toen ik het mijn moeder ook had verteld [...] en daar heb ik het dan ook met mijn
therapeut over gehad en die zei “Dat komt wel vaker voor. Ik heb hier wel vaker van gehoord.

Het is inmiddels ook bewezen dat dat echt waar is.” En toen dacht ik “Dat is wel een hele

39



”n

geruststelling.” [...] ik heb ook wel een vriendin..euh ja, als ik het die vertel dan euh ...nee, nee

[glimlachen].” (respondent 1)

‘Ja, dit heb ik wel gedeeld met vriendinnen, ja! En er zijn erbij die zeggen “Ik krijg kippenvel
ervan, zie je wel” en er zijn ook bij die zeggen “Fijn dat je het zo hebt ervaren.” Die er dus geen

waarde aan hechten, terwijl dat voor mij wel van waarde was.’ (respondent 9)

Respondent 11 die haar ervaringen van postuum contact als angstig heeft ervaren,

zegt hier het volgende over:

‘[...] wat zullen die mensen er eigenlijk van denken als ik hun zeg wat ik meemaakte.
Tenminste dat denk ik dan. [...] Ik heb het verteld aan de zorgmedewerkers. [...] Ik bid nu wel

samen met de GV-er. Hier haal ik troost uit.’ (respondent 11)

4.2 Interpretatie van postuum contact door nabestaanden

Postuum contact wordt door de respondenten geinterpreteerd als een innerlijke
zekerheid van een voortdurende aanwezigheid, waarbij de overledene via gevoelens,
energie of (symbolische) communicatie nabij blijft. Respondenten omschrijven dit als
een intiem gevoelde verbinding met iets buiten henzelf, vaak troostend, liefdevol en als een
teken dat de ander ‘er nog is’. Het gaat om een diepgaande zintuiglijke en emotionele
gewaarwording.

Respondent 1, respondent 2, respondent 3, respondent 4, respondent 5, respondent 7,
respondent 8 en respondent 9 omschreven hun gevoel van interpersoonlijke

verbinding met de overledene als volgt:
‘[...] maar dat je toch nog iets van een verbinding had. Een gesprekje en ja, dat hij zei “Het is
goed. Het is goed.” (respondent 5)

En over een andere visuele ervaring met haar overleden oma:

‘En toen voelde ik dat mijn oma daar in dat licht zat. Ik zag haar niet, maar ik voelde haar’

(respondent 5)

40



‘Ja, ik zeg “lk weet wel. Je bent hier heel vaak. Dat weet ik gewoon.” G. wou dus laten weten

dat er na het overlijden dat hij gewoon nog aanwezig is.” (respondent 7)

‘Ik weet voor mijzelf dat hij er is. Dat weet ik. Ik voel het. Ik voel dat gewoon. Fijn! Omdat ik

nergens bang voor ben, want hij is er. (respondent 3)

‘Dit is dan mijn waarneming he? Ze zijn aanwezig in de energie en laten zich zien zoals ik het

weet of ze ken.’ (respondent 2)

‘[...] ik ben nooit bang, omdat ik de energie voel. ...alsof ik een massage krijg van binnenuit,
kippenvel is het meest voorkomend...het zit van binnen. Het gevoel gaat letterlijk van

binnenuit.’ (respondent 4)

‘Alsof ze er nog zijn. Er gebeurt iets en ze geven een reactie en dan voel je dan wat ze willen
vertellen. Je voelt die emotie erbij, dus je voelt de liefde of de compassie of wat ze dan ook en

dan komt dat verhaal d'’r bij en dan.’ [...] en dat is meestal met humor.’ (respondent 8)

l...] het voelde eigenlijk gewoon alsof iemand even gewoon gezellig even bij mij op bezoek

kwam.’ (respondent 1)

[...] en we zeiden allebei “Dit heeft R. gedaan.” Ja, dit voelde echt als tekenen van R

(respondent 9)

Wat opviel met betrekking tot het ervaren van interpersoonlijke verbinding met de
overledene, is dat bij vijf van de elf respondenten die hun nabestaanden zagen en met
hen spraken, deze uiteindelijk verloren ging.

Zo vertellen respondent 5, respondent 8, respondent 10 en respondent 11:
‘[...] Ja, die heb ik nu niet meer. Dat is echt wel vervaagd. En ik weet dat in de loop van de

jaren die verbinding langzaam minder werd. [...] dat gevoel dat hij dicht bij mij is dat heb ik de

laatste jaren niet meer.” (respondent 5)

41



‘Hij kwam, ik kon gewoon met hem praten...en dat heeft eigenlijk geduurd
totdat...[glimlachend] ehm...kippenvel ik een jaar of...richting middelbare school een jaar of

elf twaalf was.’ (respondent 8)

[...] Maar ze had haar zus, dus mijn moeders tante bij zich en ze had haar arm om haar
schouder vast en ze zei “Wij gaan nu. Ik ga haar wegbrengen. We gaan.” En ik zei “Waar gaan

jullie dan naar toe?” “Wij gaan elkaar niet meer zien”, zei ze tegen mij.’ (respondent 4)

'En op een gegeven moment kwam hij bij mij, ook weer in een droom. En zei hij “Nu moet je

me loslaten.” Heel duidelijk!’ (respondent 10)

Respondent 11 wenst zelf de verbinding te verbreken. Zij zegt hier het volgende over:

‘[...] en toen zat ‘ie boven in de deur. Ja, toen zei die “Ik blijf hier.” En “Ik blijf de baas!” En toen
is hij op het laatst...dat zei jij geloof ik [wijzend naar de Geestelijk Verzorger] “Stuur hem maar

weg.” Nou en toen is hij... Maar ja, ik ben hem gelukkig nu kwijt.

In wat volgt, onderzoek ik hoe respondenten hun ervaring van postuum contact
betekenis geven, met specifieke aandacht voor het relationele aspect van
verbondenheid met een externe component. Aan de hand van een thematische analyse
gebaseerd op geuite emoties, bespreek ik drie terugkerende vormen van ervaring met
verbinding: (a) troost in postuum contact, (b) angst in postuum contact, en (c)

verwarring in postuum contact

4.2.1 Postuum contact geinterpreteerd als een ervaring van troost

De essentie van deze verhalen draait om troost en kracht die voortkomen uit
emotionele verbindingen voelen met overledenen. De vertellers ervaren een diep
innerlijk weten, een aanwezigheid die hen sterkt in momenten van verlies. In al deze
ervaringen zit een element van liefdevolle nabijheid. De overledenen lijken niet

volledig verdwenen, maar blijven op subtiele manieren verbonden met de levenden.

Respondent 5 over een visuele ervaring met haar overleden oma:

42



‘[...] en toen kwam er een heel bijzonder licht. En toen....maar dat licht ging niet zo de hele
kamer vullen, maar er kwam gewoon een soort allesomvattend gevoel over mij heen en vooral
mijn hart dat zei “Het is goed! Alles is goed.” en mijn hoofd ging echt nog als een razende
tekeer. Die zei “Het is helemaal niet goed! Er gaan allemaal mensen dood en mijn oma gaat
zomaar dood en...de wereld is echt niet goed.” Maar mijn hart voelde dat het goed was.’

(respondent 5)

Respondent 3, respondent 4, respondent 7 en respondent 8 over hun troost gevende

ervaring(en):

‘En ik kreeg daar helemaal een warm gevoel bij en toen dacht ik “Ja, hij wil me gewoon laten
weten; hij is nog steeds ook bij ons, kijkt nog mee en hij ziet wat we doen en daar waar

mogelijk zal die ons helpen.” (respondent 7).

‘[...] dan weet ik dat hij er is als ik verdriet heb, dan is hij er. Dan heb ik zoiets van wat er ook
gebeurt, ik weet dat ‘ie er is. Hij is gewoon altijd... als ik de muziek hoor of als ik een
bevestiging krijg dat hij er is. Als ik gewoon iets of een herinnering krijg dan denk ik van “Oké

ja, hij is er toch.” Dan voel ik die rust weer.’ (respondent 3)

‘Voor mij is het pure troost. Van ze zijn d’r nog.” (respondent 8)

'[...] zoals een oma kan zijn. Ze gaf goede raad.’ (respondent 4)

4.2.2 Postuum contact gepaard met angst

In sommige gevallen roept het postuum contact gevoelens van angst of schrik op,
vooral wanneer het onverwacht wordt ervaren of het een confrontatie met het
onverklaarbareis.

Zo vertellen respondent 1, respondent 3 en respondent 8 over hun onverwachte

visuele ervaring (en):

43



[...] en toen, ja ineens komt mijn vader aan bed en ik schrik mij helemaal wezenloos. Ja, ik zie

hem gewoon staan.’ (respondent 3)

'En ik voelde aan alles; iemand kijkt mij aan en daar staat gewoon een vrouw bij mijn bed. En
ik schrik en ik kroop onder mijn dekens. En ik was toen helemaal bang. En ik kijk nog eens en
ja, ze staat gewoon nog bij mijn bed. Dus weet je zeker; het is geen droom geweest. Dus toen

was ik bang.’ (respondent 8)

‘[...] ik raakte er best wel overstuur van, omdat ik er ook wel best van schrok. [...] om de tien
minuten om de klip klap en dat heeft wel een paar weken geduurd en [ ...] ik had er echt last
van en zo. Ik werd er helemaal druk van in mijn hoofd en zo. Dat hij er elke keer weer was en
dat ik heel erg alert was erop en zo. Dus dat vond ik op een gegeven moment wel heel erg

vervelend.’ (respondent 1)

wil ze doen?” toen dacht ik “Zij komt vast papa ophalen.” Dat gebeurde dus ook, want
euh...mijn moeder is 17 juni overleden en mijn vader 30 december in datzelfde jaar. En het

gebeurde ongeveer er tussen in. Tussen de twee overlijdens in.’ (respondent 6)

Postuum contact kan soms angst oproepen, wanneer het als ongewenst wordt ervaren.
Bij respondent 11 lijken deze gevoelens verbonden te zijn met de aard van de relatie
die de nabestaande en de overledene hadden. Zo vertelt respondent 11 over haar

frequente visuele ervaringen met haar overleden echtgenoot:

[...]."Ik had er ’s nachts ook last van. Hij kwam vaak. Dan hing hij boven de deur. Ja, toen zei
die “lk blijf hier.” En “Ik blijf de baas!” Dus ja, ik euh, ik was blij dat ik hem niet meer, nou ja,
dat ik hem niet meer tegenkwam of dat ik hem zag of euh. Hij was vervelend. Ja, uiteindelijk

was ik bang voor hem.’

4.2.3 Postuum contact gepaard met verwarring
Postuum contact lijkt ook samen te kunnen gaan met verwarring.

Zo vertellen respondent 1, respondent 3, en respondent 6 over hun visuele ervaringen:

44



[...] ‘ik vond het eerst heel bijzonder. Ik vond het ook heel raar in het begin. Omdat ik dacht

van “Dit is onmogelijk.” Dit kan helemaal niet.’ (respondent 1)

[...] ‘Dat is toch raar [geémotioneerd]. Ik zeg “Dat jij dat zegt”, want hij was bij mij op bed en

ja, dan denk ik daar is toch iets?'(respondent 3)

[...] ‘Ik heb nog veel meer dingen meegemaakt dus het was niet zo dat ik ervan in de angst
schoot of zo. Maar ik schrok wel van goh...mijn moeder zie ik in levende lijve en wat wil ze
komen doen? Daar ging ik dus van..kijk ik denk.. “Wat wil ze zeggen? Wat wil ze doen?” Ja, dat
was geen hallucinatie. Dat kon niet. Misschien vanuit de psychologie wel van [handgebaar]

kijk, ik ben heel nuchter... het was er.’ (respondent 6)

Soms lijkt men ondanks de verwarring ruimte te kunnen bieden voor het onbekende.

Respondent 4, respondent 5 en respondent 7 zeggen hierover:

[...] ‘bij haar....ik kan het natuurlijk ook nergens op baseren...daar heb ik weleens het gevoel
van; als iemand met mij meegaat, dan is zij dat....maar ik geloof niet dat dat kan, maar soms
denk ik “laten we het maar gewoon open.” Maar soms...denk ik “we hebben samen ook wel
een hele bijzondere ervaring gehad.” (respondent 5)

'Dus ik euh. Dat was echt van zo van omdat hij dat ook altijd zei en ik weet niet wat er in dat
boek staat en ik denk “hoe kan één en één twee zijn?” Maar ja, euh..de meesten zeggen “Dat

beeld je je in.” Nou ja, dat vind ik prima, maar als ik een beeld zie.” (respondent 7)

‘En ik zie met mijn ogen open of dicht mijn oma [breed gebarend en lachend] heel theatraal
als een soort moeder Maria echt met zo'n vreselijke grijns naar mij toe zweven zo van [
grappend] “Kijk hier ben ik”, [...] ik was eigenlijk alleen maar verbaasd. Ik was toen eigenlijk

alleen maar aan het lachen, omdat ze zo theatraal deed.” (respondent 4)

4.3 Persoonlijke betekenisgeving en uniciteit
De hoofdvraag: ‘Hoe geven nabestaanden betekenis aan hun ervaring van postuum

contact? wordt beantwoord middels een opsomming van citaten van elke respondent

45



afzonderlijk. Persoonlijke betekenisgeving weerspiegelt de unieke emotionele lading
van de ervaring van postuum contact, waarbij de individuele interpretatie centraal

staat binnen het proces van zingeving en verwerking door de nabestaande.

Respondent 5: ’Euh, dat ik qua geloof wel het idee had ‘er is iemand die over ons waakt.’ Het
is voor mij een fundamentele ervaring geweest. En dan is er nog contact mogelijk. Een

bepaald vertrouwen in het leven hier maar ook dat het niet zomaar voorbij is.

Respondent 6:’lk denk dat mijn moeder mij heeft willen vertellen dat ze echt heel veel van

mij houdt.’

Respondent 10: ‘Voor mijn gevoel was hij er om te vertellen dat hij over was. Hij wilde laten
weten dat hij wel om mij gaf. Dat was voor mij een soort van erkenning. Ik heb het als een
enorm cadeau ervaren.’

Respondent 4: ‘Als troost. Alsof ze er nog zijn. Ik wist echt niet wat er zou gebeuren als we

doodgaan, maar het is veel leuker dan hier zijn ...[...] ‘er is veel licht. Het is er heel fijn.’

Respondent 1: ‘Hij bezoekt sowieso iemand van wie hij heel erg houdt en die veel voor hem

betekent. Dus dat vind ik wel heel erg mooi voor mij.’

Respondent 9: ‘Nou, dat ik door moest gaan met mijn leven. Ik ben niet van nature een zeer

positief mens en dat was hij wel.

Respondent 3: ‘Dan denk ik van “Ok ja, hij is er toch.” Dan voel ik die rust weer. Het betekent

voor mij dat ik mij gesteund voel’.

Respondent 8: ‘Voor mij is het pure troost. Van ze zijn d’r nog. Ja, anders natuurlijk.

Respondent 2: ‘Hij stond letterlijk voor me. “lk kom nog terug”, zei die. Dus ik dacht “Hij

komt terug als M.” En...is hij hier teruggekomen. Dus dat is voor mij wel de allermooiste

ervaring.

46



respondent 7: ‘Hij wil me gewoon laten weten. Hij is nog steeds bij ons, kijkt nog mee en ziet

wat we doen en daar waar mogelijk zal die ons helpen.’

respondent 11: ‘Ja, uiteindelijk was ik bang voor hem. Maar ja, ik ben hem gelukkig nu kwijt.’

4.4 De rol van levensbeschouwing in de ervaring van postuum contact

4.4.1 De invloed van levensbeschouwing op de interpretatie van postuum contact
Bij vijf respondenten lijkt er een relatie te zijn tussen angst, verwarrende ervaring en
levensbeschouwing. In deze verhalen lijkt er een contrast te zitten tussen bestaande
overtuigingen en de persoonlijke, onverwachte waarnemingen van de respondenten.
Bij de respondenten lijkt het in eerste instantie op cognitieve dissonantie; alsof hun
ontmoeting met een overleden dierbare iets is dat niet strookt met hun wereldbeeld.
Hun ervaringen roepen vragen op over wat realiteit is en wat mogelijk is binnen hun
bestaande overtuigingen.

Respondent 2 en respondent 11 vertellen hierover:

‘...ik denk wel eens...zal dit allemaal hier zitten?’ [wijzend naar haar hoofd] (respondent 11)

‘...dat ik als kind zijnde zoveel angsten heb gehad. Maar ook dat wat ik eerst als heel normaal
had ervaren besefte maar oh, jullie zien dat allemaal niet. Wat is dat dan? Toen ben ik een tijd
heel bang geweest. Ik had angst voor de schimmen. Ik zag en ik voelde van alles.’ (respondent
2)

Drie respondenten lijken hun visie geleidelijk aan te passen of te verbreden waardoor

hun levensbeschouwelijke perspectief lijkt te veranderen.
[...] ‘Maar na mijn 20ste, 2 1ste toen vond ik het niet meer eng. Toen was ik ook niet meer

bang en toen had ik ook zoiets van “er zal wel iets zijn waarom het bij mij komt.” Waarom? Ik

weet het niet.” (respondent 3)

47



‘Het ergste wat er op dat gebied gebeurd is dat bij mij lampjes gaan flikkeren. Maar dan weet
ik gewoon...mijn moeder heeft dat een periode gedaan en als je dat weet dan is het niet eng.’

(respondent 8)

‘In mijn tienertijd, was ik heel angstig, maar dat is dan ook weer op een gegeven moment

gedraaid.’ (respondent 2)

Ondanks hun levensbeschouwelijke achtergrond vanuit de opvoeding lijken sommige
respondenten door de ervaring van postuum contact een persoonlijke en zelfstandige
zoektocht naar geloof en spiritualiteit te ondernemen.

Zo vertellen respondent 2, respondent 7, respondent 8 en respondent 10:

[...] ...ik ben wel katholiek, ik ben wel gedoopt en katholiek getrouwd en dat allemaal, maar ik
heb altijd gedacht “er is iets dat veel groter is dan”, maar dat is geen mens, geen God. Dat is
het niet. Dus mijn idee, ja er is iets heel intelligents wat dit allemaal gecreéerd

heeft...(respondent 2)

“Ik had altijd een heel duidelijk beeld van wat ik denk dat het is. Ik ben niet in die zin gelovig
zo van wat ze zeggen van de kerk. Ik ben van huis uit Katholiek. Ik ben gedoopt enzo, maar ik

geloof niet zoals de kerk het jou oplegt. Dat heb ik nooit gehad’. (respondent 8)

‘Wij waren zeer katholiek. Ik zie het als mijn eigen proces.’ (respondent 10)

[stellig] [...] 'Katholiek opgevoed en ging naar de kerk. Van vroeger uit moesten we naar de
kerkdienst ennuh, maar wij spraken niet over het geloof. Ik had ook het idee “anderen
begrijpen mij niet.” Hoe ik naar dingen kijk. En hoe ik dingen ervaar. Toen nog niet wetende
dat dat zo was, want daar ben je nog veel te jong voor. Maar als ik het anders bekijk of anders

voel, dan is dat mijn ervaring.’ (respondent 7)

4.4.2 Invloed van de ervaring van postuum contact op levensbeschouwing
Drie respondenten lijken hun visie geleidelijk aan te passen of te verbreden waardoor

hun levensbeschouwelijke perspectief lijkt te veranderen.

48



Respondent 2, respondent 3 en respondent 8 zeggen hierover:
[...] ‘Maar na mijn 20 ste, 21 ste toen vond ik het niet meer eng. Toen was ik ook niet meer
bang en toen had ik ook zoiets van ‘er zal wel iets zijn waarom het bij mij komt. Waarom? |k

weet het niet.” (respondent 3)

‘Het ergste wat er op dat gebied gebeurd is dat bij mij lampjes gaan flikkeren. Maar dan weet
ik gewoon...mijn moeder heeft dat een periode gedaan en als je dat weet dan is het niet eng.’

(respondent 8)

‘In mijn tienertijd, was ik heel angstig, maar dat is dan ook weer op een gegeven moment

gedraaid.’ (respondent 2)

Uit de interviews komt naar voren dat de ervaringen invloed kunnen hebben op de
bestaande levensbeschouwelijke overtuigingen.
Respondent 1, respondent 2, respondent 5, respondent 7, respondent 8 en respondent

10 zeggen hierover:

‘In wat hij zei, denk ik in die droom, heb ik ergens wel het idee, we zijn niet uhm er is meer. Dat

wordt natuurlijk wel bevestigd dan. En dan is er nog contact mogelijk.’ (respondent 5)

'Maar in mijn ogen is er meer tussen hemel en aarde dan wij weten.’ (respondent 2)

‘Door mijn ervaringen is mijn kijk op, dat de energie doorgaat na het overlijden is voor mij
bevestigd. Het is mijn waarheid maar het is wel onderdeel van mijn leven geworden. Ja, het

bewustzijn gaat door.” (respondent 10)

‘Voordien geloofde ik al niet zo in de kerk. De ervaringen hebben dit eerder nog bevestigd. 1k
had al eerder een heel beeld van in mijn beleving die waarschijnlijk is dat als je gestorven bent

en dat is alleen maar meer bevestigd.’ (respondent 8)

‘Daardoor ben ik wel anders naar dingen gaan kijken en dat er ook wel echt andere dingen

Zijn na het leven daar ben ik wel ietsjes meer bij stil gaan staan.’(respondent 1)

49



‘Ik heb zoiets van je doet je verpakking uit en dan is jouw ziel er nog steeds. Ik heb niet dat het

eindigt bij de dood.’ (respondent 7)

Hoofdstuk 5. Conclusie, discussie, en aanbevelingen

In dit hoofdstuk worden de belangrijkste bevindingen van dit onderzoek besproken, in
relatie tot bestaande theorieén en literatuur. De centrale onderzoeksvraag, ‘Welke
betekenis geven nabestaanden aan postuum contact?’ wordt hierbij beantwoord. De
discussie is opgebouwd in vier delen: (1) een samenvatting van de belangrijkste
bevindingen, (2) een theoretische reflectie op deze bevindingen, (3) de implicaties voor

theorie en praktijk en (4) de beperkingen en aanbevelingen voor vervolgonderzoek.

5.1 Samenvatting van de belangrijkste bevindingen

Postuum contact, ook bekend als After-Death Communication (ADC), verwijst naar
spontane en directe ervaringen van contact met een overleden persoon. Dit kan
variéren van visuele waarnemingen, geuren, stemmen en lucide dromen tot een diep
innerlijk weten dat de overledene nabij is (Guggenheim, 1997). Spirituele ervaringen
zijn vaak moeilijk in woorden te vatten omdat ze emotioneel en persoonlijk zijn en
buiten het alledaagse vallen (Falkenburg & Ganzevoort 2014; Parker, 2005; Steffen &
Coyle 2011).

De interviews met elf respondenten brachten drie centrale thema’s naar voren die de
betekenisgeving aan postuum contact typeren: troost en kracht, angst en verwarring.
Deze thema'’s zijn sterk verbonden met de persoonlijke en levensbeschouwelijke

context van de respondenten.

Troost en kracht vormen voor veel respondenten het kernmotief van hun ervaring.
Postuum contact werd ervaren als een bron van geruststelling, begeleiding en
liefdevolle nabijheid. Respondenten benoemden een gevoel van innerlijke rust, een
diepe verbondenheid met de overledene en in sommige gevallen zelfs

levensbeschouwelijke bevestiging of verdieping. In dergelijke gevallen fungeert de

50



overledene als een bron van steun, waarbij het contact niet enkel de rouw verzacht,

maar ook bijdraagt aan spirituele ontwikkeling.

Angst kwam voornamelijk voor bij ervaringen die onverwacht of moeilijk te plaatsen
waren binnen het bestaande wereldbeeld van de respondent. Deze angst bleek echter
vaak tijdelijk, in veel gevallen maakte ze plaats voor begrip of zelfs spirituele groei.
Angst werd hierdoor niet enkel als afwijzing geinterpreteerd, maar ook als katalysator
voor transformatie. Vijf respondenten gaven aan dat hun gevoelens van angst en
verwarring nauw samenhingen met hun levensbeschouwelijke overtuigingen, wat

soms leidde tot een persoonlijke zoektocht of herziening van hun spirituele kader.

Verwarring speelde eveneens een centrale rol. Respondenten gaven aan dat ze hun
ervaring soms moeilijk konden duiden: was het echt of slechts een psychologisch
fenomeen? Deze twijfel leidde niet zelden tot een proces van herinterpretatie, waarin
rationele verklaringen naast spirituele openheid konden bestaan. Sommigen
benaderden hun ervaring met speelse verwondering of humor, wat hielp bij het
integreren ervan in hun levensverhaal. De cognitieve dissonantie die dergelijke
ervaringen opriepen — tussen wat als mogelijk werd geacht en wat daadwerkelijk werd
beleefd — leidde in sommige gevallen tot een heroriéntatie op het eigen

levensbeschouwelijk perspectief.

De rol van levensbeschouwing blijkt essentieel in de wijze waarop postuum contact
wordt ervaren en geinterpreteerd. Nabestaanden verwerken hun verlies binnen hun
persoonlijke levensbeschouwelijke kaders, waardoor betekenisgeving aan deze
ervaringen een complex en dynamisch proces wordt. Voor sommige respondenten
bood postuum contact bevestiging van een bestaand spiritueel wereldbeeld, terwijl
anderen zich genoodzaakt zagen hun overtuigingen te herzien. Drie respondenten
gaven aan dat hun spirituele perspectief geleidelijk veranderde onder invloed van deze
ervaringen. Opmerkelijk is dat het voortbestaan van de overledene na de dood door
vrijwel alle respondenten werd benoemd als een centraal element in hun beleving, wat

het postuum contact verankert in existentiéle reflectie over dood, ziel en verbinding.

51



5.2 Theoretische bespreking van de bevindingen

De bevindingen van dit onderzoek sluiten op overtuigende wijze aan bij het
zingevingsprocesmodel van Smit (2015), waarin de zoektocht naar zingeving als
antwoord op het levensappél centraal staat. Respondenten beschrijven postuum
contact veelvuldig als ervaring van verbondenheid met ‘de ander of het andere’, wat
Smit aanduidt als kern van existentieel welzijn. De dimensies troost en kracht
weerspiegelen Smit’s idee van motivationele betrokkenheid: mensen hervinden
richting, doel of innerlijke rust doordat zij het gevoel hebben dat de overledene nabij is.
Dit bevestigt dat postuum contact kan functioneren als existentiéle katalysator binnen

het zingevingsproces.

Toch voegen de bevindingen ook iets toe aan Smit’s model. Waar Smit vooral het
proces van zingeving beschrijft als een respons op levensvragen, laat dit onderzoek
zien dat die respons zich soms manifesteert in concrete, spontane ervaringen van
transcendentie die buiten talige of rationele structuren vallen. Vooral bij ervaringen
van verwarring of angst wordt duidelijk dat transcendent contact niet altijd leidt tot
direct herstel van houvast, maar ook existentiéle ontregeling kan veroorzaken. Dit
pleit voor een uitbreiding van het zingevingsmodel met aandacht voor

desoriénterende ervaringen als volwaardig onderdeel van het proces.

De bevindingen sluiten eveneens sterk aan bij Attig’s (1996) concept van ‘relearning
the world’, waarin rouw wordt opgevat als een proces van heroriéntatie binnen een
veranderde wereld. Postuum contact draagt bij aan het herscheppen van die wereld:
veel respondenten gebruiken de ervaring om de relatie met de overledene op een
nieuwe manier vorm te geven. Troostrijke ervaringen ondersteunen dit proces door de
overledene opnieuw te positioneren binnen het innerlijk leven van de rouwende.
Angstige of verwarrende ervaringen daarentegen tonen aan dat het herleren van de
wereld ook confronterend kan zijn, vooral wanneer culturele of persoonlijke kaders

ontbreken.

Tot slot bevestigen en verdiepen de bevindingen het theoretische raamwerk van Taves

(2017; 2023), die stelt dat ervaringen eerst als ruwe gebeurtenissen moeten worden

52



onderzocht voordat ze worden geinterpreteerd als religieus of spiritueel. De
diversiteit in interpretaties onder respondenten — van ‘beschermende aanwezigheid’
tot ‘psychische verstoring’ — onderstreept dat betekenis niet in de ervaring zelf ligt,
maar in de narratieve en culturele context waarin deze wordt geplaatst. Deze
benadering maakt het mogelijk om postuum contact te bestuderen zonder vooraf te
normeren of te psychologiseren, iets wat ook in dit onderzoek methodologisch is

nagestreefd.

Samenvattend bevestigt dit onderzoek de toepasbaarheid van Smit, Attig en Taves in
het begrijpen van postuum contact, maar verrijkt het bestaande modellen met
aandacht voor verwarring, ambivalentie en non-religieuze betekenisgeving. Daarmee
draagt het bij aan een breder en genuanceerder begrip van spirituele ervaringen in het

rouwproces.

5.3 Implicaties voor theorie en praktijk

De resultaten van dit onderzoek impliceren dat postuum contact als fenomeen binnen
de rouwzorg serieus genomen moet worden. Binnen de theorie toont dit onderzoek
aan dat modellen als die van Smit (2015) en Attig (1996) kunnen worden verrijkt door
expliciet aandacht te besteden aan spirituele of transcendente ervaringen. Het
zingevingsproces na verlies blijkt niet louter cognitief of rationeel van aard, maar
doordrenkt met subjectieve, lichamelijke en intuitieve belevingen die vaak buiten het
taalbereik vallen. Dit onderstreept de noodzaak om theoretische modellen over rouw
en zingeving explicieter te verbinden aan fenomenologisch en ervaringsgericht

onderzoek.

Voor de praktijk betekent dit dat zorgprofessionals, geestelijk verzorgers en
rouwbegeleiders alert moeten zijn op het bestaan en de impact van postuum contact.
Deze ervaringen kunnen, mits erkend en genormaliseerd, een bron van troost en heling
vormen, maar kunnen ook verwarring of angst oproepen wanneer ze niet worden
herkend of besproken. Het is belangrijk dat professionals een open, oordeelvrije

houding aannemen en ruimte bieden voor het verwoorden van deze ervaringen.

53



Daarbij kan het behulpzaam zijn om binnen de gespreksvoering niet de waarheid of

feitelijkheid van de ervaring centraal te stellen, maar de persoonlijke betekenis ervan.

Daarnaast vraagt dit onderzoek om een herbezinning op hoe levensbeschouwing en
spiritualiteit in rouwzorg worden benaderd. Niet-institutionele vormen van zingeving
spelen een steeds grotere rol. De bevinding dat religieuze kaders niet altijd leidend
zijn, maar dat mensen vaak terugvallen op een persoonlijk ‘innerlijk weten’, vraagt om
een brede, inclusieve benadering van spiritualiteit, waarin zowel religieuze als

seculiere zingevingsbronnen erkend worden.

Ten slotte wijzen de bevindingen op het belang van ervaringsverhalen in
rouwbegeleiding. Door ruimte te bieden aan het vertellen van deze verhalen —
inclusief de gevoelens van verwarring of twijfel — kunnen mensen zich erkend en
minder geisoleerd voelen in hun rouwproces. Dit draagt bij aan het existentieel welzijn,
zoals geschetst door Smit (2015), waarin verbondenheid, betekenis en engagement

kernbegrippen zijn.

5.4 Sterke punten van dit onderzoek

Naast de eerder besproken troostende en transformerende dimensies van postuum
contact, brachten de interviews een opvallend nieuw inzicht aan het licht: de
interpersoonlijke verbinding met de overledene blijkt niet altijd duurzaam. Bij vijf van
de elf respondenten die hun dierbaren na overlijden visueel waarnamen en ermee
communiceerden, verdween deze verbinding geleidelijk of abrupt. Klass et.al. (1996)
betogen in hun continuing bond theorie over een voortdurende band na overlijden
tussen de nabestaande en overledene. Empirisch onderzoek wijst erop dat deze geen

eeuwige band hoeft te zijn en bovendien kan beéindigen.

De ervaringen zijn divers. Zo beschrijft respondent 5 hoe de aanvankelijke nabijheid
met haar overleden broer in de loop der jaren vervaagde, totdat het gevoel van
aanwezigheid volledig verdween. Respondent 8 herinnert zich levendig het contact
met haar overleden opa die haar jaren vergezelde, maar dat dat ophield rond haar
adolescentie. Bij andere respondenten wordt het beéindigen van de verbinding

expliciet benoemd als onderdeel van het afscheid. Zo vertelt respondent 10 hoe haar

54



overleden vriend in een droom verscheen met een heldere boodschap: ‘Nu moet je me
loslaten. Respondent 4 kreeg van haar overleden oma te horen dat zij vertrok en dat er
geen ontmoeting meer zou volgen. Opmerkelijk is de ervaring van respondent 11, die
bewust zelf de verbinding wilde verbreken. Op aanraden van een geestelijk verzorger
stuurde zij de overledene resoluut weg, waarna zij, zoals ze zelf aangaf de rust

hervond.

Deze getuigenissen schetsen een genuanceerd beeld van postuum contact. De relatie
met een overledene blijft niet altijd even intens of gewenst; het kan vervagen,

transformeren of doelbewust worden beéindigd.

Uit de interviews is tevens een ander inzicht naar boven gekomen. Het blijkt dat
respondenten met ervaringen van visuele ontmoetingen met de overledene melding
maken van variabele verschijningsvormen, waarbij de overledene zich toont in een
andere gedaante dan tijdens het aardse leven. Zo beschrijft respondent 10 haar
overleden vader als stralend, jonger en vrij van lichamelijke kenmerken zoals littekens.
Respondent 2 ervaart meerdere waarnemingen van haar ongeboren kinderen, die zij
nooit visueel heeft gekend, maar die zich volgens haar op een herkenbare en
consistente wijze aan haar tonen—vaak spelend, gekleed in specifieke kleding en in
vaste leeftijden. Bijzonder hierbij is de paradoxale combinatie van innerlijke zekerheid
(het weten wie zij ziet) en het ontbreken van aardse herinneringen aan hun fysieke
voorkomen. Respondent 2 verwoordt een vergelijkbare ervaring bij het zien van haar
overleden moeder, die tijdens haar leven een verlamming had, maar in de postume
verschijning als genezen wordt waargenomen. Ook respondent 1 ervaart haar
grootvader in wisselende gedaantes, waarbij de verschijning doorgaans aansluit bij het
tijdstip van haar geboorte, een moment dat voor haar persoonlijke betekenis heeft.
Deze getuigenissen illustreren dat postuum contact niet statisch hoeft te zijn. Deze
conclusie correspondeert met de bevindingen van Klass et.al., (1996), opdat een
voortdurende band geen statisch fenomeen hoeft te zijn, maar veranderbaar kan zijn.
Daarbij geven 7 respondenten aan dat het contact heeft bijgedragen aan het
verwerken en/of het oplossen van onafgewerkte zaken. En dat het heeft bijgedragen
aan het versterken van banden. Dit kan duiden op posttraumatische groei. Deze

uitkomsten onderstrepen de gedachtegang van Parker (2005).

55



5.5 beperkingen van dit onderzoek

Een eerste belangrijke beperking van dit onderzoek betreft de samenstelling van de
onderzoeksgroep. De steekproef bestond uit elf respondenten, van wie de
meerderheid vrouwelijk was en met een gemiddelde leeftijd van 56 jaar. Hoewel dit
waardevolle inzichten opleverde, roept dit vragen op over de representativiteit en de
mogelijke invloed van leeftijd en gender op de beleving en interpretatie van postuum
contact. Oudere respondenten hebben doorgaans een langere levensgeschiedenis,
meer confrontaties met verlies en mogelijk een bredere spirituele ontwikkeling, wat
van invloed kan zijn op hoe ze deze ervaringen duiden. Jongere generaties
daarentegen zouden door een andere sociale en digitale context mogelijk een meer
psychologiserende of seculiere invulling geven aan dergelijke ervaringen. Gender kan
ook een rol spelen: vrouwen worden in eerder onderzoek vaker geassocieerd met
openheid voor spirituele ervaringen, terwijl mannen hun ervaringen mogelijk anders
framen of juist minder snel delen. Vervolgonderzoek dat deze variabelen expliciet
meeneemt, zou kunnen laten zien of en hoe betekenisgeving aan postuum contact

verandert naar gelang leeftijd, levensfase of gender.

Daarnaast is de levensbeschouwelijke diversiteit van de respondenten relatief beperkt
gebleven. De groep bestond voornamelijk uit personen met een katholieke
achtergrond of een persoonlijke, niet-institutionele levensbeschouwing. Hoewel ook
een protestantse respondent werd geinterviewd, waren meer conservatievere of
orthodoxere religieuze stemmen (zoals streng-protestantse, islamitische of
hindoeistische perspectieven) afwezig. Dit kan een vertekening geven, aangezien de
interpretatie van spirituele ervaringen sterk beinvloed wordt door het religieuze kader
waarbinnen ze worden geplaatst. Respondenten uit strengere religieuze milieus
kunnen postuum contact bijvoorbeeld als ‘verboden’ of ‘duivels’ beschouwen, of net als
bevestiging van het bestaan van een hiernamaals. Door ook deze perspectieven mee te
nemen, zou vervolgonderzoek meer zicht kunnen geven op de spanningen tussen
persoonlijke ervaringen en collectieve dogma’s, en hoe mensen binnen dergelijke

tradities omgaan met afwijkende spirituele belevingen.

56



Een derde belangrijke overweging betreft de betrouwbaarheid en situering van
ervaringsverhalen. Tijdens het analyseproces rees de vraag in hoeverre de
interpretatiekaders van de respondenten van invloed zijn op wat ze waarnemen, hoe
ze zich dit herinneren, en hoe ze het vervolgens verwoorden. Zoals Taves (2017)
beschrijft, is er een wederzijdse beinvlioeding tussen (a) de oorspronkelijke ervaring, (b)
de culturele en levensbeschouwelijke kennis die deze ervaring vormgeeft en (c) het
moment van vertellen en reflectie. In dit onderzoek kwam bijvoorbeeld naar voren dat
ervaringen vaak pas later een spirituele betekenis kregen, of juist dat eerdere angstige
interpretaties plaatsmaakten voor troost. Dit suggereert dat ervaringen niet statisch
zijn, maar onderhevig aan herinterpretatie en persoonlijke groei. De betrouwbaarheid
van de ervaringsverhalen ligt dus niet in het ‘fysiek waarneembare’, maar in de
consistentie en gelaagdheid van persoonlijke betekenisgeving. Toekomstig onderzoek
zou hier verder op kunnen ingaan door bijvoorbeeld een longitudinaal design te
hanteren waarbij respondenten op meerdere momenten over dezelfde ervaring
spreken, of via etnografisch veldwerk waarin ook de sociale context van de beleving

wordt meegenomen.

5.6 Aanbevelingen voor verder onderzoek

De resultaten uit de thematische analyse van dit onderzoek zijn niet geheel
overdraagbaar naar andere situaties en personen. Daarbij moet vermeld worden dat
alle respondenten vrouw zijn. Mogelijk nodigt het uit om vervolgonderzoek te doen
naar mogelijke verschillen in uitkomst met betrekking tot sekse. Met betrekking tot
generaliseerbaarheid is het onduidelijk wat op basis van deze data te zeggen valt over
de grotere populatie. Zoals hierboven besproken zijn er tijdens de interviews rijke
data aan levensbeschouwelijke overtuigingen naar voren gekomen. Gezien de
diversiteit aan levensbeschouwelijke visie van de respondenten met betrekking tot
duiding van postuum contact en voortleven na de dood zou vervolgonderzoek
interessant kunnen zijn. Binnen die kaders kan een religieuze ervaring het gevoel van
verbondenheid met iets hogers versterken of leiden tot een transformatie van de

werkelijkheidservaring (van der Lans, 2006).

Deze kaders zijn echter niet onveranderlijk. Gedeelde of persoonlijke ervaringen, zoals

postuum contact, kunnen nieuwe perspectieven bieden op zingeving en

57



verbondenheid, en zo bestaande overtuigingen beinvloeden. Ze laten zien dat
levensbeschouwelijke kaders voortdurend in beweging kunnen zijn onder invloed van

concrete ervaring.

Acht respondenten geven aan dat ze, ondanks de levensbeschouwing vanuit hun
opvoeding vroegkinderlijke ideeén hadden over begrippen als voorzienigheid,
teleologie, contingentie en noodzakelijkheid, vaak ondergebracht in het leerstuk van
goddelijke of universele voorzienigheid. Het roept bij mij als onderzoeker de vraag op
in welke mate vooringenomenheid effect kan hebben en juist de ervaringen op de
interpretatie van de ervaringen. Of dat het mogelijk omgekeerd voor hen heeft
gewerkt waarbij de ervaring een spirituele ontwikkeling teweeg heeft gebracht. Zoals
respondent 7 verwoord: ‘Eerst ervaren, dan geloven’. Daarbij moet vermeld worden dat
er bij 8 respondenten een behoorlijke tijdspanne zit tussen het moment van ervaren en

het moment van vertellen van de ervaringen.

5.7 Tot slot: de bespreking van het ongrijpbare

Elke ervaring van postuum contact is uniek en doordrenkt met persoonlijke betekenis.
De manier waarop nabestaanden deze ontmoetingen interpreteren, vormt een
diepgaand en gelaagd proces. Het is niet slechts een moment van verbinding, maar een
complexe beleving waarin emoties, herinneringen en levensbeschouwelijke inzichten
samensmelten. Deze ervaringen kunnen troost bieden, vragen oproepen en zelfs
leiden tot een verruiming van het wereldbeeld. In de veelheid aan nuances en
gevoelens ligt de echte essentie van postuum contact verborgen; een delicate
wisselwerking tussen het bekende en het mysterie. De persoonlijke betekenisgeving
weerspiegelt in de uniciteit van elke persoonlijke ervaring van postuum contact. Hierin

is de gelaagdheid van de ervaring terug te vinden.
Bibliografie

1. Attig, T. (1996). How we grieve: Relearning the world. Oxford University Press.
https://doi.org/10.1093/acprof:0s0/9780195074567.001.0001

58



. Austad, A., & Muthert, H. (2021). Introduction to the special issue “Religious and
Spiritual Experiences.” Religions, 12(5), 307,
https://www.titusrivas.nl/public/articles/read/53 2006 website

. Braam, A.W.,, & Verhagen, P. (2022). Levensbeschouwelijke diversiteit: mozaiek

en dynamiek. Tijdschrift voor Psychiatrie, 535-539.

. Braun, V., & Clarke, V. (2006). Using thematic analysis in psychology. Qualitative
Research in Psychology, 3(2), 77-101.

. Cooper, C.(2023). Project 169/220 ervaringen met communicatie na de dood:

fenomenologie en impact eindverslag. https://www.bial.com/com/bial-foundation/

. Cooper, C., Penberthy, J., Pehlivanova, M., Kalelioglu, T., Roe, C., Lorimer, D.,
Elsaesser, E. (2023). Factors Moderating the Impact of After Death
Communications on Beliefs and Spirituality. Omega: Journal of Death and Dying,
87(3),884-901.

. Datson, L., & Marwit, S. (1997). Personality Constructs and Perceived Presence

of Deceased Loved Ones. Taylor & Francis.

. Field, N. (2008). Whether you should distance yourself from or maintain a bond
with the deceased. In M.H. Stroube, R.O. Schut, & W. Stroebe (Eds.), Handbook of
bereavement research and practice: Advances in theory and intervention (pp.

113-132). Washington, American Psychological Association Press.

. Feenstra, L., & Tydeman, N. (2011). Mystical experience as an empirical fact.
Ludus Vitalis, 19(25), 131-144.

10.Ganzevoort, R. R. (2005). Als de grondslagen vernield zijn: Over trauma, religie

en pastoraat. Praktische Theologie: Nederlands tijdschrift voor pastorale

wetenschappen, 32(3), 344-361.

11.Ganzevoort, R.R. (2011). Narrative approaches. In Miller-McLemore (Ed.), The

Wiley Blackwell Companion to Practical Theology (pp. 214-223). Chichester,
Wiley-Blackwell.

12.Ganzevoort, R.R., & Falkenburg, N. (2012). Verhalen voorbij leven en dood:

Spirituele ervaringen van continuiteit en discontinuiteit bij ouders die een kind

hebben verloren. Tijdschrift voor empirische theologie: JET, 25(2), 189-204.

59



13.Gerding, J.L.F.,, & Boer, E.M. de (2012). Ervaringen van uittreden: Een zoektocht
in Nederland. Tijdschrift voor parapsychologie en bewustzijnsonderzoek, 79(2), 394.

14.Guggenheim, B., & Guggenheim, J. (1997). Tekenen van geluk: Signalen uit de
hemel. Utrecht: Het Spectrum.

15.Klass, D., Silverman, P,, & Nickman, S. (Eds.). (1996). Continuing bonds: New

understandings of grief. Taylor & Francis.

16.Lans, J.M. van der (1978). Religieuze ervaring en meditatie (Dissertation).

https://hdl.handle.net/2066/148465

17.Leeuwen, N. van & Elk, M. van (2019). Seeking the supernatural: The Interactive
Religious Experience Model. Religion, Brain & Behavior, 9(3), 221-251.
https://doi.org/10.1080/2153599X.2018.1453529

18.Lommel, P. van (2014). Non-local consciousness: A concept based on scientific
research on near-death experiences during cardiac arrest. Journal of

Consciousness Studies, 20(1-2), 7-48.

19.Meert, K., Celia, S., Thurson, D., Sherylyn, M., & Briller, H. (2005). The spiritual
needs of parents at the time of their child’s death in the pediatric intensive care
unit and during bereavement: A qualitative study. Society of Critical Care
Medicine and the World Federation of Pediatric Intensive and Critical Care Societies,

6(4).

20.Muthert, H. (2007). Verlies en verlangen: Verliesverwerking bij schizofrenie. Assen:

Van Gorcum.

21.Neimeyer, R. A. (2016). Meaning reconstruction in the wake of loss: Evolution of

aresearch program. Behaviour Change, 33(2), 65-79. D0i:10.1017/bec.2016.4

22.Palt, C., Exline, J., Pargament, K., & Zarella, P. (2023). After-death
communication: Issues of nondisclosure and implications for treatment.

Religions, 14(985). https://doi.org/10.3390/rel14080985

23.Parker, J.S. (2005). Extraordinary experiences of the bereaved and adaptive
outcomes of grief. Omega: Journal of Death and Dying, 51(4), 257-283.

60



24.Penberthy, J., Pehlivanova, M., Kalelioglu, T., Roe, C., Cooper, C., Lorimer, D., &
Elsaesser, E. (2023). Factors Moderating the Impact of After Death

Communications on Beliefs and Spirituality. Omega: Journal of Death and Dying.

25.Spirituality. Omega: Journal of Death and Dying.
https://doi.org/10.1177/00302228211029160

26.Rivas, T. (2010). Posthum communication. Stichting Ahanasia.

27.Schoenmakers, M. (2020). Het is prachtig daar: Bijzondere ervaringen rondom

sterven en dood. Tijdschrift Geestelijke Verzorging, 23(97).
28.Schoenmakers, M. (2022). Zesde zintuig. Tijdschrift Geestelijke Verzorging, 22(96).

29.Taves, A., & Barlev, M. (2023). A feature-based approach to the comparative
study of “nonordinary” experiences. American Psychologist, 78(1), 50-61.
https://doi.org/10.1037/amp0000990

30.Taves, A., (2023). ‘The Nonordinary Experiences of Nonbelievers' op YouTube
https://youtu.be/Cfella-jgXw?si=CipVfnNI60O4sApH , geraadpleegd 28-11
2023

31.Taves, A., (2017). ‘Experience as event: event cognition and the study of (religious)

experiences’. UC Santa Barbara: Previously Published Works

32.Taves, A. (2007). Religious experience and the study of religion. In T. Jensen & M.
Rothstein (Eds.), Secular theories on religion: Current perspectives (pp. 263-287).
Brill.

33.Taves, (2008). Taves, A. (2009). Religious experience reconsidered: A building-block
approach to the study of religion and other special things. Princeton University
Press.

34.Visser, |. (2020). Sterven: Tijd voor een ander verhaal. Rotterdam: Landelijk
Expertisecentrum Sterven.

35. Verhoeven, N. (2022). Wat is onderzoek? (10e ed.). Amsterdam: Boom.

61



Bijlage 1: Opzet interview

Vraag 1 Hoe zou jij jouw ervaring van postuum contact beschrijven?
Vraag 2 Wat is jouw interpretatie van jouw ervaring?

Vraag 3 Wat is jouw persoonlijke betekenisgeving aan de ervaring?

Nevenvragen:

Heb je jouw ervaring kunnen delen binnen jouw directe omgeving?

Wat is jouw levensbeschouwing vanuit de opvoeding?

Wat is jouw levensbeschouwing na de ervaring?

Heeft deze ervaring invloed gehad op jouw kijk op het leven, dood?

Had je voor de ervaring eerder het gevoel in contact te zijn met aanwezigheid terwijl
deze persoon niet in dezelfde ruimte aanwezig was?

Is de relatie met de overledene gedurende het contact veranderd/gelijk gebleven?

62



Bijlage 2: Informed consent formulier & Toestemmingsformulier

Informatie voor deelname aan wetenschappelijk onderzoek;

Nabestaanden en betekenisgeving aan postuum contact

Inleiding

Geachte deelnemer,

Naar aanleiding van ons telefonisch kennismakingsgesprek ontvangt u van mij deze
informatiebrief. Tijdens ons gesprek heeft u aangegeven mee te willen doen aan
wetenschappelijk onderzoek. Meedoen is vrijwillig. U leest hier om wat voor
onderzoek het gaat, wat het voor u betekent, wat de voordelen en nadelen kunnen
zijn. Wilt u de informatie doorlezen om vervolgens door middel van het invullen van
het formulier schriftelijk toestemming te geven?

Zou u zo vriendelijk willen zijn om het ingevulde en ondertekende exemplaar zo

spoedig mogelijk te mailen naar j.a.van.derveer.1@student.rug.nl

Stel uw vragen

In deze informatiebrief vindt u nogmaals hetgeen besproken is tijdens ons telefonisch
kennismakingsgesprek, zodat u helder in kaart heeft waarvoor u toestemming hebt
verleend. Het geeft u tevens nogmaals de schriftelijke bevestiging dat u zich te allen

tijde terug kunt trekken uit het onderzoek.

Algemene informatie

63



Dit onderzoek is goedgekeurd door de zogenoemde Ethische Commissie van de
Rijksuniversiteit Groningen. Een ethische commissie toetst of u als deelnemer juist
wordt behandeld, of u de juiste informatie ontvangt en of er goed met uw gegevens

wordt omgegaan.

Wat is het doel van het onderzoek?

Het verliezen van een naaste kan gepaard gaan met bijzondere, spirituele ervaringen.
Dit kunnen allerlei soorten ervaringen zijn die afwijken van de ‘normale’ beleving van
de dagelijkse realiteit. Dit onderzoek richt zich op het veelvoorkomende fenomeen;
postuum contact oftewel het ervaren van de overleden persoon (door hem/haar te

zien, ruiken, horen of voelen, of via dromen) zonder tussenkomst van een medium.

Het blijkt dat veel mensen terughoudend zijn in het delen van deze ervaringen. Men
wil deze alleen met anderen delen als er een groot vertrouwen wordt gevoeld, als
men zeker denkt te weten dat de ander niet direct met (voor-)oordelen (‘Het is maar
een wensgedachte, het is alleen maar verdriet dat dit veroorzaakt’) of negatief
commentaar reageert. Dit kan zorgen voor angst om niet begrepen te worden. De
inzichten die uit het onderzoek voortkomen kunnen erg waardevol zijn voor
zorgprofessionals en de sociale omgeving van de doelgroep.

Het doel van dit onderzoek is om meer inzicht te krijgen in hoe nabestaanden

betekenis toekennen aan postuum contact met hun overleden naasten.

Hoe verloopt het onderzoek?

U bent benaderd door Jeanneke Quattrone, de onderzoeker. Zij heeft u uitgenodigd
voor een face to face interview op een locatie die voor u comfortabel voelt. Bij dit
interview worden er voornamelijk open vragen gesteld, waarop u in uw eigen
woorden antwoorden kunt geven. Het interview duurt gemiddeld 45 minuten en
wordt opgenomen als audio-bestand. Bij behoefte mag u een voorwerp meenemen

wat u doet herinneren aan uw ervaren postuum contact.

64



Welke afspraken maken we met elkaar?

Om het onderzoek goed te laten verlopen, hebben we het volgende met elkaar

afgesproken:

U komt naar de afspraak, tenzij verhinderd.
U neemt contact op met de onderzoeker in deze situaties:
- U wilt niet meer meedoen met het onderzoek.

- Uw telefoonnummer, adres of e-mailadres verandert.

Wanneer stopt het onderzoek?

a. U wilt zelf stoppen met het onderzoek. Dat mag op ieder moment. Wilt u
dit zo spoedig mogelijk melden bij de onderzoeker? U hoeft er niet bij te
vertellen waarom u stopt.

b. Het onderzoek stopt om andere redenen

c. Het onderzoek is afgerond

Wat gebeurt er als u stopt met het onderzoek?

Als onderzoeker gebruik ik de gegevens die tot het moment van stoppen zijn

verzameld.

Wat doe ik met uw gegevens?

Doet u mee met het onderzoek? Dan geeft u ook toestemming om uw gegevens te

verzamelen, gebruiken en bewaren.

Welke gegevens vraag ik aan u?
Contactgegevens (naam, e-mailadres, telefoonnummer)
Leeftijd

Levensbeschouwelijke visie

65



Uw antwoorden op de interviewvragen

Waarom verzamel, gebruik en bewaar ik uw gegevens?
Ik verzamel, gebruik en bewaar uw gegevens om de vragen van dit onderzoek te

kunnen beantwoorden. En om de resultaten te kunnen publiceren.

Hoe wordt hierbij uw privacy beschermt?

Om uw privacy te beschermen geef ik uw naam een code. Uw gegevens worden
daarbij verwerkt op een manier zodat deze niet te herleiden zijn tot u. Namenlijsten
worden tijdens het onderzoek op een beveiligde locatie bewaard, waar alleen ik

toegang tot heb.

Wie kunnen de geanonimiseerde onderzoeksgegevens inzien?
Sommige personen hebben inzage in het onderzoeksdossier voorzien van naamcodes

en onherleidbare gegevens.

Hoelang bewaar ik uw persoonsgegevens?

Ik bewaar uw contactgegevens gedurende de uitvoering van het onderzoek tot aan de
publicatie ervan. Na publicatie worden uw contactgegevens vernietigd en kan niet
meer achterhaald worden welke onderzoeksgegevens bij welke deelnemer horen.
Om aan te kunnen tonen dat er daadwerkelijk personen aan het onderzoek hebben
deelgenomen worden toestemmingsformulieren gedurende uitvoering van het
onderzoek digitaal bewaard op een veilige locatie. Deze zijn enkel voor de

onderzoeker toegankelijk.

Hergebruik van onderzoeksgegevens

Onderzoeksgegevens kunnen worden gedeeld met andere onderzoekers voor
vervolgonderzoek of onderwijsdoeleinden, maar zijn niet herleidbaar naar uw

persoon.

Wilt u meer weten over uw privacy?

66



Heeft u vragen over uw rechten? Of heeft u een klacht over de verwerking van uw
persoonsgegevens? Neem dan contact op met degene die verantwoordelijk is voor de
verwerking van uw persoonsgegevens. Voor uw onderzoek is dat Jeanneke Quattrone

j.a.van.derveer.1@student.rug.nl

Heeft u vragen?
Vragen over het onderzoek kunt u stellen aan Jeanneke Quattrone

j.a.van.derveer.1@student.rug.nl

Hoe geeft u toestemming voor het onderzoek?
U vertelt de onderzoeker of u de informatie begrijpt en of u wel of niet wilt meedoen.
Wilt u meedoen? Dan vult u het toestemmingsformulier in dat u bij deze
informatiebrief vindt. U en de onderzoeker krijgen allebei een getekende versie van

deze toestemmingsverklaring.
9. Bijlagen bij deze informatie

Contactgegevens

Toestemmingsformulier

67



Bijlage 3: Toestemmingsformulier deelnemer

Titel van het onderzoek: Nabestaanden en betekenisgeving aan postuum contact

Leest u a.u.b. de tekst en vink vervolgens elk hokje aan!
Voor de deelnemer:
Ik heb de informatiebrief gelezen. Ook kon ik vragen stellen. Mijn vragen zijn goed
genoeg beantwoord. Ik had genoeg tijd om te beslissen of ik meedoe.
Ik weet dat meedoen vrijwillig is. Ook weet ik dat ik op ieder moment kan beslissen om
toch niet mee te doen met het onderzoek. Of om ermee te stoppen. Ik hoef dan niet te
zeggen waarom ik wil stoppen.
Ik geef de onderzoeker toestemming om mijn gegevens te verzamelen en te gebruiken.
De onderzoeker doet dit alleen om de onderzoeksvraag van dit onderzoek te
beantwoorden.
Ik begrijp dat de verzamelde onderzoeksgegevens worden
hergebruikt voor vervolgonderzoek dan wel onderzoek in hetzelfde
werkveld of onderwijs. Deze gegevens zijn niet herleidbaar naar mij.
Ik weet dat voor de uitvoering van het onderzoek sommige mensen al mijn gegevens
geanonimiseerd en onherleidbaar kunnen inzien.

Ik wil meedoen aan dit onderzoek.

68



Mijn naam is (deelnemer):

Handtekening: Datum:_/_/

Voor de onderzoeker

Ik verklaar dat ik deze deelnemer volledig heb geinformeerd over het

genoemde onderzoek.

Als er tijdens het onderzoek informatie bekend wordt die de toestemming van
de deelnemer zou kunnen beinvloeden, dan breng ik hem/haar daarvan tijdig

op de hoogte.

Naam onderzoeker: Jeanneke Quattrone
Datum:06/02/2024

Handtekening:

De deelnemer krijgt een volledige informatiebrief mee, samen met een versie van het

getekende toestemmingsformulier.

69



Bijlage 4 Gegevensbeheerplan

Dit sjabloon is gebaseerd op het Facultair Protocol Onderzoeksgegevens en de
Nederlandse Gedragscode Wetenschappelijke Integriteit

1. Algemeen

1.1 Naam & begeleider

Vermeld uw naam, de naam van uw
begeleider en de datum waarop dit
formulier met hem of haar is besproken.

prof. dr. J.K. Muthert

1.2 Organisatie (indien van toepassing)
Geef, indien van toepassing (in geval van
een stage), details over de organisatie waar
het onderzoek plaatsvindt.

N.V.T.

1.2 Beschrijving van het onderzoeksproject

Geef een korte beschrijving van het project
en de centrale onderzoeksvraag.

Wetenschappelijk onderzoek wijst uit
dat ervaringen van postuum contact een
complexe en betekenisvolle rol kunnen
spelen binnen het rouwproces, waar
persoonlijke levensbeschouwing
mogelijk een rol in heeft. Hoewel er
binnen de wetenschap steeds meer
aandacht is voor postuum contact, blijft
er ruimte voor verdere
kennisontwikkeling bij zorgprofessionals
en rouwdeskundigen. Dit onderzoek
draagt bij aan het verkleinen van
kennislacune en het vergroten van
inzicht en begrip, waardoor
nabestaanden beter ondersteund

kunnen worden. Het richt zich op een

70



diepgaande verkenning van de ervaring
en betekenisgeving van postuum contact,
met bijzondere aandacht voor de invloed
van levensbeschouwing.

De onderzoeksvraag luidt: Hoe geven
nabestaanden betekenis aan ervaringen van

postuum contact?

2 Gegevensverzameling — het creéren van gegevens

Welke gegevensformaten of welke bronnen
worden in het project gebruikt?

Bijvoorbeeld:

- theoretisch onderzoek, met gebruikmaking
van literatuur en openbaar beschikbare
bronnen

- Enquétegegevens
- Veldgegevens

- Interviews

Het onderzoek combineert
literatuurstudie met een kwalitatieve
onderzoeksstrategie binnen een
empirisch-interpretatieve benadering.
De doelgroep bestaat uit nabestaanden

die postuum contact ervaren (hebben).

Deze benadering brengt systematische
waarneming en controleerbare
interpretatie samen binnen een
gestructureerd proces. De verzamelde
gegevens, de subjectieve ervaringen en
betekenissen die de respondenten aan
hun ervaring van postuum contact geven,
worden door de onderzoeker
geanalyseerd (Henninck et.al., 2010). De
verzamelde gegevens inclusief
aanvullende observatie-informatie welke
is vastgelegd in een logboek. Non-
verbale signalen zoals handgebaren en

klemtonen zijn in de transcripties

71



opgenomen tussen haakjes. De gegevens
zijn onderworpen aan een thematische
analyse volgens een 6-stappenplan
(Verhoeven, 2020) Er is gekozen voor
kwalitatieve diepte-interviews aangezien
deze passend is binnen dit onderzoek. De
methode van dit onderzoek is
beschreven, inclusief de bijbehorende
onderzoeksopzet en

dataverzamelingsprocedure.

3.3 Methoden voor gegevensverzameling

Welke methode(n) gebruikt u voor het
verzamelen van gegevens? (Vink alle van
toepassing zijnde vakjes aan)

X Openbare bronnen (bijv.
Universiteitsbibliotheek)

O Gestructureerde individuele interviews

X Semi-gestructureerde individuele
interviews

JGestructureerde groepsinterviews
[0Semi-gestructureerde groepsinterviews
XIObservaties

OEnquéte(s)

CJExperiment(en) in het echte leven
(interventies)

[JSecundaire analyses op bestaande
datasets

COAnders (uitleg):

3. Menselijke proefpersonen en onderzoeksethiek

3.1 Hoe indringend is uw onderzoek? Kan
uw onderzoek mogelijk schadelijke effecten
of gevolgen hebben?

Sommige bronnen, zoals manuscripten,

Conform het Informed Consent-proces is
voorafgaand aan deelname mondelinge
en schriftelijke toestemming gevraagd.

Respondenten zijn eerst telefonisch

72




kunnen bijvoorbeeld kwetsbaar en broos
zijn. Sommige materialen kunnen daardoor
beschadigd raken . Kunnen uw
onderzoeksactiviteiten mogelijk ook leiden
tot heiligschennis of bijdragen aan sociale
spanningen binnen een gemeenschap? Zal
uw onderzoek overeenkomst met dingen
Dat kan door sommige mensen als
geloofwaardig worden beschouwd , en dat
niet vermeld mag worden ? Is er sprake
van een significante impact op het milieu?

benaderd voor een
kennismakingsgesprek, waarin zij de
gelegenheid kregen om eventuele vragen
met betrekking tot het onderzoek te
stellen. Na instemming is een informed
consentformulier per e-mail
toegestuurd. Deelnemers zijn hiermee
geinformeerd over mogelijke schade en
voordelen, en hebben informatie
ontvangen in een voor hen begrijpelijk
formaat. Zij zijn uitgenodigd om een
vrijwillige beslissing te nemen tot

deelname aan het onderzoek.

In het formulier wordt expliciet aandacht
besteed aan het principe van
zelfbeschikking—het recht om zelf te
bepalen of men wil deelnemen, inclusief
het recht om zich op ieder moment
zonder negatieve gevolgen uit het
onderzoek terug te trekken. Daarnaast
zijn deelnemers geinformeerd over de
onderzoeksdoelstelling en de wijze
waarop de gegevens en

onderzoeksresultaten worden gebruikt.

De interviews zijn opgenomen via een
laptop en opgeslagen op een usb-stick in
een beveiligde omgeving die uitsluitend
toegankelijk was voor de onderzoeker.
Na het transcriberen zijn de
geluidsopnames overgezet naar de

beveiligde digitale omgeving van de

73



universiteit. Respondenten zijn
geinformeerd dat de gegevens na
publicatie van het onderzoek zullen

worden vernietigd.

Het informed consentformulier besteedt
nadrukkelijk aandacht aan het aspect
schade. Daarbij is opgenomen dat ik als
onderzoeker alert ben op mogelijke
herbelevingen die emotionele stress
kunnen veroorzaken, en
verantwoordelijk ben voor het
minimaliseren van gevoelens van
schaamte en verlegenheid. Tot slot bevat
het formulier informatie over anonimiteit
en vertrouwelijkheid: identificeerbare
informatie met betrekking tot de
identiteit van deelnemersis te allen tijde
beschermd. Om privacy te waarborgen,
zijn sommige delen van de transcripties

verwijderd.

3.2

Wordt er aan uw onderzoek deelgenomen
door menselijke proefpersonen?

INDIEN JA: Vul dan de vragen in die u in
bijlage 3 over onderzoek met menselijke
proefpersonen kunt vinden.

Ja

3.3 — Verzamelen van persoonsgegevens

Verzamelt u persoonsgegevens? (Zie
bijlage 4)

Ja

74



Wanneer u onderzoek doet met
persoonsgegevens, moet u voldoen aan de
Algemene Verordening
Gegevensbescherming (AVG).

Wat zijn persoonsgegevens?

Persoonsgegevens zijn alle informatie over
een geidentificeerde of identificeerbare
natuurlijke persoon (‘de betrokkene’); als
identificeerbaar wordt beschouwd een
natuurlijke persoon die direct of indirect kan
worden geidentificeerd, met name aan de
hand van een identificator zoals een naam,
een identificatienummer, locatiegegevens,
een online identificator of aan de hand van
een of meer elementen die kenmerkend zijn
voor de fysieke, fysiologische, genetische,
psychische, economische, culturele of
sociale identiteit van die natuurlijke persoon
(art. 4 AVG).

https://www.gdpreu.org/de-
regulering/sleutelbegrippen/persoonsgegevens/

Opslag, delen en archiveren

3.4 Waar worden de (ruwe) data
opgeslagen tijdens het onderzoek?

Als u onderzoeksgegevens wilt opslaan, is
het verstandig uzelf de volgende vragen te
stellen:

e Hoe groot is mijn dataset aan het
einde van mijn onderzoek?
e Wil ik samenwerken aan de data?
e Hoe vertrouwelijk zijn mijn
gegevens?
e Hoe zorg ik ervoor dat ik mijn
gegevens niet kwijtraak?
De x:- en y:-schijven van het RUG-netwerk
zijn voor de meeste onderzoeksprojecten
de gemakkelijkste en meest direct
beschikbare oplossingen. Beide schijven
worden regelmatig geback-upt, dus daar
hoeft u zich geen zorgen over te maken. Als
u gegevens binnen de RUG wilt delen, is de

O X-schijf van UG-netwerk

X Y-schijf van UG-netwerk
J(Gedeeld) UG Google Drive

O Unishare

X Persoonlijke laptop of computer

X Externe apparaten (USB, harde schijf ,
NAS)

CAnders (uitleg):

75



y-schijf de beste oplossing. Beide schijven
zijn eenvoudig toegankelijk vanaf andere
locaties door in te loggen op uwp.rug.nl.

Voor datasets die gedeeld moeten worden
met studenten of externe
onderzoekspartners is Unishare een optie.

Meer informatie nodig? Kijk dan op de site

van het Digitaal Competentie Centrum (DCC).

Voor vragen kunt u contact opnemen met

het DCC: dcc@rug.nl

3.5 Bewaren na uw onderzoek

Bent u van plan de gegevens op te
slaan/archiveren nadat u uw onderzoek
heeft afgerond? Zo ja, leg dan uit waar en
hoe lang. Leg ook uit wie toegang heeft tot
deze gegevens.

Let op: gebruik geen persoonlijk UG-
netwerk of Google Drive voor het
archiveren van gegevens!

O X-schijf van UG-netwerk
OJY-schijf van UG-netwerk
J(Gedeeld) UG Google Drive

O Unishare

Persoonlijke laptop of computer

CJExterne apparaten (USB, harde schijf ,
NAS)

OIn een repository (dat wil zeggen
DataverseNL )

XAnders (uitleg): Ter bescherming van de
privacy van deelnemers worden de
verzamelde onderzoeksgegevens na
publicatie zorgvuldig vernietigd.

De bewaartermijn bedraagt [...] jaar.

3.6 Delen van gegevens

Met wie deelt u gegevens tijdens uw
onderzoek?

Bijvoorbeeld, als je stage loopt bij een

bedrijf en je slaat UG-gegevens op de schijf

van dat bedrijf op, dan telt dat ook als
zodanig.

OUniversiteiten of andere partijen binnen
de EU/EER

OUniversiteiten of andere partijen buiten de
EU/EER

Xk zal geen gegevens delen

4 — Slotopmerkingen

Hartelijk dank voor het invullen van het
RDMP.

76



Heeft u nog andere informatie die niet in dit
sjabloon aan bod is gekomen en die u
nuttig vindt om te vermelden?

77



Bijlage 4 kodeboom

Hoofdcode

Angst in Postuum Contact
Angst in Postuum Contact
Angst in Postuum Contact
Angst in Postuum Contact
Troost in Postuum Contact

Troost in Postuum Contact

Troost in Postuum Contact

Verwarring in Postuum Contact

Levensbeschouwing &
Betekenisgeving

Levensbeschouwing &
Betekenisgeving

Subcode

Angst

Angst voorspellende droom
Van angst naar erkenning
PC niet begrijpen

Troost

Inhoud verbinding voelen &
troost

Interpretatie PC verbinding
voelen

Verwarrende ervaring

Levensbeschouwing na PC

Openheid delen

10
15
20

10
16
31

11

Frequentie
(optioneel)

78



Bijlage 6: Onderzoek met menselijke proefpersonen

Beantwoord deze vragen wanneer u onderzoek doet met proefpersonen. Voeg dit
document als bijlage toe aan uw bachelor- of masterscriptie.

In sommige gevallen is een toelichting vereist. Houd de antwoorden kort, maar

vermijd telegramstijl.

1. Kwetsbaarheid

1.1. Zullen de onderzoeksproject
betrekken bij deelnemers WHO zijn in

een hoe kwetsbaar ?

Toelichting : menselijke proefpersonen
kunnen 'kwetsbare personen’ zijn,
afhankelijk van de omstandigheden met
betrekking tot het project en/of het
onderzoeksonderwerp.

Mensen kunnen kwetsbaar zijn wanneer
bijvoorbeeld:

- ze jonger zijn dan 18 jaar,

- zij niet vrijelijk hun toestemming kunnen
geven, noch zich vrijelijk kunnen verzetten
tegen deelname aan het onderzoek
(bijvoorbeeld studenten die moeten
deelnemen aan een onderzoeksproject om
studiepunten te krijgen);

- zij mogelijk niet volledig in staat zijn om
een oordeel te vormen over de verwerking
van hun persoonsgegevens (bijvoorbeeld
mensen met een verstandelijke beperking)

- de verwerking van persoonsgegevens die
op hen betrekking hebben, schadelijk voor
hen zou kunnen zijn (bv. verwerking van
meningen van mensen over hun huidige
baan).

(Zie bijlage 4.)

De onderzoekspopulatie bestond uit 10
volwassenen met een leeftijdsrange van 40
tot 90 jaar en 1 jongvolwassene (16 jaar).
Alle respondenten zijn vrouw en woonachtig
in Nederland, verspreid over de provincies
Overijssel, Gelderland en Limburg. Op het
moment van het interview varieerde de
levensbeschouwelijke achtergrond van de
respondenten: één respondent
identificeerde zich als protestants, terwijl de
overige tien een zelf vormgegeven
persoonlijke levensbeschouwing beschreven.

2. Leveranciers
persoonsgegevens
Wie verstrekt de persoonsgegevens

van

2.1.

X Gegevens worden rechtstreeks van de
deelnemers verkregen (bijvoorbeeld via

79



die voor het onderzoek worden gebruikt?

Indien de persoonsgegevens door een
externe partij worden verstrekt (niet zijnde
de student of de RUG), omschrijf dan de
partij(en) en geef voor elke partij aan of er
een overeenkomst is getekend. Dit kan
bijvoorbeeld het geval zijn wanneer u stage
loopt of wanneer een ziekenhuis u de
gegevens verstrekt.

Bij interviews of enquétes levert de
onderzoeker zelf de data aan. Deze data
kunnen worden verkregen van de
proefpersonen, of worden aangeleverd door
de RUG (als u bestaande datasets gaat
gebruiken, is dat secundair gebruik).

interviews).

De gegevens worden geleverd door de
Rijksuniversiteit Groningen (bijvoorbeeld
een reeds bestaande dataset die door de
RUG wordt aangeboden).

De gegevens zijn aangeleverd door een
externe partij (graag toelichten hieronder).

2.2. Is (geinformeerde) toestemming van
de proefpersonen nodig om de

gegevens te mogen verwerken?

Ja, conform het Informed Consent-proces
is voorafgaand aan deelname mondelinge
en schriftelijke toestemming gevraagd.
Respondenten zijn eerst telefonisch
benaderd voor een
kennismakingsgesprek, waarin zij de
gelegenheid kregen om eventuele vragen
met betrekking tot het onderzoek te
stellen. Na instemming is een informed
consentformulier per e-mail
toegestuurd. Deelnemers zijn hiermee
geinformeerd over mogelijke schade en
voordelen, en hebben informatie
ontvangen in een voor hen begrijpelijk
formaat. Zij zijn uitgenodigd om een
vrijwillige beslissing te nemen tot

deelname aan het onderzoek.

In het formulier wordt expliciet aandacht

80



besteed aan het principe van
zelfbeschikking—het recht om zelf te
bepalen of men wil deelnemen, inclusief
het recht om zich op ieder moment
zonder negatieve gevolgen uit het
onderzoek terug te trekken. Daarnaast
zijn deelnemers geinformeerd over de
onderzoeksdoelstelling en de wijze
waarop de gegevens en
onderzoeksresultaten worden gebruikt.
De interviews zijn opgenomen via een
laptop en opgeslagen op een usb-stick in
een beveiligde omgeving die uitsluitend
toegankelijk was voor de onderzoeker.
Na het transcriberen zijn de
geluidsopnames overgezet naar de
beveiligde digitale omgeving van de
universiteit. Respondenten zijn
geinformeerd dat de gegevens na
publicatie van het onderzoek zullen

worden vernietigd.

Het informed consentformulier besteedt
nadrukkelijk aandacht aan het aspect
schade. Daarbij is opgenomen dat ik als
onderzoeker alert ben op mogelijke
herbelevingen die emotionele stress
kunnen veroorzaken, en
verantwoordelijk ben voor het
minimaliseren van gevoelens van
schaamte en verlegenheid. Tot slot bevat

het formulier informatie over anonimiteit

81



en vertrouwelijkheid: identificeerbare
informatie met betrekking tot de
identiteit van deelnemers is te allen tijde
beschermd. Om privacy te waarborgen,
zijn sommige delen van de transcripties

verwijderd.

2.3. Zullen par t i ci pants zijn
ingeschreven in de project zonder hun
kennis en / of toestemming ? ( Bijv . v ik
een c o v e r t observatie van mensen in
openbaar plaatsen , of door gebruik te
maken van data uit sociale media . )

nee

Zo ja, licht dan toe of, wanneer en hoe u de
deelnemers over het onderzoek zult
informeren.

2.4. Hoe gaat u deelnemers werven?

Dataverzameling

Voor dit onderzoek is gebruikgemaakt
van een combinatie van convenience en
purposeful sampling. Binnen mijn sociale
en werkgerelateerde netwerk heb ik
actief respondenten geworven.
Daarnaast heb ik contact gezocht met
Stichting Zorg en Zelfdoding, de lvonne
van de Ven Stichting (Coalitie
Nabestaandenzorg), Stichting
Slachtofferhulp, Stichting Landelijk
Expertisecentrum Sterven en Willem
Levensvragen. Deze organisaties hebben
mijn oproep gedeeld binnen hun
netwerken, wat resulteerde in negentien
reacties van geinteresseerde vrouwen.
Uiteindelijk zijn elf van hen geselecteerd

voor deelname.

82



De inclusiecriteria bepaalden dat het
verlies minimaal zes maanden voor
deelname moest hebben
plaatsgevonden. Dit om de
kwetsbaarheid van recent verlies te
vermijden en om emotionele afstand
binnen het verwerkingsproces te
waarborgen. Respondenten mochten
bovendien geen eerder inhoudelijk
contact met mij als onderzoeker over het
onderwerp hebben gehad, om
interpretatieve beinvloeding te

voorkomen.

3. Veiligheid

3.1. Welke directe impact kan uw
onderzoek hebben op het leven van de
deelnemers? Zijn er twijfels of zorgen
over de veiligheid en/of het welzijn van
de deelnemers tijdens de
onderzoeksperiode?

Impact kan optreden tijdens en na het
onderzoeksproject. Bijvoorbeeld omdat hun
leefwereld verstoord wordt; het gevaarlijk
voor hen kan zijn om met u samen te
werken; hun privacy in het geding is; of
wanneer het onderzoek hen op welke
manier dan ook een ongemakkelijk gevoel
geeft.

Gezien de gevoeligheid van het
onderwerp en mogelijke kwetsbaarheid
van de respondent is er binnen het
informed consentformulier nadrukkelijk
aandacht besteedt aan het aspect schade.
Daarbij is opgenomen dat ik als
onderzoeker alert ben op mogelijke
herbelevingen die emotionele stress
kunnen veroorzaken, en
verantwoordelijk ben voor het
minimaliseren van gevoelens van
schaamte en verlegenheid.

3.2.  Zijn er twijfels of zorgen over uw
eigen veiligheid en/of welzijn (of dat van uw
medestudenten) tijdens de
onderzoeksperiode?

nee

3.3. Hoe gaat u om met de risico’s van
uw onderzoeksproject?

Er zijn geen risico’s verbonden aan het
onderzoeksproject.

83




4, Categorieén van
persoonsgegevens die worden verwerkt

X Nationaliteit

OBSN (Burgerservicenummer) of V-
nummer (registratienummer)

XNaam- en adresgegevens

X Telefoonnummer

X E-mailadres

CJIP-adressen en/of apparaattype
(OVacature informatie

OInformatie die de raciale of etnische
afkomst onthult

OInformatie die de politieke opvattingen
van een persoon onthult

OInformatie over de fysieke gezondheid
van een persoon

OlInformatie over de geestelijke gezondheid
van een persoon

OlInformatie over iemands seksleven of
seksuele geaardheid

OInformatie die religieuze of filosofische
overtuigingen onthult

OInformatie waaruit blijkt dat u lid bent van
een vakbond

[0 Biometrische informatie
[0 Genetische informatie
1] Strafblad

O Anders (graag hieronder toelichten)

5. Technische/
maatregelen

organisatorische

5.1 Selecteer welke van de volgende
beveiligingsmaatregelen worden gebruikt
om persoonlijke gegevens te beschermen.

Zie de FAQ voor meer informatie over het
verschil tussen pseudonimisering en
anonimisering.

0 Pseudonimisering
Anonimisering

X Bestandsversleuteling

X Versleuteling van opslag

X Versleuteling van transport
[OBeperkte toegangsrechten
OVPN

X Regelmatig geplande back-ups

X Fysieke sloten (kamers,

84




lades/archiefkasten)
Geen van bovenstaande

Overig (beschrijf hieronder):

6. Gegevensoverdracht

6.1. Worden er  persoonsgegevens
doorgegeven aan landen buiten de
Europese Economische Ruimte (EU,
Noorwegen, I|Jsland en Liechtenstein) of
voert u onderzoek uit in een land buiten de
EU/EER?

nee

Als u hulp nodig heeft bij het invullen van het formulier, of als u vragen of opmerkingen
heeft, kunt u dit bespreken met uw begeleider of contact opnemen met de privacy- en
beveiligingscodrdinator van de faculteit: haten.have@rug.nl

85



