
Onderzoek naar nabestaanden en betekenisgeving aan postuum contact

Jeanneke Quattrone                                               

s500874

Masterthesis Geestelijke Verzorging

Rijksuniversiteit Groningen

Eerste begeleider: prof. dr. J.K. Muthert

Tweede begeleider: A. Foppen, MA, MSc

23 juni, 2025



2

Inhoudsopgave

Samenvatting……………………………………………………………………………p.3

Dankbetuigingen………………………………………………………………………p.5

Hoofdstuk 1. Inleiding……………………………………………………………....p.7 

Hoofdstuk 2. Theoretisch kader……………………………………………..….p.13

Hoofdstuk 3. Methode……………………………………………………………....p.28

Hoofdstuk 4. Resultaten…………………………………………………………….p.36

Hoofdstuk 5. Conclusie, discussie, aanbevelingen………………………p 50

Bibliografie………………………………………………………………………………...p.59

Bijlage 1 Opzet interview………………………………………………………..….p.63

Bijlage 2 Informed consent formulier, toestemmingsformulier…....p.64

Bijlage 3 Toestemmingsformulier deelnemer……..……………………..…p.69

Bijlage 4 Gegevensbeheerplan……………………………………………………p.71

Bijlage 5 Kodeboom……………………………………………………………………p.79

Bijlage 6 Onderzoek met menselijke proefpersonen……………………p.80

 



3

Samenvatting

Er zijn goede empirische aanwijzingen dat veel nabestaanden op de een of andere 

manier de aanwezigheid van hun gestorven geliefden blijken te ervaren en daarbij in 

staat zijn om hun boodschappen op te vangen (Rivas, 2006). 12% van de Nederlanders 

heeft na de dood van een overleden dierbare contact met deze overledene. Dit 

percentage stijgt onder weduwen en weduwnaars naar 50% en onder ouders die een 

kind verloren naar 75% (van Lommel, 2014). De vormen van contact lopen uiteen van 

visuele waarneming, het ruiken, het horen van een stem, lucide dromen of het sterk 

innerlijk weten dat de overledene in de buurt is. Onderzoek wijst uit dat dit contact 

een helende werking kan hebben bij de verwerking van verlies. Tegelijkertijd lijkt er 

een maatschappelijke terughoudendheid te bestaan om dit fenomeen openlijk te 

bespreken. Nabestaanden willen deze ervaringen alleen met anderen delen als ze zich 

vertrouwd voelen met de ander en dus dat diegene niet direct met (voor-) oordelen of 

met negatief commentaar reageert (van Lommel, 2010; Guggenheim en Guggenheim, 

1997; van Lommel, 2010; Taves, 2008). Daarbij worden ervaringen van postuum 

contact door professionele hulpverleners niet altijd even goed geïnterpreteerd en 

soms zelfs onterecht als pathologisch gelabeld (de Boer, 2020; Klass et al.,1996; Taves, 

A., 2008). Hoewel er onderzoek bestaat naar spirituele of transcendente ervaringen in 

de context van verlies, is er nog relatief weinig bekend over hoe nabestaanden zélf hun 

ervaringen van postuum contact duiden. Met andere woorden: welke betekenis geven 

zij hieraan, hoe passen deze ervaringen binnen hun persoonlijke geloofs- of 

zingevingskader, en welke rol spelen ze in het omgaan met rouw? Deze kennislacune 

vormt de aanleiding voor dit onderzoek.

Onderzoek wijst uit dat rouw kan leiden tot een verhoogde behoefte aan 

betekenisgeving en dat postuum contact in deze een veelvoorkomend natuurlijk 

fenomeen blijkt te zijn (Steffen & Coyle, 2011). Veel van deze ervaringen vallen onder 

het perspectief van ‘blijvende verbinding’, waarbij nabestaanden de aanwezigheid van 

hun dierbare blijven ervaren (Klass et al., 1996). Mogelijk kunnen deze inzichten onder 



4

de aandacht komen binnen de zorg. Door erkenning en normalisatie kan een 

zorgklimaat ontstaan waarin nabestaanden zich vrij voelen om hierover te spreken en 

hun verlies op een manier verwerken die past binnen hun persoonlijke 

levensbeschouwelijke kaders.

Dit onderzoek verkent hoe nabestaanden betekenis geven aan postmortale ervaringen 

na verlies van een dierbare. Hierbij ligt de focus op de geleefde ervaring willen 

begrijpen. Dit is onderzocht door literatuurstudie te combineren met kwalitatieve 

interviews. Het blijkt dat de betekenisgeving aan postuum contact een complex, 

dynamisch en gelaagd proces is dat een krachtige rol kan spelen in een rouwproces en 

spirituele ontwikkeling van een nabestaande.



5

Dankbetuigingen 
Na vier prachtige jaren van leren, reflecteren en groeien, sluit ik de opleiding 

Geestelijke Verzorging feestelijk af met dit eindonderzoek — een sprankelend sluitstuk 

én misschien wel het eerste danspasje op het pad van rouwbegeleiding en geestelijke 

verzorging, waarin ik mijn professie binnen de (rouw)verwerkingskunst verder kan 

laten bloeien.

Wat bleek? Postuum contact — ja, écht — komt vaker voor dan we denken. Als we als 

zorgprofessional of geestelijk verzorger onze oren spitsen en ons hart openzetten, 

ontdekken we dat zulke ervaringen diepe troost kunnen bieden, mits erkend, 

besproken en genormaliseerd. Door openheid te creëren rondom deze ervaringen, 

krijgen ze de kans om juist een bron van troost en verdieping te worden — iets wat 

mensen helpt hun verhaal te delen en zich minder alleen te voelen. Tijd dus voor een 

open blik, nieuwsgierigheid zonder oordeel, en ruimte voor betekenis — niet voor 

'waar of niet waar', maar voor wat het raakt in een mens.

Dit onderzoek daagt ons ook uit om opnieuw te kijken naar hoe we spiritualiteit en 

levensbeschouwing in de rouwzorg vormgeven. Niet altijd meer met dogma’s of 

doctrines, maar juist met fluisteringen van binnenuit — een innerlijk weten dat vraagt 

om erkenning, óók buiten religieuze kaders. Inclusief, breed en met oog voor dat wat 

mensen zélf zin geeft.

En dan de verhalen. De verhalen! Want die dragen, verbinden, helen. Door mensen 

ruimte te geven hun ervaringen te delen — met al hun verwarring, twijfel én kracht — 

ontstaat erkenning. Het maakt dat we ons minder alleen voelen in ons verdriet. En dat 

raakt recht in het hart van existentieel welzijn, waarin betekenis, verbondenheid en 

betrokkenheid met hoofdletters geschreven worden.

Dank aan alle prachtige mensen die hun ervaringen met mij hebben gedeeld — jullie 

woorden vormen het kloppend hart van dit onderzoek. Dank aan mijn dierbare 



6

vakgenoten en vrienden voor het meedenken en aanscherpen. Dank aan mijn 

medestudenten en matties voor alle steun, lol, koffie en gebak. En natuurlijk: dank aan 

mijn fantastische begeleiders: prof. dr. Hanneke Muthert en Anne-Marie Foppen, 

MA,MSc — jullie scherpe blik en warme betrokkenheid maakten het verschil.

En last but zeker not least: dank aan mijn lieve gezin en aanhang — mijn trots, Ann en 

Jeanne, de liefde van mijn leven, Marcel en Camille, de verbinder. Jullie geduld, liefde 

en aanwezigheid gaven me precies wat ik nodig had.  En Markus, mijn zoon, voor 

eeuwig verbonden door jouw licht—zonder jou had dit onderzoek niet kunnen 

plaatsvinden. Lieve schat, dank je voor je dagelijkse inspiratie. Ik hou van jou, van hart 

tot hart.



7

‘Ik word er nog steeds emotioneel van als ik eraan denk. Ja, het is een heel bijzondere ervaring 

om je vader te zien na achttien jaar na zijn dood. Voor mijn gevoel was hij er om te vertellen 

dat hij over was. Naar…mag Joost weten. Dat weet ik dus niet. Maar de ervaring was goed. 

Het was rond. Hij moest zijn op de plek waar hij moest zijn. Zo was het voor mij!’

‘Het maakt mijn leven rijker en voller. Het geeft betekenis aan mijn leven. Dat we het allemaal 

niet voor niets doen’. 

- Respondent

-



8

Hoofdstuk 1. Inleiding

1.1 Aanleiding 

Rouw is een diep persoonlijk proces waarin mensen op zoek gaan naar betekenis, 

verbinding en troost na het verlies van een dierbare (Smit, 2015). Binnen dit proces 

doen zich soms ervaringen voor die buiten het alledaagse vallen, zoals het ervaren van 

contact met een overledene – ook wel postuum contact genoemd (Falkenburg & 

Ganzevoort 2014; Parker, 2005;  Steffen & Coyle 2011). Deze ervaringen worden door 

sommigen als troostrijk, richtinggevend of spiritueel betekenisvol beleefd, terwijl 

anderen er juist terughoudend of sceptisch tegenover staan. In maatschappelijke en 

wetenschappelijke discussies ligt de nadruk vaak op de vraag naar de waarachtigheid 

van dergelijke ervaringen: zijn ze 'echt', of ontstaan ze louter in de psyche van de 

rouwende? In dit onderzoek wordt echter bewust afstand genomen van deze 

waarheidsvraag. In plaats daarvan staat de persoonlijke betekenisgeving centraal: wat 

betekenen deze ervaringen voor de persoon die rouwt, en hoe worden ze 

geïnterpreteerd binnen diens levensbeschouwelijke kader? 

Ondanks bestaand onderzoek naar spirituele en transcendente ervaringen bij verlies, 

is er beperkte kennis over hoe nabestaanden hun postuum contact interpreteren. Dit 

onderzoek richt zich op de betekenisgeving van deze ervaringen, hun plaats binnen 

persoonlijke geloofs- en zingevingskaders, en hun rol in het rouwproces, met als doel 

een kennislacune te verkleinen.

Door gebruik te maken van beschrijvende fenomenologie, literatuurstudie en de 

zingevingsbenadering van Job Smit (2015), beoogt dit onderzoek een verdiepend 

inzicht te bieden in de betekenis die nabestaanden geven aan postuum contact. 



9

Hiermee wordt een bijdrage geleverd aan een specifieke dimensie van rouw, zingeving 

en de rol van levensbeschouwing in het omgaan met verlies.

1.2 Probleemstelling 

Verlies zorgt vaak voor een verhoogde behoefte aan betekenisgeving (Smit, 21015). 

Field (2008), geciteerd door Ganzevoort & Falkenburg, (2012), spreekt over de 

uitdaging voor de nabestaanden om zich aan te passen aan een nieuwe pijnlijke 

realiteit, waarin het verlies geaccepteerd dient te worden. Tijdens dit proces zoeken 

mensen naar antwoorden om weer controle te krijgen over hun bestaan (Muthert, 

2007; Smit, 2015). Betekenis kan hierbij verwijzen naar de betekenis die aan een 

ervaring wordt gegeven, maar ook naar de waarde of het doel dat iets kan hebben. Dit 

is vooral relevant in situaties van rouw en existentieel trauma (Park, 2005). Wanneer 

verlies of trauma niet kan worden geïntegreerd in iemands bestaande wereldbeeld, 

ontstaat cognitieve dissonantie wat leidt naar een zoektocht naar betekenis (Steffen & 

Coyle, 2012). In dit proces speelt herwaardering een centrale rol (Park, 2005). Omdat 

religie en spiritualiteit voor veel mensen de basis vormen van hun overtuigingen en 

doelen, is hun betekenis vaak cruciaal in het copingproces (Pargament, 1997). 

Religieuze bewegingen vinden heden ten dage steeds vaker plaats buiten de 

traditionele instituties (van der Lans, 2006). In dit onderzoek worden religie en 

spiritualiteit benaderd als een geïntegreerd concept: een persoonlijke 

levensbeschouwing waarin zowel de niet-institutionele als de ervaringsgerichte 

dimensies van religiositeit een rol spelen. De ervaringen worden belicht vanuit een 

persoonlijke dimensie van religie. 

Onderzoek toont aan dat nabestaanden na het verlies van een dierbare vaak spirituele 

ervaringen beleven (Parker, 2005; Steffen & Coyle, 2010; Steffen en Coyle, 2012). 

Deze spirituele ervaringen variëren sterk (Falkenburg & Ganzevoort, 2014; Steffen & 

Coyle, 2011), maar de meest genoemde ervaring is het gevoel van contact of 

verbinding met de overleden persoon, ook wel ‘aanwezigheidservaring’ of ‘sense of 

presence’ genoemd (Falkenburg & Ganzevoort, 2014; Steffen & Coyle, 2011).  Deze 

ervaringen worden vaak als onverwacht, troostvol en behulpzaam ervaren en passen 

binnen het ‘voortdurende band’ perspectief, dat uitgaat van een blijvende relatie 



10

tussen nabestaande en overledene (Klass et al., 1996; Steffen & Coyle, 2010). Over het 

algemeen hebben zulke spirituele ervaringen een positief effect op het mentale welzijn 

van nabestaanden en helpen ze bij het vinden van nieuwe betekenis binnen het 

rouwproces (Parker, 200 5; Visser 2022). In sommige gevallen kunnen ze echter ook 

een negatieve impact hebben, bijvoorbeeld wanneer postuum contact als 

angstaanjagend wordt ervaren en het rouwproces belemmert (Parker, 2005; Visser, 

2022; Neimeyer, 2016). Voor de meeste mensen lijken deze ervaringen echter 

adaptieve functies te vervullen, door het versterken van banden of het afhandelen van 

onafgemaakte zaken (Parker, 2005).

Hoewel de aandacht voor betekenisgeving in de zorg voor nabestaanden groeit, is er 

relatief weinig aandacht voor de concrete spirituele ervaringen die zij beleven (Parker, 

2005; Steffen & Coyle, 2010). Studies tonen aan dat hier nog een duidelijke behoefte 

aan is (Braam & Verhagen, 2022; Steffen & Coyle, 2010). Veel onderzoeken 

beschouwen spirituele ervaringen als copingmechanismen, terwijl disciplines zoals 

onder andere de godsdienstpsychologie, religiewetenschap en neuropsychologie deze 

fenomenen vanuit meerdere interdisciplinaire invalshoeken benaderen. (Pargament et 

al., 2013). Deze perspectieven bieden een alternatief voor de traditionele kijk op rouw, 

die vooral gericht is op ‘loslaten’ of ‘afscheid nemen’, door de nadruk te leggen op het 

onderhouden van een blijvende innerlijke verbinding met de overledene (Attig, 1996; 

Steffen & Coyle, 2010). Steeds meer onderzoek, vanuit diverse disciplines, richt zich op 

de geleefde ervaring van spiritualiteit, die nieuwe inzichten kan bieden in hoe mensen 

leven en omgaan met de doodervaring (Steffen & Coyle, 2011; Steffen & Coyle, 2012; 

Penberthy et. al., 2021).

Een terugkerend thema is de terughoudendheid van nabestaanden om hun ervaringen 

met postuum contact te delen (Penberthy et al., 2021; Parker, 2005; Schoenmakers, 

2020). Vaak worden deze ervaringen, ook aan naasten, bewust verzwegen omdat ze 

onbegrijpelijk lijken of omdat er angst voor stigmatisering bestaat (van Lommel, 2014; 

Penberhy et. al., 2021). Dit kan ertoe leiden dat dergelijke ervaringen 

ondergerapporteerd zijn (Penberthy et al., 2021). Postuum contact, dat vroeger vaak 

werd beschouwd als hallucinaties of wensdenken, wordt in recent onderzoek steeds 



11

meer erkend als een normale menselijke betekenisvolle ervaring (Austad, Muthurt, 

2021; Guggenheim & Guggenheim, 1997; Van Lommel, 2014; Rivas, 2006). Door deze 

ervaringen te erkennen en te normaliseren, kunnen zorgverleners een veilige 

omgeving bieden waarin nabestaanden zich vrij voelen om hierover te praten (de Boer 

et al., 2023; Pargament et. al., 2013; Visser, 2020).

Op basis van bovenstaande problematiek blijkt dat ervaringen van postuum contact 

een complexe en betekenisvolle rol kunnen spelen binnen het rouwproces, waar 

persoonlijke levensbeschouwing mogelijk een rol in heeft. Hoewel er binnen de 

wetenschap steeds meer aandacht is voor postuum contact, blijft er ruimte voor 

verdere kennisontwikkeling bij zorgprofessionals en rouwdeskundigen. Dit onderzoek 

draagt bij aan het vergroten van inzicht en begrip, waardoor nabestaanden beter 

ondersteund kunnen worden. Het richt zich op een diepgaande verkenning van de 

ervaring en betekenisgeving van postuum contact, met bijzondere aandacht voor de 

invloed van levensbeschouwing.

1.3 Onderzoeksvraag en deelvragen 

Op basis van de voorgaande probleemstelling staat in dit onderzoek de volgende 

hoofdvraag centraal: Hoe geven nabestaanden betekenis aan ervaringen van postuum 

contact?

Om deze vraag te verdiepen en nader te analyseren, worden de volgende deelvragen 

onderzocht: 

Hoe wordt postuum contact door nabestaanden omschreven?

Hoe wordt postuum contact door nabestaanden geïnterpreteerd?

Wat is de rol van levensbeschouwing op de ervaring zelf? 

1.4 Doel van het onderzoek 

Het doel van dit onderzoek is om inzicht te verkrijgen in de wijze waarop 

nabestaanden betekenis toekennen aan ervaringen van postuum contact en wat de rol 

van levensbeschouwing in de ervaring is. Het onderzoek combineert literatuurstudie 

met een kwalitatieve onderzoeksstrategie binnen een empirisch-interpretatieve 



12

benadering. De doelgroep bestaat uit nabestaanden die postuum contact ervaren 

(hebben).

Wetenschappelijke relevantie

Ervaringen van postuum contact bij nabestaanden krijgen steeds meer aandacht 

binnen wetenschappelijk onderzoek. Deze ontwikkeling is van belang, omdat 

dergelijke ervaringen een significante rol kunnen spelen in het rouwproces en 

bijdragen aan de betekenisgeving rondom verlies. Daarentegen is er weinig inzicht in 

hoe nabestaanden zelf betekenis geven aan deze ervaringen en wat de rol van 

levensbeschouwing hierin is.

Dit onderzoek draagt bij aan het vergroten van kennis over de persoonlijke beleving 

van postuum contact, door deze ervaringen vanuit een interpretatief perspectief te 

onderzoeken. Het levert daarmee een waardevolle aanvulling op het bestaande 

onderzoek naar rouw, spiritualiteit en zingeving, en helpt het begrip van 

copingprocessen na verlies te verdiepen.

Maatschappelijke relevantie 

De maatschappelijke relevantie van dit onderzoek ligt in de erkenning en normalisatie 

van postuum contact, een fenomeen dat vaak met terughoudendheid wordt 

besproken. Nabestaanden delen hun ervaringen alleen als ze zich veilig voelen, uit 

angst voor vooroordelen of negatieve reacties. Ook in de zorg worden deze ervaringen 

niet altijd adequaat geïnterpreteerd en soms onterecht als pathologisch bestempeld. 

Door erkenning en normalisatie kan een zorgklimaat ontstaan waarin nabestaanden 

zich vrij voelen om hierover te spreken en hun verlies op een manier verwerken die 

past binnen hun persoonlijke levensbeschouwelijke kaders. Het biedt daarmee een 

ander perspectief op rouwverwerking en draagt bij aan het vergroten van inzicht en 

begrip, waardoor nabestaanden beter ondersteund kunnen worden.

1.5 Leeswijzer 



13

Om de hoofdvraag en deelvragen te kunnen beantwoorden is in hoofdstuk twee een 

theoretisch kader geschreven op basis van literatuuronderzoek. In dit hoofdstuk wordt 

het concept betekenisgeving van postuum contact onderzocht in relatie tot rouw, 

coping en existentieel welzijn. Ook wordt onderzocht welke rol levensbeschouwing 

speelt bij deze ervaringen. 

Hoofdstuk drie, het empirische gedeelte, behandelt de methodologische keuzes die in 

dit onderzoek zijn gemaakt. Het richt zich op semigestructureerde interviews en 

belicht hoe persoonlijke betekenisgeving onderzocht kan worden, waarbij een 

empirisch-interpretatieve benadering als meest geschikte methode wordt beschouwd. 

Daarnaast biedt dit hoofdstuk een gedetailleerde beschrijving van de dataverzameling 

en data-analyse.

In hoofdstuk vier worden de resultaten van de data-analyse gepresenteerd. Hoofdstuk 

vijf bevat de conclusie, waarin de bevindingen uit de literatuur en de empirische 

analyse met elkaar in verband worden gebracht. Ook worden in dit hoofdstuk de 

discussie, de sterke punten, beperkingen en aanbevelingen voor toekomstig onderzoek 

gedaan. 

Hoofdstuk 2. Theoretisch kader 

Verlies zet nabestaanden ertoe aan betekenis te geven aan hun veranderde bestaan, 

waarbij postuum contact – bijvoorbeeld het gevoel van aanwezigheid van een 

overledene – een belangrijke rol kan spelen bij troost en zingeving. (Parker, 2005 ; 

Visser, 2022). In dit hoofdstuk wordt verkend hoe dit soort ervaringen beschreven en 

geïnterpreteerd worden en welke rol levensbeschouwing op de ervaring kan hebben.

2.1 Conceptualisering van postuum contact

2.1.1 Definities en kernbegrippen  

In dit onderzoek wordt de volgende definitie van postuum contact gehanteerd:

‘Het gevoel contact te hebben met (het bewustzijn van) een overleden persoon. Dit contact 



14

kan bestaan uit het voelen van een aanwezigheid, het zich aangeraakt voelen, het ‘zien’ van 

de overledene, al dan niet gepaard gaande met communicatie, het ruiken van bepaalde 

geuren of het ervaren van onverwachte ‘toevallige’ gebeurtenissen waarbij men innerlijk 

weet dat dit te maken heeft met de overledene’ (van Lommel, 2014, p.312).

Conceptualisaties van postuum contact kunnen op verschillende manieren worden 

omschreven (Steffen & Coyle, 2012). After-death communication (ADC) is het 

fenomeen waarbij de mens spontaan en direct contact heeft met een overledene 

(Guggenheim, 1997). Dit wordt aangeduid als postuum contact. De vormen hiervan 

lopen uiteen: van het visueel waarnemen van een overledene, het ruiken van een 

specifieke geur, het horen van een stem, lucide dromen tot het sterk innerlijk weten 

dat de overledene nabij is (Datson & Marwit, 1997; van Lommel, 2014; Steffen en 

Coyle, 2012).  Postuum contact wordt ook wel omschreven als ‘contact met het 

bewustzijn van overleden personen’ (van Lommel, 2014). Deze ervaringen gaan vaak 

gepaard met een intuïtief innerlijk weten dat het contact afkomstig is van de 

overleden dierbare (Guggenheim, 1997 ; van Lommel, 2014). Spirituele ervaringen zijn 

moeilijk onder woorden te brengen, omdat ze vaak gevoelens betreffen die lastig te 

verwoorden zijn (Parker, 2005; Steffen, 2022). Ze kunnen, afhankelijk van de 

gehanteerde definitie, buiten de alledaagse ervaring vallen (Parker, 2005; Steffen, 

2022). Dergelijke ervaringen worden omschreven als ‘overweldigend’, ‘emotioneel’ en 

als uiterst persoonlijk (van Lommel, 2014). 

Een ervaring van gevoelde verbondenheid kenmerkt zich door contact met iets dat 

verder reikt dan het zelf (de Boer, 2020). Een spirituele ervaring kan worden 

beschouwd als een moment van persoonlijke groei en transformatie. Tijdens zo’n 

ervaring kan het gevoel van scheiding tussen jezelf en de wereld om je heen vervagen. 

Dit betekent dat je niet alleen meer denkt in termen van ‘ik’ en ‘de omgeving’, maar 

eerder een gevoel van eenheid en verbondenheid kunt ervaren (de Boer, 2020). 

Grenservaringen komen zowel in ons wakkere fantasieleven als in dromen vaak voor 

(Rivas, 2010).  

De ervaring van het voelen van de aanwezigheid van een overledene kan worden 



15

geïnterpreteerd als een normaal en veelvoorkomend spiritueel fenomeen binnen het 

rouwproces, dat plaatsvindt in de context van een blijvende band met de overledene 

(Steffen & Coyle, 2010). Op basis van de frequentie ervan kan gesteld worden dat het 

om een in sociologische zin ‘normale’ ervaring gaat binnen het scala van mogelijke 

culturele ervaringen (de Boer, Gerding, 2012). Deze ervaring is een ingrijpende 

gebeurtenis met een sterke emotionele impact die diepe betekenis krijgt voor diegene 

die haar meemaakt (van der Lans, 2006).

2.1.2 Postuum contact in verschillende disciplines

Binnen de wetenschappelijke benadering van spirituele en religieuze ervaringen 

kunnen deze begrepen worden als lived religion. Een concept wat verwijst naar hoe 

religie en een religieuze ervaring persoonlijk worden beleefd in plaats van hoe het 

wordt voorgeschreven in doctrines of instituties. Dit leidt tot een bredere 

interpretatie waarin religie en religieuze ervaringen worden aangevuld met de studie 

van ervaringen zelf. Ann Taves, emeritus hoogleraar in de religiewetenschap 

benadrukt het belang van cognitieve wetenschappelijke inzichten bij het bestuderen 

van deze ervaringen (Taves, 2023). 

Het fundamentele gevoel van de ervaring is belangrijker dan de bijbehorende 

gedachtegang. Niet de overtuigingen, maar de zinvolle ervaringen zelf geven ons een 

betekenisvol gevoel. Door te focussen op de subjectieve beleving van de wereld wordt 

de waarheid ondergeschikt aan het begrip van de ervaring (Taves, 2023). Mystieke 

ervaringen zijn geen gedrag of fysiologisch feit (Feenstra & Tydeman, 2011). Mensen 

ervaren zichzelf doorgaans onwillekeurig als subjectieve wezens met een fysiek 

lichaam en kunnen zich beeldend voorstellen (fantaseren) (Rivas, 2010). Alleen op 

basis van de levendigheid of overtuigingskracht van een ervaring kunnen we niet 

bepalen hoe deze het beste geïnterpreteerd kan worden (Rivas & Dirven, 2010). De 

beste manier om een spirituele ervaring te onderzoeken is door deze zelf te beleven en 

te ervaren. Dit wordt ook wel lived religion genoemd, waarbij persoonlijke beleving en 

directe ervaring centraal staan (Feenstra & Tydeman, 2011).

Interpretaties van ongewone ervaringen zijn cultuurafhankelijk (de Boer, 2020). 

Religieuze ervaringen worden vaak gezien als persoonlijke, transcendente momenten, 



16

maar hun interpretatie en beleving zijn sterk cultureel en historisch bepaald. Hoewel 

ze de alledaagse werkelijkheid doorbreken, staan ze niet los van sociaalpsychologische, 

culturele verwachtingen en groepsnormen (van der Lans, 2006).

Binnen de basisconcepten wordt de gebeurteniscognitie (spirituele ervaring) als 

raamwerk toegepast. Dit omvat de wetenschappelijke uitleg over hoe ervaringen 

ontstaan, geïnterpreteerd en geclassificeerd worden (Taves, 2017). Binnen het 

psychoanalytische paradigma worden de conceptuele interpretatiekaders verruimd 

met het idee van culturele constructies van onze werkelijkheid in relatie tot geestelijke 

gezondheid (Steffen & Coyle, 2012). Dit betekent dat de studie van religie en religieuze 

ervaringen wordt aangevuld met de studie van ervaringen zelf (Taves, 2023). Dit 

nieuwe interpretatiekader, waarin cultuur een belangrijke rol speelt, biedt 

mogelijkheden om ervaringen vanuit een breder perspectief te begrijpen (Taves, 2023).

De methodologie voor het bestuderen van ervaringsverhalen vereist kritisch oordelen 

vanuit cultuur en religie om de bedoeling, interpretatie en betrouwbaarheid van de 

ervaringsdeskundigen te kunnen beoordelen (Taves, 2023). Deze verfijnde en 

complexere benadering wordt de bouwstenenbenadering (BBA) genoemd (Taves, 

2017). Hierbij wordt onderscheid gemaakt tussen complexe culturele concepten 

(CCC), zoals religie, magie, paranormaal en mystiek, en basisconcepten (BC), zoals 

representaties, actie en gebeurtenis (Taves, 2017). Afhankelijk van de ervaring spreken 

we van religieuze of spirituele ervaringen (Taves, 2008). Sommige ongewone 

ervaringen worden binnen een religieuze context door een gemeenschap herkend als 

religieuze ervaringen (Taves, 2008). In hedendaagse samenlevingen, waar minder 

mensen tot traditionele religieuze instellingen behoren, worden ook bijzondere 

ongewone ervaringen gemeld die niet altijd als zodanig worden erkend of soms 

verkeerd gelabeld (Taves, 2008).

Binnen het psychoanalytische paradigma kunnen ervaringen van postuum contact 

beschouwd worden als een proces van internalisatie, waarbij externe geloofsbeelden 

en ervaringen worden geïntegreerd in de innerlijke psychologische structuur van een 

individu (Klass et. al., 1996; Steffen en Coyle, 2010). Het concept van internalisatie 

binnen rouwverwerking verwijst naar een psychologisch proces. De nabestaande 



17

behoudt hierin een innerlijke representatie van de overledene, inclusief de 

bijbehorende betekenissen. Het kenmerkt een blijvende relatie tussen de nabestaande 

en de overleden persoon die voortleeft in gedachten en herinneringen. Deze blijvende 

verbinding wordt gezien als een betekenisvol fenomeen binnen het rouwproces, 

waarbij de overledene op emotioneel en cognitief niveau een rol blijft spelen in het 

leven van de nabestaande (Klass et. al. 1996). Uitingen en ervaringen van dergelijke 

blijvende verbindingen binnen het rouwproces worden opgevat als zinvolle fenomenen 

(Steffen & Coyle, 2010; Attig, 1996). 

Gee (2009) en Jahn & Spencer-Thomas (2014), zoals geciteerd in Steffen & Coyle 

(2010), stellen dat postuum contact zich manifesteert op twee overlappende lagen. De 

eerste laag betreft de interne (mentale) representatie van de verbinding met de 

overledene. Deze uit zich in herinneringen, ingebeelde gesprekken en het terughalen 

van beelden van de overledene, waarbij naast relationele ook emotionele opvattingen 

een rol spelen (Schaap-Jonker et al., 2017). De tweede laag bestaat uit het voortzetten 

van die verbinding via postuum contact. Het verwijst naar de manier waarop de 

verbinding met de overledene zich extern manifesteert en als een directe ervaring 

wordt waargenomen. Dit kan zich voordoen in verschillende vormen, zoals 

symbolische gebeurtenissen waarin de nabestaande een teken of aanwezigheid van de 

overledene herkent, dromen waarin de overledene verschijnt, of zelfs sensaties zoals 

het voelen van een aanraking of het horen van een stem. Dit externe contact wordt 

vaak geïnterpreteerd als een voortzetting van de relatie met de overledene en kan een 

troostende en betekenisvolle rol spelen binnen het rouwproces (Steffen & Coyle, 

2010). Sommige mensen ervaren dit als een spirituele of transcendente dimensie van 

rouw, terwijl anderen het beschouwen als een natuurlijke manier waarop 

herinneringen en emoties zich in het dagelijks leven blijven manifesteren (Steffen & 

Coyle, 2012). Dit interpersoonlijk dialoog tussen het zelf en de ander is geen statisch 

gegeven, maar ontwikkelt zich door de tijd heen (Klass et al., 1996).

Postuum contact kan op verschillende manieren geïnterpreteerd worden (Steffen & 

Coyle, 2012). Ervaringen, religieus gekwalificeerd of niet, hebben een psychologische 

grondslag (van der Lans, 2006). Ze bestaan uit zowel cognitieve (denkprocessen) als 

emotionele componenten en worden beïnvloed door de sociaal-culturele context van 



18

de persoon. Hoe iemand een dergelijke ervaring interpreteert, hangt vaak samen met 

sociale factoren zoals groepsnormen, verwachtingen en beïnvloeding. Voor de één 

betekent het een gevoel van verbinding met een hogere werkelijkheid, voor de ander 

een bron van kracht en steun. Meestal begint zo’n ervaring met een sterke emotionele 

reactie op een gebeurtenis, gevolgd door een persoonlijke betekenisgeving. Mensen 

die een dergelijke ervaring hebben gehad, vinden het vaak moeilijk om precies te 

verwoorden wat ze hebben meegemaakt (van der Lans, 2006).

Dit onderzoek richt zich op postuum contact met een relationeel component. Het 

beschouwt dit als een externe manifestatie, waarbij er verbinding wordt gevoeld met 

de overledene. De betekenis ligt bij de ervaring zelf. De vraag naar legitimiteit staat 

niet centraal. Gemedieerd contact met overledenen valt buiten dit onderzoek.

2.2 Conceptualisering van betekenisgeving bij rouw en existentieel welzijn

2.2.1 Rouw, zingeving en existentieel welzijn: begrippenkader

Job Smit, geestelijk verzorger en auteur heeft een basismethodiek ontwikkeld voor 

geestelijke verzorging. Zijn werk richt zich op methodische aandacht voor 

levensvragen en zingeving. Smit stelt dat samenhang en verbondenheid essentieel zijn 

voor welzijn en coping. Verbondenheid draagt bij aan welzijn, terwijl coping de 

motivatie en kracht biedt om met het leven om te gaan. Smit ontwikkelde het 

zingevingsprocesmodel om betekenisgeving in situaties van breuklijnervaringen te 

analyseren. Breuklijnervaringen roepen een behoefte aan heelheid op. Contingentie-

ervaringen veroorzaken een verlangen naar orde, terwijl ambivalentie-ervaringen een 

behoefte aan richting met zich meebrengen (Smit, 2015). Smit definieert het 

zingevingsproces als volgt: 

‘Het zingevingsproces is het proces waarin mensen, in antwoord op het appèl van ‘het leven 

zelf’, vanuit een ervaren verbondenheid met wat is, door middel van betekenisgeving komen 

tot een motivationele betrokkenheid op wat is, teneinde zich met het leven te engageren en 

daarin te participeren’. (Smit, 2015, p.115).

Voorafgaand aan het zingevingsproces ligt de geleefde werkelijkheid die een appèl 

doet op de mens. De existentiële vraag ‘ik leef, en wat nu?’ zet aan tot levensvragen die 



19

door de situatie worden uitgelokt. Dit roept bij de mens die het betreft een behoefte 

aan richting en doel op. In dit proces wordt een beroep gedaan op het beschouwend 

vermogen van de mens. Het beantwoorden van het levensappèl, dat wordt uitgelokt 

door de fundamentele kenmerken van het bestaan, vormt de inhoud. Dit proces wordt 

levensbeschouwelijk bemiddeld en vindt zijn bron in spiritualiteit (Smit, 2015).

2.2.2 Vier zingevingsdimensies (existentiële, spirituele, ethische, esthetische)

Mensen geven betekenis aan ervaringen binnen vier zingevingsdimensies: de 

existentiële, spirituele, ethische en esthetische dimensie. De existentiële dimensie 

omvat alledaagse, ingrijpende of traumatische gebeurtenissen. De spirituele dimensie 

betreft transcendente ervaringen. De ethische dimensie richt zich op normen, waarden 

en verantwoord handelen. De esthetische dimensie verwijst naar ervaringen van 

schoonheid in natuur en cultuur (VGVZ, 2015).

Tijdens het zingevingsproces zoekt de mens naar een antwoord op de geleefde 

ervaringen uit het leven. Deze gevonden betekenis bepaalt de zinvolheid van de 

ervaring. Centraal staat hierbij het ervaren van verbondenheid met de ander of het 

andere — zoals natuur, universum, ethische waarden (bijv. liefde, rechtvaardigheid) of 

het transcendente — en het toekennen van betekenis aan deze relatie. Zingeving is 

daarmee relationeel van aard (Smit, 2015).

2.2.3 Relatie tussen betekenisgeving en coping

Volgens Smit verloopt zingeving continu in een wisselwerking tussen de invloed van de 

wereld op het individu en de invloed van het individu op de wereld door handelen. Het 

ervaren van samenhang en verbondenheid is nauw verbonden met welzijn en coping. 

Welzijn valt samen met het ervaren van verbondenheid, terwijl coping — het ‘leven 

aankunnen’ — de motivatie en mogelijkheid biedt tot handelen (Smit, 2015).

Welzijn kan worden gezien als de wijze waarop het leven een appèl doet op de mens. 

Het omvat verschillende transcendente aspecten: fysiek, psychologisch, emotioneel en 

sociaal welzijn. Deze fundamentele onderlaag van existentieel welzijn wordt zichtbaar 

door betrokkenheid en participatie in het leven (Smit, 2015).

Deze mensvisie benadrukt de verantwoordelijkheid van de autonome mens om zin te 

geven aan het eigen leven. Het gaat om het ervaren van het leven als ‘mijn leven’, vanuit 



20

een zelfgevonden oriëntatie op waarden, doelen en motivatie (Smit, 2015). In een 

model gegoten ziet het er als volgt uit:

Figuur 1. Zingevingsprocesmodel Smit (2015).

Verbondenheid in deze, leidt tot een motivationele betrokkenheid van de mens tot 

datgene waarmee hij zich verbonden voelt. De mens ervaart het leven als zinvol 

wanneer men zich verbonden voelt met: a) een doel dat vervulling biedt, b) iets wat het 

gevoel van eigenwaarde bevestigt of overstijgt, c) iets dat het leven rechtvaardigt en 

waardeert, of d) de ander of het andere, met het gevoel bij te dragen aan een groter 

geheel (Smit, 2015).

De interactie tussen mens en wereld manifesteert zich in een dynamische dialoog van 

bevestiging en toewijding. Wat het bestaan bevestigt en legitimeert, roept een houding 

van betrokkenheid op. Zingevingstradities en levenservaringen kunnen als 

motivatiebron dienen voor deze toewijding en bevestiging (Smit, 2015).

Zingeving speelt zich af in de persoonlijke ruimte (ziel, hart) van de mens (Smit, 2015). 

Het gaat om de plaats van iets in een groter geheel. Transcenderen en zingeving zijn 

onlosmakelijk verbonden. Mensen zoeken antwoorden op vragen ‘over de grens’, die 

niet langs de empirisch-rationele weg kunnen worden gevonden, omdat rationeel 

denken ophoudt bij het ultieme (Smit, 2015).



21

Antwoorden worden gezocht via verbeelding; men maakt een voorstelling van hoe het 

‘over de grens’ zou kunnen zijn, gebruikmakend van symbolen (verwijzende 

fenomenen) en metaforen (Smit, 2015).

2.2.5 Verlies en coping

Het rouwmodel ‘relearning the world’ beschrijft het proces van reconstrueren na 

verlies en is gebaseerd op het constructivistisch gedachtegoed (Attig, 1996). Men gaat  

uit van het idee dat er geen eenduidige verklaring voor de werkelijkheid bestaat 

(Muthert, 2007). Dit plaatst het toekennen van zin en betekenis aan facetten van het 

leven centraal, zowel op individueel als breder maatschappelijk niveau.

Om het verlies te kunnen plaatsen, is het van belang het levensverhaal van de persoon 

te kennen. De rouwende moet zijn wereld herorganiseren, oftewel opnieuw leren hoe 

te zijn en handelen in een leven en wereld veranderd door het verlies. Hierbij leert de 

mens opnieuw zin in het leven te ervaren door het formuleren van ‘antwoorden’. Drie 

processen staan centraal: a) Het zoeken naar en begrijpen van wat de persoon is 

overkomen, b) Het zoeken naar respect voor de uniciteit van de ervaring en c) Het zich 

realiseren, in meer of mindere mate, dat het verlies er is. (Muthert, 2007). Het ‘leren 

kennen’ van onszelf en onze fysieke wereld met verlieservaring als ‘levensbagage’ is 

hierbij cruciaal (Attig, 1996).

2.2.6 Ervaringen van verbondenheid en hun impact op existentieel welzijn

Vanuit een emotioneel theoretisch perspectief ontstaan dergelijke ervaringen door 

een specifieke uitlokkende situatie en omvatten gevoelens als vreugde, verwondering, 

ontzag of ontreddering. Tijdens deze ervaring voelt de persoon zich zowel autonoom 

als verbonden, bijvoorbeeld met een transcendente realiteit of met een ander mens. 

Dit kan ontroering veroorzaken en soms als een religieuze ervaring worden ervaren 

(van der Lans, 2006). Gevoelens als depressie, eenzaamheid, verwarring of extase 

beïnvloeden hoe de ervaring wordt beleefd. Deze emotionele toestand kan leiden tot 

een vernieuwde perceptie van de werkelijkheid, waarbij alledaagse zaken een diepere 

betekenis krijgen zonder dat rationele analyse daarvoor nodig is. Dit kan een 

transformatieve verandering in perspectief teweegbrengen. Na zo’n ervaring kijkt 



22

iemand vaak anders naar het leven; het kan leiden tot spirituele bekering, diepe 

verbondenheid of een gevoel van harmonie (van der Lans, 2006).

Spiritualiteit wordt verstaan als het geraakt en getransformeerd worden door anderen 

en het andere, waarbij het gaat om innerlijke processen en subjectieve ervaringen. 

Zingeving voltrekt zich spiritueel-ethisch, waarbij de persoonlijke inhoud van 

levensvisie en levensverhaal centraal staat (Smit, 2015).

Existentieel welzijn wordt op spiritueel-ethisch niveau gezien als einddoel. Welzijn 

wordt fenomenologisch benaderd; het zingevingsproces moet leiden tot engagement 

met en participatie in het leven.

Met begrippen als ‘het ultieme’, ‘transcendentie’ en ‘verbeelding’ kan religieuze en niet-

religieuze zingeving omschreven worden op het diepste niveau van menselijke 

existentie: de spirituele beleving, het niveau waarop mensen ‘antwoord geven op het 

leven zelf’ (Smit, 2015).

Zoals hierboven omschreven blijkt er een relatie te zijn tussen verlies, betekenisgeving, 

coping en existentieel welzijn. Volgens Smit is betekenisgeving essentieel voor coping 

en existentieel welzijn, vooral bij verlies. Zingeving ontstaat in wisselwerking tussen 

individu en wereld en draagt bij aan verbondenheid en veerkracht (Smit, 2015). 

Rouwverwerking vereist actieve betrokkenheid bij het zoeken naar nieuwe betekenis, 

zoals beschreven in de theorie van ‘relearning the world’ (Attig, 2016). Spirituele en 

transcendente ervaringen kunnen hierbij helpen (van der Lans, 2006 ; Smit, 2015). 

Existentieel welzijn wordt uiteindelijk bereikt door engagement en participatie in het 

leven, ondersteund door zingevingstradities en levenservaringen (Smit, 2015).

2.3 Empirische bevindingen bij postuum contact

Uit de European Values Survey (1980–1983), onder leiding van de Universiteit van 

Tilburg, bleek dat 25% van de Europeanen het gevoel had in contact te staan met een 

overledene. In Nederland lag dit percentage op 12%, onder weduwen en weduwnaars 

op 50%, en bij ouders die een kind hadden verloren zelfs op 75% (van Lommel, 2014). 

Onderzoek van het Centre for Research in Psychology and Social Science, verbonden 

aan de World Health Organisation, naar ervaringen van postuum contact toonde aan 

dat deze door 990 respondenten als een veelvoorkomende, natuurlijke en positieve 



23

levenservaring worden beschouwd (Penberthy et al., 2023). Ongeveer 50% 

rapporteerde dagelijks een niet-specifiek bewustzijn van een aanwezigheid (Datson & 

Marwit, 1997). Deze ervaren externe steun van overledenen heeft een positieve 

invloed op de verwerking van verlies (Datson & Marwit, 1997). Bijna een derde van de 

deelnemers beschouwt deze ervaring als ‘levensveranderend’ (Cooper et al., 2023), 

waarbij het vaak troostend, bemoedigend en soms levensreddend werkt (Cooper et al., 

2023).

Uit het After-Death Communication Project (ADC), waarin 2000 respondenten (mannen, 

vrouwen en kinderen) participeerden, bleek dat het merendeel hun ervaringen met 

postuum contact als troostrijk beschreef (Guggenheim, 1997). 

Spirituele ervaringen kunnen een belangrijke rol spelen voor nabestaanden en 

bijdragen aan het vinden van nieuwe betekenis binnen het rouwproces (de Boer, 2020; 

Parker, 2005; Steffen, 2022). Narratief onderzoek onder ouders die een kind verloren, 

toont aan dat dit een dialectisch proces is tussen continuïteit en discontinuïteit bij het 

zoeken naar begrip en betekenis (Ganzevoort & Falkenburg, 2012). Hierbij is het 

essentieel een bevredigende verklaring te vinden om de dood te kunnen accepteren, 

vaak binnen een religieus of spiritueel kader (Ganzevoort & Falkenburg, 2012). 

Spirituele ervaringen na verlies vertonen een grote diversiteit (Falkenburg & 

Ganzevoort, 2014; Steffen & Coyle, 2011). De meest gerapporteerde ervaring, ook wel 

‘aanwezigheidservaring’ of ‘sense of presence’ genoemd, betreft het gevoel van contact 

of verbinding met de overleden persoon (Falkenburg & Ganzevoort, 2014; Steffen & 

Coyle, 2011). Spirituele ervaringen kunnen existentiële vragen oproepen, processen 

van zelftransformatie in gang zetten en spirituele groei bevorderen (de Boer, 2020). 

Voor degenen die ze meemaken, worden zulke ervaringen vaak gezien als keerpunten 

in hun leven (de Boer, 2020), en soms als een ‘spirituele ontwaking’ (de Boer, 2020; 

Guggenheim, 1997). Het is belangrijk om niet alleen te focussen op abstracte 

verklaringen en toeschrijvingen (‘Het was een hogere geest die mij beschermde’), maar 

ook op wat deze ervaringen persoonlijk voor mensen betekenen (van Leeuwen & van 

Elk, 2019). Ze kunnen een positief effect hebben op het mentale welzijn (Parker, 2005; 

Steffen, 2022). Een ervaring van postuum contact biedt vaak grote troost en 



24

ondersteunt het rouwproces door het innerlijke besef dat het goed gaat met de 

overledene. Dit leidt tot een innerlijke zekerheid over het voortbestaan na de 

lichamelijke dood en gaat in veel gevallen samen met een afname van doodsangst (van 

Lommel, 2014).

2.3.2 Continuïteitsperspectief: ‘blijvende verbinding’ 

Veel bestaande literatuur toont aan dat ervaringen van postuum contact kunnen 

functioneren als een manier om een voortdurende verbinding met de overledene te 

behouden (Steffen & Coyle, 2011). Door een spirituele ervaring met de overledene 

krijgt de relatie met deze persoon een blijvende betekenis in het leven van de 

nabestaande (Ganzevoort & Falkenburg, 2012). Uit onderzoek blijkt dat ouders van 

overleden kinderen vaak melden dat zij de aanwezigheid van hun kind voelden, de 

stem van hun kind hoorden, of de invloed van hun kind op hun gedachten of 

gebeurtenissen in hun leven opmerkten (Klass, Silverman & Nickman, 1996). Het 

merendeel van deze spirituele ervaringen wordt verklaard vanuit het 'continuing bond' 

perspectief (Klass et al., 1996). Binnen dit perspectief, in dit onderzoek aangeduid als 

het ‘blijvende verbindingen’ perspectief, worden spirituele ervaringen na verlies gezien 

als uitingen van een voortgaande band. Dit omvat een voortdurende relatie tussen de 

nabestaande en de overledene, die bestaat uit een interne dialoog met een innerlijke 

representatie en die troost, comfort en steun biedt, en bovendien de overgang van het 

verleden naar de toekomst faciliteert (Klass et al., 1996). Dergelijke ervaringen worden 

binnen dit perspectief begrepen als een spirituele ervaring van zowel continuïteit als 

discontinuïteit in het rouwproces (Ganzevoort & Falkenburg, 2012). Het betreft een 

betekenisvol fenomeen en een indicator van succesvolle coping, die kan leiden tot 

posttraumatische groei binnen het rouwproces (Ganzevoort & Falkenburg, 2012).

Dit is een alternatief rouwmodel, gebaseerd op een voortdurende band tussen de 

rouwende en de overledene (Attig, 1996; Klass et al., 1996). Deze visie raakt aan de 

essentie van fundamentele vragen over wat het betekent mens te zijn. Het benadrukt 

dat ons verdriet verbonden is met de betekenis die we geven aan onze relaties met 

belangrijke mensen in ons leven en aan ons eigen leven (Attig, 1996; Klass et.al., 1996). 

De dood betekent geen einde aan onze zorg en liefde, maar is juist verenigbaar met een 



25

voortdurende en transformerende zorg en liefde (Attig, 1996). We hoeven onze 

banden met de overledene niet te verbreken, maar kunnen de aard van deze banden en 

hun plaats in ons leven herdefiniëren (Attig, 1996). Field (2008), zoals geciteerd in 

Ganzevoort & Falkenburg (2012), stelt dat een voortdurende band niet bedreigend 

hoeft te zijn, zolang deze de nabestaande niet belemmert om de realiteit van de dood 

te erkennen en verder te gaan met het leven. Onderzoek naar ervaringen van het 

‘gevoel van aanwezigheid’ tijdens rouw laat zien dat deze geconceptualiseerd kunnen 

worden als een veelvoorkomend en normaal spiritueel fenomeen, dat ontstaat binnen 

een voortdurende band met de overledene (Steffen & Coyle, 2012).

2.3.3 Postuum contact en angst 

Er zijn ook nabestaanden die hun spirituele ervaring als beangstigend ervaren (de Boer, 

2020 ; Parker, 2005; Steffen & Coyle, 2012). Uit een studie onder 990 respondenten 

bleek dat 12,1% hun ervaring van postuum contact als angstig beschouwde (Cooper et 

al., 2023). Dit kan ontstaan wanneer ervaringen niet herkend worden of niet stroken 

met de persoonlijke levensfilosofie, religieuze overtuiging of het wereldbeeld (de Boer, 

2020). Respondenten die hun ervaring niet konden begrijpen, rapporteerden vaker 

angst (de Boer, 2020). Hierdoor kunnen spirituele ervaringen het vinden van nieuwe 

betekenis binnen het rouwproces bemoeilijken (Parker, 2005). Ook de reactie van de 

omgeving, zoals ongeloof, speelt hierbij een rol, net als cultuur en bijgeloof (de Boer, 

2020). Wanneer deze ervaringen zinvol geïntegreerd worden, kunnen ze leiden tot 

posttraumatische groei (Steffen & Coyle, 2011; Steffen & Coyle, 2012).

2.4 Rol van levensbeschouwing op de interpretatie van de ervaring

Ieder individu hanteert een eigen zingevingssysteem, waarin religie en spiritualiteit 

een rol kunnen spelen (van der Lans, 2006). Cultuur en levensbeschouwing bepalen 

hoe men ervaringen interpreteert en welke betekenis eraan wordt gegeven. Deze 

interpretaties lopen uiteen van traditionele religieuze kaders tot meer persoonlijke, 

spirituele overtuigingen (de Boer, 2020; van der Lans, 2006; Taves, 2023).



26

Onder seculiere denkers zoals atheïsten, agnosten en humanisten is er een grote 

diversiteit aan overtuigingen en benaderingen. Sommigen richten zich op scepticisme, 

materialisme of sciëntisme, terwijl anderen zich juist toeleggen op humanistische 

waarden. Seculiere humanisten verwerpen doorgaans het geloof in bovennatuurlijke 

krachten of een goddelijk plan en benadrukken de verantwoordelijkheid van de mens 

zelf, in contrast met religieuze houdingen binnen gevestigde religies (Schnell, de Boer & 

Alma, 2021).

Culturele overtuigingen manifesteren zich in wereldbeelden en leefwijzen, en 

beïnvloeden hoe mensen spirituele ervaringen beoordelen en erop reflecteren (Taves 

& Paloutian, 2022). Voorkennis speelt hierin een bepalende rol (Taves, 2017). 

Levensbeschouwelijke opvattingen functioneren als mentale kaders waarmee mensen 

hun werkelijkheid begrijpen. Binnen die kaders kan een religieuze ervaring het gevoel 

van verbondenheid met iets hogers versterken of leiden tot een transformatie van de 

werkelijkheidservaring (van der Lans, 2006).

Deze kaders zijn echter niet onveranderlijk. Gedeelde of persoonlijke ervaringen, zoals 

postuum contact, kunnen nieuwe perspectieven bieden op zingeving en 

verbondenheid, en zo bestaande overtuigingen beïnvloeden. Ze laten zien dat 

levensbeschouwelijke kaders voortdurend in beweging kunnen zijn onder invloed van 

concrete ervaring.

Verlieservaringen en spirituele gebeurtenissen, zoals het ervaren van contact met een 

overledene, kunnen een grote impact hebben op hoe mensen hun overtuigingen 

vormgeven (Parker, 2005). Dergelijke ervaringen versterken bij sommigen het geloof in 

een hiernamaals of een goddelijke aanwezigheid (Steffen & Coyle, 2011; Ganzenvoort, 

2005; Guggenheim, 1997). Uit onderzoek blijkt dat bijna de helft van de respondenten 

na meerdere postuum-contactervaringen hun religieuze of spirituele overtuigingen 

zag toenemen, terwijl bij een derde de angst voor de dood afnam (Cooper et al., 2023). 

Slechts een klein percentage rapporteerde een toename in angst.

Er werd een duidelijke verandering vastgesteld in hoe mensen aankijken tegen het 

leven na de dood, het hiernamaals en de mogelijkheid tot communicatie met 

overledenen. Het After Dead Communication Project toont aan dat zelfs sceptische 



27

deelnemers die een postmortale ervaring doormaakten, emotioneel en spiritueel 

getransformeerd raakten (Guggenheim & Guggenheim, 1997).

Een spirituele ervaring zoals postuum contact kan zo diepgaand zijn dat mensen hun 

levensbeschouwelijke overtuigingen daardoor heroverwegen, bijstellen of verdiepen 

(de Boer & Gerding, 2012). De aard en betekenis van zo'n ervaring kunnen bestaande 

opvattingen over lichaam en ziel, het hiernamaals, en zelfs tijd en ruimte bevestigen of 

juist uitdagen, ongeacht of die overtuigingen religieus, wetenschappelijk of 

paranormaal van aard zijn (de Boer, 2020). Zo ontstaat er een dynamische 

wisselwerking tussen persoonlijke overtuigingen en ervaring, waarbij het ene het 

andere continu hervormt. Binnen Europa gelooft ongeveer de helft van de mensen in 

een persoonlijk voortbestaan na de dood, en in Nederland ligt dat aandeel eveneens 

rond de 50% (Penberthy et al., 2023).

2.5 Synthese en kritische reflectie 

In deze synthese en kritische reflectie wordt het concept betekenisgeving onderzocht 

in relatie tot postuum contact, coping en existentieel welzijn. Het theoretisch 

zingevingsprocesmodel van Smit (2015) vormt daarbij het centrale kader. Zingeving 

wordt daarin beschouwd als een dynamisch, dialectisch proces, waarin het individu via 

verbondenheid met de ander of het andere betekenis verleent aan verlieservaringen. 

Existentieel welzijn wordt begrepen als het vermogen om, ondanks verlies, 

samenhang, richting en doel in het leven te ervaren.

Postuum contact krijgt binnen dit proces een bijzondere plaats. Het wordt in het 

rouwproces opgevat als een betekenisvolle en reguliere spirituele ervaring, die duidt 

op een blijvende relatie met de overledene (Steffen & Coyle, 2010; de Boer & Gerding, 

2012). Binnen een relationeel perspectief wordt postuum contact gekarakteriseerd als 

een externe ervaring van verbondenheid, waarbij niet de legitimiteit of vorm van 

communicatie centraal staat, maar de betekenis die eraan wordt toegekend.

Het psychoanalytische paradigma beschouwt postuum contact als internalisatie: de 

overledene blijft als innerlijke representatie psychologisch aanwezig in het leven van 

de nabestaande (Klass et al., 1996). Hierbij wordt onderscheid gemaakt tussen een 



28

interne, mentale laag van herinnering en verbeelding, en een externe laag waarin de 

relatie zich manifesteert via symboliek, aanraking of dromen (Gee, 2009; Steffen & 

Coyle, 2010).

Vanuit lived religion (Taves, 2023) wordt benadrukt dat niet de overtuiging, maar de 

ervaring zelf centraal staat. Interpretaties van spirituele ervaringen zijn sterk 

afhankelijk van culturele en contextuele factoren (van der Lans, 2006; de Boer, 2020). 

Dergelijke ervaringen kunnen steun bieden, zingeving bevorderen en bijdragen aan 

spirituele groei, maar ook verwarring oproepen wanneer zij conflicteren met 

bestaande overtuigingen. De interpretatie en integratie bepalen of de ervaring helend 

of belastend wordt ervaren.

Gezien het exploratieve karakter van deze studie is gekozen voor een kwalitatieve, 

interpretatieve benadering waarin de nadruk ligt op persoonlijke beleving, 

zelfdefinities en betekenisconstructie. In het volgende hoofdstuk wordt deze 

benadering methodologisch verder uitgewerkt.

Hoofdstuk 3. Methode

Dit hoofdstuk beantwoordt de hoofdvraag: Hoe geven nabestaanden betekenis aan 

ervaringen van postuum contact? Er wordt uiteengelegd hoe de ervaringen van 

nabestaanden onderzocht zijn op uniciteit binnen de persoonlijke betekenisgeving. 

Hiervoor is gekozen voor een empirisch interpretatieve benadering. Deze benadering 

brengt systematische waarneming en controleerbare interpretatie samen binnen een 

gestructureerd proces. De verzamelde gegevens, de subjectieve ervaringen en 

betekenissen die de respondenten aan hun ervaring van postuum contact geven, 

worden door de onderzoeker geanalyseerd (Henninck et.al., 2010). Vervolgens wordt 

ingegaan op de keuze voor kwalitatieve diepte-interviews en waarom deze passend is 

binnen dit onderzoek. Ten slotte wordt de methode van dit onderzoek beschreven, 

inclusief de bijbehorende onderzoeksopzet en dataverzamelingsprocedure. Dit wordt 

gevolgd door een bespreking van de data-analyse, de  validiteit en betrouwbaarheid 

van het onderzoek, reflectie op de ethische overwegingen van het onderzoek en het 

datamanagementplan. Het hoofdstuk wordt afgesloten met een beschrijving van mijn 

positionering als onderzoeker. 



29

3.1 Onderzoeksdesign 

Om antwoord te kunnen geven op de deelvragen en de hoofdvraag, is gekozen voor 

een interpretatieve benadering. Deze methode doet recht aan de uniciteit van 

persoonlijk geleefde ervaringen, zoals postuum contact. Hierdoor kan de onderzoeker 

het fenomeen identificeren vanuit het perspectief van de betrokkenen en de betekenis 

begrijpen die zij eraan toekennen, zonder dat dit wordt overschaduwd door 

theoretische aannames van buitenaf. In dit kader speelt ook het begrip ‘verstehen’ een 

belangrijke rol. Snape en Spencer (2003), geciteerd door Henninck et al. (2010), 

beschrijven ‘verstehen’ als het bestuderen van geleefde ervaringen in een specifieke 

context en het begrijpen van die ervaringen vanuit de belevingswereld van de 

deelnemers. Dit betekent dat het onderzoek zich richt op de subjectieve betekenissen 

die mensen geven aan hun ervaringen, beschreven in hun eigen woorden en begrippen.  

Om deze subjectieve ervaringen zorgvuldig te onderzoeken en hun diepgaande, 

persoonlijke karakter te begrijpen, is gekozen voor kwalitatieve diepte-interviews. 

Deze methode biedt ruimte aan nuance, stilte, emotie en persoonlijke interpretatie. 

Respondenten kunnen hun verhaal op eigen wijze vertellen en delen aspecten die in 

gestructureerde of kwantitatieve methoden minder snel naar voren komen. Zo wordt 

de gelaagdheid van hun ervaringen zichtbaar, waarmee de uniciteit van persoonlijke 

beleving wordt onderstreept.

Kwalitatief onderzoek maakt het mogelijk om menselijke ervaringen in detail te 

bestuderen, onder andere via diepte-interviews (Hennink, Hutter & Bailey, 2010). 

Deze benadering is bijzonder geschikt voor het verkennen van nieuwe onderwerpen 

en het begrijpen van complexe kwesties, waarbij ‘waarom’- en ‘hoe’-vragen centraal 

staan. Dit onderzoek is dan ook exploratief van aard, met een focus op de 

interpretaties van de respondenten.

De onderzoeksmethode omvat een diepte-interview (zie Bijlage 1). Diepte-interviews 

zijn vooral bedoeld om persoonlijke verhalen en perspectieven vast te leggen (Hennink 

et al., 2010). Deze methode is bijzonder geschikt voor het behandelen van gevoelige 

onderwerpen, waarbij vertrouwelijkheid en een intieme setting essentieel zijn voor het 

verzamelen van waardevolle gegevens (Hennink et al., 2010). 



30

Binnen dit onderzoek werden elf respondenten in hun thuissituatie door middel van 

semigestructureerde interviews van ongeveer 45 minuten bevraagd naar hun ervaring 

(en) van postuum contact. Voorafgaand aan het af te nemen interview zijn de 

respondenten telefonisch benaderd voor een kennismakingsgesprek. Hierbij is hen de 

ruimte geboden om eventuele vragen met betrekking tot het onderzoek te stellen. 

Vervolgens is hen bij toestemming aan deelname een Informed consentformulier en 

Toestemmingsformulier toegestuurd per mail. 

Voorafgaand aan het interviewproces heb ik twee proefinterviews afgenomen. Dit 

heeft mij extra inzichten opgeleverd waardoor ik zo optimaal mogelijk voorbereid van 

start kon gaan. Voor de interviews is bewust gekozen voor een face-to-face optie, 

waarin de respondent en ik fysiek in dezelfde ruimte aanwezig waren. De 

respondenten mochten zelf de voorkeurslocatie aangeven. Negen van de elf 

respondenten verkozen hun eigen thuislocatie. De face-to-face optie heeft extra 

aanvullende informatie opgeleverd die vrijkwam tijdens de non-verbale communicatie 

gedurende het interview. Deze extra informatie is bijgehouden in een logboek. 

Handgebaren en klemtonen zijn in haakjes in de transcripten verwerkt.  

3.2 Respondenten 

Bij kwalitatief onderzoek selecteer je meestal maar een klein aantal deelnemers 

(Verhoeven, 2020). 

De onderzoekspopulatie bestond uit 10 volwassenen met een leeftijdsrange van 40 tot 

90 jaar en 1 jongvolwassene (16 jaar). Alle respondenten zijn vrouw en woonachtig in 

Nederland, verspreid over de provincies Overijssel, Gelderland en Limburg. Op het 

moment van het interview varieerde de levensbeschouwelijke achtergrond van de 

respondenten: één respondent identificeerde zich als protestants, terwijl de overige 

tien een zelf vormgegeven persoonlijke levensbeschouwing beschreven.

3.3 Dataverzameling

Voor dit onderzoek is gebruikgemaakt van een combinatie van convenience en 

purposeful sampling. Binnen mijn sociale en werkgerelateerde netwerk heb ik actief 



31

respondenten geworven. Daarnaast heb ik contact gezocht met Stichting Zorg en 

Zelfdoding, de Ivonne van de Ven Stichting (Coalitie Nabestaandenzorg), Stichting 

Slachtofferhulp, Stichting Landelijk Expertisecentrum Sterven en Willem 

Levensvragen. Deze organisaties hebben mijn oproep gedeeld binnen hun netwerken, 

wat resulteerde in negentien reacties van geïnteresseerde vrouwen. Uiteindelijk zijn 

elf van hen geselecteerd voor deelname.

De inclusiecriteria bepaalden dat het verlies minimaal zes maanden voor deelname 

moest hebben plaatsgevonden. Dit om de kwetsbaarheid van recent verlies te 

vermijden en om emotionele afstand binnen het verwerkingsproces te waarborgen. 

Respondenten mochten bovendien geen eerder inhoudelijk contact met mij als 

onderzoeker over het onderwerp hebben gehad, om interpretatieve beïnvloeding te 

voorkomen.

Postuum contact werd in dit onderzoek gedefinieerd als een spontaan fenomeen 

waarbij een levend individu een gevoel of besef ervaart van direct, niet-gemedieerd 

contact met een overleden persoon. De onderzochte vormen betroffen een gevoel van 

aanwezigheid en/of zintuiglijke ervaringen. Symbolische ervaringen vielen buiten de 

afbakening, met uitzondering van één casus waarin de data als uitzonderlijk rijk werd 

beschouwd en om die reden werd meegenomen.

3.4 Data-analyse

In dit onderzoek is gekozen voor een thematische analyse, passend bij de gelaagdheid 

en subjectieve aard van kwalitatieve gegevens (Verhoeven, 2022). Deze gegevens 

kunnen immers vanuit verschillende perspectieven worden bezien en op diverse 

manieren geïnterpreteerd. Dit vraagt om een open houding van de onderzoeker, die 

daarmee niet enkel registreert, maar ook mede betekenis construeert binnen het 

analyseproces.

De thematische analyse maakt het mogelijk om thema’s, onderliggende lagen en 

verbanden in de data systematisch en zorgvuldig in kaart te brengen, hetgeen bijdraagt 

aan de validiteit van het onderzoek (Verhoeven, 2022). Om deze rijkdom aan 

informatie te borgen, is aanvullende observatie-informatie vastgelegd in een logboek. 



32

Non-verbale signalen zoals handgebaren en klemtonen zijn in de transcripties 

opgenomen tussen haakjes. De gehanteerde interviewguide is opgenomen in Bijlage 1.

De analyse is uitgevoerd volgens een systematische aanpak die bestaat uit drie fasen 

(Verhoeven, 2022). In de ontdekkingsfase zijn de transcripties herhaaldelijk gelezen, 

gefragmenteerd en gecodeerd met behulp van het programma ATLAS.ti (ATLAS.ti, 

2023). Tijdens de daaropvolgende reductiefase zijn kernwoorden geordend en 

samengevat, waarbij betekenisvolle thema’s naar voren kwamen. Deze vormden de 

basis voor verdere interpretatie. In de afsluitende reflectiefase zijn de thema’s met 

elkaar in verband gebracht in relatie tot het onderzoeksdoel, waarmee inzicht 

ontstond in de wijze waarop de ervaringen van postuum contact betekenis krijgen 

binnen het grotere geheel.

Deze drie fasen zijn nauw verweven met het zes-stappenplan van Verhoeven (2022): 

fragmenteren, coderen, thematiseren, reviseren en verfijnen, reflecteren en ten slotte 

presenteren.

De data-analyse is inductief van aard: de thema’s zijn rechtstreeks uit de data 

voortgekomen op basis van een semantische benadering.  Dat wil zeggen dat de 

bewoordingen en betekenissen van de participanten centraal stonden bij de 

interpretatie. Hierdoor is het mogelijk gebleken om op een valide en traceerbare wijze 

antwoord te geven op de hoofd- en deelvragen van het onderzoek. De uitkomsten zijn 

transparant en nauwkeurig vastgelegd in de bijlagen.

3.4.1 Geïdentificeerde thema’s 

De data uit de interviews resulteerden in eerste instantie in 260 codes (Fase 1). Na de 

tweede check zijn codes samengevoegd, verwijderd of aangepast, waardoor er 

uiteindelijk 54 codes overbleven (Fase 2). Met behulp van ALAS-ti werden vervolgens 

‘code groepen’ aangemaakt (Fase 3). Het bleek dat sommige codes in meer dan één 

‘code groep’ konden worden opgenomen. De namen van de thema’s werden 

vastgesteld (Fase 3). De thematische analyse resulteerde uiteindelijk in drie thema’s. 

De data zijn gecategoriseerd op basis van hun emotionele betekenisgeving aan de 



33

ervaringen die de respondenten gaven aan hun ervaring. Dit is de lens die ik heb 

gebruikt om de data te categoriseren.

De volgende thema’s zijn hierbij naar boven gekomen:

1) Angst in postuum contact

2) Troost in postuum contact

3) Verwarrende ervaring in postuum contact

De uniciteit in de ervaring staat centraal. Om de gelaagdheid van de ervaring beter 

naar voren te laten komen is er gekozen voor een samenvatting per (sub) thema met 

bijbehorende quotes. Op basis van literatuuronderzoek was de verwachting dat 

levensbeschouwing mogelijk van invloed zou kunnen zijn op de interpretatie van de 

ervaring van postuum contact. Uit de interviews blijkt dat dit voor drie respondenten 

geldt. Zij leken de ervaring in eerste instantie niet te begrijpen, hetgeen verwarring of 

angst teweeg bracht. Voor acht respondenten lijkt het erop dat de ervaring op zichzelf 

staat, ongeacht hun levensbeschouwing vanuit de opvoeding. De 

onderzoeksresultaten wijzen uit dat de ervaring wel een verandering in 

levensbeschouwing teweeg kan brengen. Gezien deze bevindingen is ervoor gekozen 

om levensbeschouwing niet thematisch te analyseren, maar het onderwerp als een 

zelfstandig item te presenteren. Deze benadering doet recht aan de rijke data die uit 

de interviews met betrekking tot dit onderwerp naar voren is gekomen. De rol van 

levensbeschouwing is achteraf als lens bekeken en uitgewerkt in een samenvatting, 

ondersteund door relevante quotes uit de gesprekken. 

3.5 Onderzoeksethiek en datamanagement

Conform het Informed Consent-proces is voorafgaand aan deelname mondelinge en 

schriftelijke toestemming gevraagd. Respondenten zijn eerst telefonisch benaderd 

voor een kennismakingsgesprek, waarin zij de gelegenheid kregen om eventuele 

vragen met betrekking tot het onderzoek te stellen. Na instemming is een informed 

consentformulier per e-mail toegestuurd. Deelnemers zijn hiermee geïnformeerd over 

mogelijke schade en voordelen, en hebben informatie ontvangen in een voor hen 

begrijpelijk formaat. Zij zijn uitgenodigd om een vrijwillige beslissing te nemen tot 

deelname aan het onderzoek.



34

In het formulier wordt expliciet aandacht besteed aan het principe van 

zelfbeschikking—het recht om zelf te bepalen of men wil deelnemen, inclusief het recht 

om zich op ieder moment zonder negatieve gevolgen uit het onderzoek terug te 

trekken. Daarnaast zijn deelnemers geïnformeerd over de onderzoeksdoelstelling en 

de wijze waarop de gegevens en onderzoeksresultaten worden gebruikt.

De interviews zijn opgenomen via een laptop en opgeslagen op een usb-stick in een 

beveiligde omgeving die uitsluitend toegankelijk was voor de onderzoeker. Na het 

transcriberen zijn de geluidsopnames overgezet naar de beveiligde digitale omgeving 

van de universiteit. Respondenten zijn geïnformeerd dat de gegevens na publicatie van 

het onderzoek zullen worden vernietigd.

Het informed consentformulier besteedt nadrukkelijk aandacht aan het aspect schade. 

Daarbij is opgenomen dat ik als onderzoeker alert ben op mogelijke herbelevingen die 

emotionele stress kunnen veroorzaken, en verantwoordelijk ben voor het 

minimaliseren van gevoelens van schaamte en verlegenheid. Tot slot bevat het 

formulier informatie over anonimiteit en vertrouwelijkheid: identificeerbare informatie 

met betrekking tot de identiteit van deelnemers is te allen tijde beschermd. Om 

privacy te waarborgen, zijn sommige delen van de transcripties verwijderd.

3.6 Positionering onderzoeker

Binnen deze interpretatieve benadering is de rol van de onderzoeker essentieel. De 

onderzoeker is geen neutrale buitenstaander, maar participeert actief in het 

interpretatieproces. De manier waarop verhalen worden beluisterd, geïnterpreteerd 

en geanalyseerd, wordt mede bepaald door diens positionering (Hennink et al., 2010). 

Om diepgaande inzichten te verkrijgen is het daarom van belang dat de onderzoeker 

een open blik heeft, nieuwsgierig en empathisch is, zich flexibel aanpast en aandachtig 

luistert. Dit sluit aan bij de benadering van het fenomeen vanuit een emic perspectief, 

waarbij de persoonlijke beleving van de respondent centraal staat (Hennink, 2010).

Regelmatig kom ik via mijn cliënten in aanraking met het verschijnsel postuum contact. 

Cliënten delen hun ervaringen met mij, waardoor ik inzage krijg in de veelzijdigheid 

van persoonlijke betekenisgeving. Hierdoor kan ik deze in een breder perspectief 



35

plaatsen. Deze achtergrond draagt bij aan mijn gevoeligheid voor het thema, maar 

vraagt tegelijk om een bewuste en zorgvuldige houding binnen het onderzoeksproces. 

Gedurende het onderzoek heb ik dan ook voortdurend gestreefd naar objectiviteit en 

transparantie. Hoewel volledige neutraliteit binnen kwalitatief interpretatief 

onderzoek onhaalbaar is, heb ik geprobeerd een zekere distantie te bewaren. Tijdens 

de interviews en data-analyse heb ik nauw gelet op de non-verbale communicatie en 

de specifieke woordkeuze van de respondent. Door door te vragen en vragen op 

meerdere manieren te herhalen, trachtte ik de essentie van de ervaring vanuit het 

perspectief van de respondent helder te krijgen.

Tijdens de gesprekken maakte ik gebruik van een interviewguide (zie Bijlage 1), die 

richting gaf aan het interview en hielp om de benodigde informatie systematisch te 

bevragen. De eerder afgenomen proefinterviews boden hierbij waardevolle 

voorbereiding.

Na ieder interview maakte ik een samenvatting in mijn logboek, waarin ik mijn 

observaties en indrukken noteerde, evenals opvallende handgebaren, 

gezichtsuitdrukkingen en uitspraken. Deze non-verbale signalen zijn, waar relevant, in 

de transcripties tussen haakjes verwerkt. Mijn innerlijke criticus hielp mij om met een 

zo open en neutraal mogelijke houding het interpretatieproces te doorlopen. Door 

middel van zelfreflectie kon ik de ervaringen van de respondent zo zuiver mogelijk 

interpreteren, met oog voor hun eigen gebruikte taal en betekeniswereld.

Hoofdstuk 4. Resultaten 

In dit hoofdstuk wordt allereerst een antwoord gegeven op de deelvraag: ‘Hoe 

omschrijven nabestaanden hun ervaring van postuum contact?’ Gevolgd door het 

thema ‘schroom om de ervaring te delen’. Vervolgens wordt de vraag ‘Hoe 

interpreteren nabestaanden hun ervaring van postuum contact?’ beantwoord aan de 

hand van een thematische analyse, waarbij elk thema uitgebreid en in detail wordt 

besproken. Daarna wordt de hoofdvraag: ‘Hoe geven nabestaanden betekenis aan hun 

ervaring van postuum contact?’ beantwoord middels een opsomming van citaten van 



36

elke respondent afzonderlijk. Dit hoofdstuk sluit af met een samenvatting over de 

bevindingen van de rol van levensbeschouwing op de ervaring. 

4.1 Omschrijving van postuum contact door nabestaanden

Respondenten omschrijven hun ervaring van postuum contact op verschillende 

manieren. Waarbij de aanwezigheid van een overledene zich op diverse wijzen kan 

manifesteren. Sommigen ervaren het als een visuele verschijning buiten zichzelf. 

Zoals respondent 1, en respondent 2:

‘Ja extern. Net zoals ik jou nu helder zie, zag ik hem.’ (respondent 1) 

‘Dan zag ik ineens de persoon die in de kist lag, naast de kist staan. Echt alsof zij in levenden 

lijve ernaast staat, maar dan met een bepaalde gloed eroverheen. Een beetje hologram-

achtig.’ (respondent 2)

Anderen ervaren het als een ‘zien’ in de vorm van ‘plaatjes’ of fragmenten in hun hoofd. 

Zoals respondent 4 en respondent 7:

‘Ik noem dat ‘ik kijk met mijn binnenoog.’ Mijn ogen zijn dicht, maar ik kijk dus wel.’ 

(respondent 4) 

 ‘Ja, dat zie je in je hoofd. Dat zie je niet…het is een fragment van. Het is niet een hele film.’ 

(respondent 7)

Daarnaast ervaren sommigen een vorm van extern zien met daarbij telepathisch 

contact.

Zoals respondent 2:

‘Euh ik zie letterlijk voor mij M. mijn dochtertje met een witte uil op haar schouder en ik kon 

echt met haar praten en zij was echt aan het beantwoorden.

[…] een soort van telepathisch contact, wat ik wel kan horen en zien.’ (respondent 2)

Weer anderen hebben ontmoetingen in de vorm van dromen, al dan niet in combinatie 

met het voeren van gesprekken. 



37

Zoals respondent 5 en respondent 6:

‘Euh…in deze droom heb ik een heel gesprek met hem gevoerd.  En heeft hij mij laten zien in 

mijn droom…wat hij heeft gezien of zo. […] hij zei: “Je hoeft niet verdrietig te zijn want het 

gaat, het gaat goed met mij.”  […] we hebben een heel gesprek gehad. Toen hadden we het 

erover dat …toen vroeg ik hem. Ik zei “Ik heb ooit weleens gehoord dat mensen dan zichzelf 

kunnen zien dat als je loskomt van je lijf dat je dan kunt zien wat er dan gebeurt.” Ik zeg “Had 

jij dat ook?” En toen zei die “Ja, dat had ik ook. Ook in het ziekenhuis.” Toen euh. En toen zag 

ik dat er heel veel dokters bezig waren en toen. En dat mijn moeder daar ook was en dat heb 

ik ook allemaal gezien en toen zei hij ook “Ja, en ik was ook bij de begrafenis.”  En euh, ik vond 

het heel mooi, want er waren heel veel bloemen.’ (respondent 5)

‘Ik lig in bed en het is allemaal net zo echt als dat ik nu hier met jou aan tafel zit. En de bel 

gaat, dus ik ga uit bed. Ik loop door de kamer naar de voordeur. Doe de deur open en het is 

nacht hè! […] en de zon schijnt en het is stralend mooi weer. Ik kijk naar voren en daar zit mijn 

moeder. Net zoals jij hier nu aan tafel zit. In haar rolstoel. Met haar blauwe-witte bloesje aan 

en haar bordeauxrode jas erover. En ze lacht. Achter haar [gebarend] staat mijn vader. Ook in 

levende lijve. Mijn vader leefde op dat moment nog en daar achter staat mijn zwager G. en 

daarachter staat mijn zus. Maar ik neem dat allemaal in mij op en eigenlijk op het moment 

dat het tot mij doordringt van ‘mama is er helemaal niet meer’…val ik weg. ik denk oeff  

hoe???? Er is ook geen woord gesproken. Mijn moeder niet..niemand niet…het was een soort 

van wat weleens wordt gezegd een heldere droom…een spatheldere droom. Ja, ja! En toen eh 

en ik dus eh werd dus toen wakker in bed en dacht “Wat is er nu gebeurd?”  (respondent 6)

Een aantal respondenten geven aan frequent of dagelijks in gesprek te zijn (geweest) 

met de overledene. 

Zo vertellen respondent 8 en respondent 4:

‘Ik heb jarenlang wel met opa gepraat, maar zonder daarbij stil te staan dat dat gek was of zo. 

Hij kwam, ik kon gewoon met hem praten. Hele avonden. Ja, dat ging vanzelf. Wel op een 

moment dat ik rustig werd […], ja hele verhalen [levendig verteld]. Alles wat er in mij omging 

en ik ging hele verhalen met hem doen.’ (respondent 8)



38

‘[…] Vanaf dat moment had ik mijn oma dus heel vaak ‘aan de lijn’.  Zoals ik dat noem. Dus ik 

kon dingen vragen en bespreken met elkaar. Met name zaken als datgene wat met mijn 

moeder te maken had, haar dochter dus. Dingen als, ik zat toen met een relatie dat ik daar 

dingen over vroeg….zoals een oma kan zijn. Ze gaf goede raad.’ (respondent 4)

Respondent 7 vertelt dat ze dagelijks fysiek contact met haar overleden echtgenoot 

voelt. Ze zegt hierover:  

‘En nu, als ik in bed lig, dan heb ik heel vaak het gevoel dat iemand over mijn haar wrijft en 

dan voel ik daar  [wrijvend over het haar] iets bewegen….het voelt niet eng of dat ik denk ‘er 

staat een raam open of het is de wind of wat’. Ik voel gewoon…dat is een hand die over mijn 

haren wrijft van…”Ga maar lekker slapen.” Ja, ja!’ (respondent 7)

Daarbij geeft ze aan een telepathisch contact te hebben gehad met haar overleden 

echtgenoot. Ze neemt mij mee in haar ervaring:

‘Ik keek naar de foto van G. en toen werd mijn aandacht getrokken door het boek van Stephen 

Hawking in de boekenkast en toen kreeg ik cijfers 2.6 door. Bij leven zei die “Zou d’r een 

intelligentie zijn na de dood? Aan de andere kant?” Nou, wij pakken het boek van Stephen 

Hawking en slaan hem open op de bladzijde waar het moet staan volgens hem. Dan staat 

erbij ‘Is er intelligentie aan gene zijde?’ Ik niet wetende dat dat in dat boek stond, want ik ken 

dat hele boek niet. Heb het nooit gelezen, want dat was voor mij veel te ingewikkeld 

geschreven.’(respondent 7)

4.1.1 Openheid versus schroom om de ervaring te delen

Alle 11 respondenten hebben hun ervaringen gedeeld met iemand waarbij ze zich 

vertrouwd voelden. Kenmerkend hierbij is dat ze zichzelf lijken te erkennen in hun 

beleving ongeacht hoe de omgeving reageert op het mededelen van de ervaring. De 

reacties vanuit de omgeving zijn verschillend. 

Respondenten vertellen:



39

‘Mijn vader geloofde ook nooit ergens in. Mijn moeder gelooft er ook niet in. Nou dat is ook 

helemaal goed. Ik ga dan ook nooit met haar de discussie aan. Eigenlijk vond ze het niet 

kunnen, want je kan niet met overledenen een gesprek hebben vond ze. “Dat kan niet. Nee!!”  

[…] maar ik weet zeker dat het er is. Ja! Maar in mijn ogen is er meer tussen hemel en aarde 

dan wij weten. En daar blijf ik gewoon bij. Ja!’ (respondent 3)

‘[ferm] nee joh, nee joh! Ik ben de rare in de familie. En met mijn eerste man in mijn eerste 

relatie ook niet. Weet je, het is moeilijk ….ik ben intussen 62 en nog vaak …om een voorbeeld 

te geven…toen ik een keer heel enthousiast vertelde dat ik heel makkelijk kon channelen zei 

mijn schoonzus “Dat is eng.” Ze was bang. Daarbij, ik heb een vriendin …die vindt het eng.’ 

(respondent 4)

‘Gelukkig met mijn moeder. Die had het zelf niet, maar die heeft wel mij, die heeft mij altijd 

wel geloofd. Dat vind ik wel heel bijzonder. Nog steeds. Dat ze het ook wel heel interessant 

vond. Ook in de tijd dat ik heel bang werd. Dat ze er wel voor mij was en wel voor mij zorgde. 

Ja, op een gegeven moment, kon ik het wel met haar delen, maar verder niet. Ik was kennelijk 

diegene die het zag blijkbaar.’ (respondent 8)

‘Ik ben niet gelovig, maar ik geloof wel dat er meer is tussen hemel en aarde als wat wij weten. 

Ja weet je dat is zo persoonlijk. Ik twijfel niet aan mijzelf.’ (respondent 9)

‘Met mijn vriendinnen later. Ik ben nooit bang geweest dat ik het hier niet met hen over kon 

hebben. [lachend] wat dat betreft kon me dat ook nooit zoveel schelen…en ik heb ook niet 

mensen gehad die ….dus daar heb ik dan wel geluk mee gehad denk ik.’ (respondent 5)

‘Voor mij rust er geen taboe op. Heel veel mensen begrijpen het niet. Staan er niet voor open 

of. Nee, dit is prima. Dit is hun… dan moet je anderen hier niet mee lastig vallen.’ (respondent 

10)

‘[…] en toen ik het mijn moeder ook had verteld […] en daar heb ik het dan ook met mijn 

therapeut over gehad en die zei “Dat komt wel vaker voor. Ik heb hier wel vaker van gehoord. 

Het is inmiddels ook bewezen dat dat echt waar is.” En toen dacht ik “Dat is wel een hele 



40

geruststelling.” ‘[…] ik heb ook wel een vriendin..euh ja, als ik het die vertel dan euh …nee, nee 

[glimlachen].’ (respondent 1)

‘Ja, dit heb ik wel gedeeld met vriendinnen, ja! En er zijn erbij die zeggen “Ik krijg kippenvel 

ervan, zie je wel” en er zijn ook bij die zeggen “Fijn dat je het zo hebt ervaren.” Die er dus geen 

waarde aan hechten, terwijl dat voor mij wel van waarde was.’ (respondent 9) 

 

Respondent 11 die haar ervaringen van postuum contact als angstig heeft ervaren, 

zegt hier het volgende over:

 ‘[…] wat zullen die mensen er eigenlijk van denken als ik hun zeg wat ik meemaakte. 

Tenminste dat denk ik dan. […] Ik heb het verteld aan de zorgmedewerkers. […] Ik bid nu wel 

samen met de GV’-er.  Hier haal ik troost uit.’ (respondent 11)

4.2 Interpretatie van postuum contact door nabestaanden

Postuum contact wordt door de respondenten geïnterpreteerd als een innerlijke 

zekerheid van een voortdurende aanwezigheid, waarbij de overledene via gevoelens, 

energie of (symbolische) communicatie nabij blijft. Respondenten omschrijven dit als 

een intiem gevoelde verbinding met iets buiten henzelf, vaak troostend, liefdevol en als een 

teken dat de ander ‘er nog is’. Het gaat om een diepgaande zintuiglijke en emotionele 

gewaarwording.

Respondent 1, respondent 2, respondent 3, respondent 4, respondent 5, respondent 7, 

respondent 8 en respondent 9 omschreven hun gevoel van interpersoonlijke 

verbinding met de overledene als volgt:

‘[…] maar dat je toch nog iets van een verbinding had. Een gesprekje en ja, dat hij zei “Het is 

goed. Het is goed.” (respondent 5) 

En over een andere visuele ervaring met haar overleden oma: 

‘En toen voelde ik dat mijn oma daar in dat licht zat. Ik zag haar niet, maar ik voelde haar.’  

(respondent 5)



41

‘Ja, ik zeg “Ik weet wel. Je bent hier heel vaak. Dat weet ik gewoon.” G. wou dus laten weten 

dat er na het overlijden dat hij gewoon nog aanwezig is.’ (respondent 7) 

 

‘Ik weet voor mijzelf dat hij er is. Dat weet ik. Ik voel het. Ik voel dat gewoon. Fijn! Omdat ik 

nergens bang voor ben, want hij is er.’ (respondent 3)

‘Dit is dan mijn waarneming he? Ze zijn aanwezig in de energie en laten zich zien zoals ik het 

weet of ze ken.’ (respondent 2)

‘[…] ik ben nooit bang, omdat ik de energie voel.’ …alsof ik een massage krijg van binnenuit, 

kippenvel is het meest voorkomend…het zit van binnen. Het gevoel gaat letterlijk van 

binnenuit.’ (respondent 4)

‘Alsof ze er nog zijn. Er gebeurt iets en ze geven een reactie en dan voel je dan wat ze willen 

vertellen. Je voelt die emotie erbij, dus je voelt de liefde of de compassie of wat ze dan ook en 

dan komt dat verhaal d’r bij en dan.’ […] en dat is meestal met humor.’ (respondent 8)

‘[…] het voelde eigenlijk gewoon alsof iemand even gewoon gezellig even bij mij op bezoek 

kwam.’ (respondent 1)

[…] en we zeiden allebei “Dit heeft R. gedaan.” Ja, dit voelde echt als tekenen van R.’ 

(respondent 9)

Wat opviel met betrekking tot het ervaren van interpersoonlijke verbinding met de 

overledene, is dat bij vijf van de elf respondenten die hun nabestaanden zagen en met 

hen spraken, deze uiteindelijk verloren ging. 

Zo vertellen respondent 5, respondent 8, respondent 10 en respondent 11:

‘[…] Ja, die heb ik nu niet meer. Dat is echt wel vervaagd. En ik weet dat in de loop van de 

jaren die verbinding langzaam minder werd. […] dat gevoel dat hij dicht bij mij is dat heb ik de 

laatste jaren niet meer.’  (respondent 5)

 



42

‘Hij kwam, ik kon gewoon met hem praten…en dat heeft eigenlijk geduurd 

totdat…[glimlachend] ehm…kippenvel ik een jaar of…richting middelbare school een jaar of 

elf twaalf was.’ (respondent 8)

‘[…] Maar ze had haar zus, dus mijn moeders tante bij zich en ze had haar arm om haar 

schouder vast en ze zei “Wij gaan nu. Ik ga haar wegbrengen. We gaan.” En ik zei “Waar gaan 

jullie dan naar toe?” “Wij gaan elkaar niet meer zien” , zei ze tegen mij.’ (respondent 4)

’En op een gegeven moment kwam hij bij mij, ook weer in een droom. En zei hij “Nu moet je 

me loslaten.” Heel duidelijk!’ (respondent 10)

Respondent 11 wenst zelf de verbinding te verbreken. Zij zegt hier het volgende over: 

‘[…] en toen zat ‘ie boven in de deur. Ja, toen zei die “Ik blijf hier.” En “Ik blijf de baas!” En toen 

is hij op het laatst…dat zei jij geloof ik [wijzend naar de Geestelijk Verzorger] “Stuur hem maar 

weg.” Nou en toen is hij… Maar ja, ik ben hem gelukkig nu kwijt.’

In wat volgt, onderzoek ik hoe respondenten hun ervaring van postuum contact 

betekenis geven, met specifieke aandacht voor het relationele aspect van 

verbondenheid met een externe component. Aan de hand van een thematische analyse 

gebaseerd op geuite emoties, bespreek ik drie terugkerende vormen van ervaring met 

verbinding: (a) troost in postuum contact, (b) angst in postuum contact, en (c) 

verwarring in postuum contact

4.2.1 Postuum contact geïnterpreteerd als een ervaring van troost 

De essentie van deze verhalen draait om troost en kracht die voortkomen uit 

emotionele verbindingen voelen met overledenen. De vertellers ervaren een diep 

innerlijk weten, een aanwezigheid die hen sterkt in momenten van verlies. In al deze 

ervaringen zit een element van liefdevolle nabijheid. De overledenen lijken niet 

volledig verdwenen, maar blijven op subtiele manieren verbonden met de levenden. 

Respondent 5 over een visuele ervaring met haar overleden oma: 



43

‘[…] en toen kwam er een heel bijzonder licht. En toen….maar dat licht ging niet zo de hele 

kamer vullen, maar er kwam gewoon een soort allesomvattend gevoel over mij heen en vooral 

mijn hart dat zei “Het is goed! Alles is goed.” en mijn hoofd ging echt nog als een razende 

tekeer. Die zei “Het is helemaal niet goed! Er gaan allemaal mensen dood en mijn oma gaat 

zomaar dood en…de wereld is echt niet goed.” Maar mijn hart voelde dat het goed was.’ 

(respondent 5)

Respondent 3, respondent 4, respondent 7 en respondent 8 over hun troost gevende 

ervaring(en): 

‘En ik kreeg daar helemaal een warm gevoel bij en toen dacht ik “Ja, hij wil me gewoon laten 

weten; hij is nog steeds ook bij ons, kijkt nog mee en hij ziet wat we doen en daar waar 

mogelijk zal die ons helpen.” (respondent 7).

‘[…] dan weet ik dat hij er is als ik verdriet heb, dan is hij er. Dan heb ik zoiets van wat er ook 

gebeurt, ik weet dat ‘ie er is. Hij is gewoon altijd… als ik de muziek hoor of als ik een 

bevestiging krijg dat hij er is. Als ik gewoon iets of een herinnering krijg dan denk ik van “Oké 

ja, hij is er toch.” Dan voel ik die rust weer.’ (respondent 3)

‘Voor mij is het pure troost. Van ze zijn d’r nog.’ (respondent 8)

’[…] zoals een oma kan zijn. Ze gaf goede raad.’ (respondent 4) 

4.2.2 Postuum contact gepaard met angst  

In sommige gevallen roept het postuum contact gevoelens van angst of schrik op, 

vooral wanneer het onverwacht wordt ervaren of het een confrontatie met het 

onverklaarbare is. 

Zo vertellen respondent 1, respondent 3 en respondent 8 over hun onverwachte 

visuele ervaring (en):



44

 ‘[…] en toen, ja ineens komt mijn vader aan bed en ik schrik mij helemaal wezenloos. Ja, ik zie 

hem gewoon staan.’ (respondent 3)

’En ik voelde aan alles; iemand kijkt mij aan en daar staat gewoon een vrouw bij mijn bed. En 

ik schrik en ik kroop onder mijn dekens. En ik was toen helemaal bang. En ik kijk nog eens en 

ja, ze staat gewoon nog bij mijn bed. Dus weet je zeker; het is geen droom geweest. Dus toen 

was ik bang.’ (respondent 8)

‘[…] ik raakte er best wel overstuur van, omdat ik er ook wel best van schrok. […] om de tien 

minuten om de klip klap en dat heeft wel een paar weken geduurd en [ …] ik had er echt last 

van en zo. Ik werd er helemaal druk van in mijn hoofd en zo.  Dat hij er elke keer weer was en 

dat ik heel erg alert was erop en zo. Dus dat vond ik op een gegeven moment wel heel erg 

vervelend.’ (respondent 1)

’Maar ik schrok wel van goh…mijn moeder zie ik in levende lijve…[…] “Wat wil ze zeggen, wat 

wil ze doen?” toen dacht ik “Zij komt vast papa ophalen.” Dat gebeurde dus ook, want 

euh…mijn moeder is 17 juni overleden en mijn vader 30 december in datzelfde jaar.  En het 

gebeurde ongeveer er tussen in. Tussen de twee overlijdens in.’ (respondent 6)

Postuum contact kan soms angst oproepen, wanneer het als ongewenst wordt ervaren. 

Bij respondent 11 lijken deze gevoelens verbonden te zijn met de aard van de relatie 

die de nabestaande en de overledene hadden. Zo vertelt respondent 11 over haar 

frequente visuele ervaringen met haar overleden echtgenoot:

‘[…] .‘Ik had er ’s nachts ook last van. Hij kwam vaak. Dan hing hij boven de deur. Ja, toen zei 

die “Ik blijf hier.” En “Ik blijf de baas!” Dus ja, ik euh, ik was blij dat ik hem niet meer, nou ja, 

dat ik hem niet meer tegenkwam of dat ik hem zag of euh. Hij was vervelend. Ja, uiteindelijk 

was ik bang voor hem.’

4.2.3 Postuum contact gepaard met verwarring 

Postuum contact lijkt ook samen te kunnen gaan met verwarring. 

Zo vertellen respondent 1, respondent 3, en respondent 6 over hun visuele ervaringen:



45

[…] ‘ik vond het eerst heel bijzonder. Ik vond het ook heel raar in het begin. Omdat ik dacht 

van “Dit is onmogelijk.” Dit kan helemaal niet.’ (respondent 1)

[…] ‘Dat is toch raar [geëmotioneerd]. Ik zeg “Dat jij dat zegt”,  want hij was bij mij op bed en 

ja, dan denk ik daar is toch iets?’(respondent 3)

[…] ‘Ik heb nog veel meer dingen meegemaakt dus het was niet zo dat ik ervan in de angst 

schoot of zo. Maar ik schrok wel van goh…mijn moeder zie ik in levende lijve en wat wil ze 

komen doen? Daar ging ik dus van..kijk ik denk.. “Wat wil ze zeggen? Wat wil ze doen?” Ja, dat 

was geen hallucinatie. Dat kon niet. Misschien vanuit de psychologie wel van [handgebaar] 

kijk, ik ben heel nuchter… het was er.’ (respondent 6)

Soms lijkt men ondanks de verwarring ruimte te kunnen bieden voor het onbekende.

Respondent 4, respondent 5 en respondent 7 zeggen hierover: 

[…] ‘bij haar….ik kan het natuurlijk ook nergens op baseren…daar heb ik weleens het gevoel 

van; als iemand met mij meegaat, dan is zij dat….maar ik geloof niet dat dat kan, maar soms 

denk ik “laten we het maar gewoon open.” Maar soms…denk ik “we hebben samen ook wel 

een hele bijzondere ervaring gehad.” (respondent 5)

’Dus ik euh. Dat was echt van zo van omdat hij dat ook altijd zei en ik weet niet wat er in dat 

boek staat en ik denk “hoe kan één en één twee zijn?” Maar ja, euh..de meesten zeggen “Dat 

beeld je je in.” Nou ja, dat vind ik prima, maar als ik een beeld zie.’ (respondent 7)

‘En ik zie met mijn ogen open of dicht mijn oma [breed gebarend en lachend] heel theatraal 

als een soort moeder Maria echt met zo’n vreselijke grijns naar mij toe zweven zo van [ 

grappend] “Kijk hier ben ik”, […] ik was eigenlijk alleen maar verbaasd. Ik was toen eigenlijk 

alleen maar aan het lachen, omdat ze zo theatraal deed.’ (respondent 4) 

4.3 Persoonlijke betekenisgeving en uniciteit 

De hoofdvraag: ‘Hoe geven nabestaanden betekenis aan hun ervaring van postuum 

contact?’ wordt beantwoord middels een opsomming van citaten van elke respondent 



46

afzonderlijk. Persoonlijke betekenisgeving weerspiegelt de unieke emotionele lading 

van de ervaring van postuum contact, waarbij de individuele interpretatie centraal 

staat binnen het proces van zingeving en verwerking door de nabestaande.

Respondent 5: ’Euh, dat ik qua geloof wel het idee had ‘er is iemand die over ons waakt.’ Het 

is voor mij een fundamentele ervaring geweest. En dan is er nog contact mogelijk. Een 

bepaald vertrouwen in het leven hier maar ook dat het niet zomaar voorbij is.’

Respondent 6: ’Ik denk dat mijn moeder mij heeft willen vertellen dat ze echt heel veel van 

mij houdt.’

Respondent 10:  ‘Voor mijn gevoel was hij er om te vertellen dat hij over was. Hij wilde laten 

weten dat hij wel om mij gaf. Dat was voor mij een soort van erkenning. Ik heb het als een 

enorm cadeau ervaren.’

Respondent 4: ‘Als troost. Alsof ze er nog zijn. Ik wist echt niet wat er zou gebeuren als we 

doodgaan, maar het is veel leuker dan hier zijn …[…] ’er is veel licht. Het is er heel fijn.’

Respondent 1: ‘Hij bezoekt sowieso iemand van wie hij heel erg houdt en die veel voor hem 

betekent. Dus dat vind ik wel heel erg mooi voor mij.’

Respondent 9:  ‘Nou, dat ik door moest gaan met mijn leven. Ik ben niet van nature een zeer 

positief mens en dat was hij wel.’

Respondent 3: ‘Dan denk ik van “Ok ja, hij is er toch.” Dan voel ik die rust weer. Het betekent 

voor mij dat ik mij gesteund voel’.

Respondent 8: ‘Voor mij is het pure troost. Van ze zijn d’r nog. Ja, anders natuurlijk. 

Respondent 2: ‘Hij stond letterlijk voor me. “Ik kom nog terug”,  zei die. Dus ik dacht “Hij 

komt terug als M.” En…is hij hier teruggekomen. Dus dat is voor mij wel de allermooiste 

ervaring.’ 



47

respondent 7: ‘Hij wil me gewoon laten weten. Hij is nog steeds bij ons, kijkt nog mee en ziet 

wat we doen en daar waar mogelijk zal die ons helpen.’  

respondent 11: ‘Ja, uiteindelijk was ik bang voor hem. Maar ja, ik ben hem gelukkig nu kwijt.’ 

4.4 De rol van levensbeschouwing in de ervaring van postuum contact

4.4.1 De invloed van levensbeschouwing op de interpretatie van postuum contact

Bij vijf respondenten lijkt er een relatie te zijn tussen angst, verwarrende ervaring en 

levensbeschouwing. In deze verhalen lijkt er een contrast te zitten tussen bestaande 

overtuigingen en de persoonlijke, onverwachte waarnemingen van de respondenten. 

Bij de respondenten lijkt het in eerste instantie op cognitieve dissonantie; alsof hun 

ontmoeting met een overleden dierbare iets is dat niet strookt met hun wereldbeeld. 

Hun ervaringen roepen vragen op over wat realiteit is en wat mogelijk is binnen hun 

bestaande overtuigingen. 

Respondent 2 en respondent 11 vertellen hierover: 

‘…ik denk wel eens…zal dit allemaal hier zitten?’ [wijzend naar haar hoofd] (respondent 11)

‘…dat ik als kind zijnde zoveel angsten heb gehad. Maar ook dat wat ik eerst als heel normaal 

had ervaren besefte maar oh, jullie zien dat allemaal niet. Wat is dat dan? Toen ben ik een tijd 

heel bang geweest. Ik had angst voor de schimmen. Ik zag en ik voelde van alles.’ (respondent 

2) 

Drie respondenten lijken hun visie geleidelijk aan te passen of te verbreden waardoor 

hun levensbeschouwelijke perspectief lijkt te veranderen. 

[…] ‘Maar na mijn 20ste, 21ste toen vond ik het niet meer eng. Toen was ik ook niet meer 

bang en toen had ik ook zoiets van “er zal wel iets zijn waarom het bij mij komt.” Waarom? Ik 

weet het niet.’ (respondent 3)



48

‘Het ergste wat er op dat gebied gebeurd is dat bij mij lampjes gaan flikkeren. Maar dan weet 

ik gewoon…mijn moeder heeft dat een periode gedaan en als je dat weet dan is het niet eng.’ 

(respondent 8)

‘In mijn tienertijd, was ik heel angstig, maar dat is dan ook weer op een gegeven moment 

gedraaid.’ (respondent 2) 

Ondanks hun levensbeschouwelijke achtergrond vanuit de opvoeding lijken sommige 

respondenten door de ervaring van postuum contact een persoonlijke en zelfstandige 

zoektocht naar geloof en spiritualiteit te ondernemen.

Zo vertellen respondent 2, respondent 7, respondent 8 en respondent 10:

[…] ‘….ik ben wel katholiek, ik ben wel gedoopt en katholiek getrouwd en dat allemaal, maar ik 

heb altijd gedacht “er is iets dat veel groter is dan”, maar dat is geen mens, geen God. Dat is 

het niet. Dus mijn idee, ja er is iets heel intelligents wat dit allemaal gecreëerd 

heeft…’(respondent 2)

‘‘Ik had altijd een heel duidelijk beeld van wat ik denk dat het is. Ik ben niet in die zin gelovig 

zo van wat ze zeggen van de kerk. Ik ben van huis uit Katholiek. Ik ben gedoopt enzo, maar ik 

geloof niet zoals de kerk het jou oplegt. Dat heb ik nooit gehad’. (respondent 8)

‘Wij waren zeer katholiek. Ik zie het als mijn eigen proces.’ (respondent 10) 

[stellig] […] ‘Katholiek opgevoed en ging naar de kerk. Van vroeger uit moesten we naar de 

kerkdienst ennuh, maar wij spraken niet over het geloof. Ik had ook het idee “anderen 

begrijpen mij niet.” Hoe ik naar dingen kijk. En hoe ik dingen ervaar. Toen nog niet wetende 

dat dat zo was, want daar ben je nog veel te jong voor. Maar als ik het anders bekijk of anders 

voel, dan is dat mijn ervaring.’ (respondent 7) 

4.4.2 Invloed van de ervaring van postuum contact op levensbeschouwing

Drie respondenten lijken hun visie geleidelijk aan te passen of te verbreden waardoor 

hun levensbeschouwelijke perspectief lijkt te veranderen. 



49

Respondent 2, respondent 3 en respondent 8 zeggen hierover:

[…] ‘Maar na mijn 20 ste, 21 ste toen vond ik het niet meer eng. Toen was ik ook niet meer 

bang en toen had ik ook zoiets van ‘er zal wel iets zijn waarom het bij mij komt. Waarom? Ik 

weet het niet.’ (respondent 3)

‘Het ergste wat er op dat gebied gebeurd is dat bij mij lampjes gaan flikkeren. Maar dan weet 

ik gewoon…mijn moeder heeft dat een periode gedaan en als je dat weet dan is het niet eng.’ 

(respondent 8)

‘In mijn tienertijd, was ik heel angstig, maar dat is dan ook weer op een gegeven moment 

gedraaid.’ (respondent 2) 

Uit de interviews komt naar voren dat de ervaringen invloed kunnen hebben op de 

bestaande levensbeschouwelijke overtuigingen. 

Respondent 1, respondent 2, respondent 5, respondent 7, respondent 8 en respondent 

10 zeggen hierover: 

‘In wat hij zei, denk ik in die droom, heb ik ergens wel het idee, we zijn niet uhm er is meer. Dat 

wordt natuurlijk wel bevestigd dan. En dan is er nog contact mogelijk.’ (respondent 5)

’Maar in mijn ogen is er meer tussen hemel en aarde dan wij weten.’ (respondent 2)

‘Door mijn ervaringen is mijn kijk op, dat de energie doorgaat na het overlijden is voor mij 

bevestigd. Het is mijn waarheid maar het is wel onderdeel van mijn leven geworden. Ja, het 

bewustzijn gaat door.’ (respondent 10)

‘Voordien geloofde ik al niet zo in de kerk. De ervaringen hebben dit eerder nog bevestigd. Ik 

had al eerder een heel beeld van in mijn beleving die waarschijnlijk is dat als je gestorven bent 

en dat is alleen maar meer bevestigd.’ (respondent 8)

‘Daardoor ben ik wel anders naar dingen gaan kijken en dat er ook wel echt andere dingen 

zijn na het leven daar ben ik wel ietsjes meer bij stil gaan staan.’(respondent 1) 



50

‘Ik heb zoiets van je doet je verpakking uit en dan is jouw ziel er nog steeds. Ik heb niet dat het 

eindigt bij de dood.’ (respondent 7)

Hoofdstuk 5. Conclusie, discussie, en aanbevelingen

In dit hoofdstuk worden de belangrijkste bevindingen van dit onderzoek besproken, in 

relatie tot bestaande theorieën en literatuur. De centrale onderzoeksvraag, ‘Welke 

betekenis geven nabestaanden aan postuum contact?’ wordt hierbij beantwoord. De 

discussie is opgebouwd in vier delen: (1) een samenvatting van de belangrijkste 

bevindingen, (2) een theoretische reflectie op deze bevindingen, (3) de implicaties voor 

theorie en praktijk en (4) de beperkingen en aanbevelingen voor vervolgonderzoek. 

5.1 Samenvatting van de belangrijkste bevindingen

Postuum contact, ook bekend als After-Death Communication (ADC), verwijst naar 

spontane en directe ervaringen van contact met een overleden persoon. Dit kan 

variëren van visuele waarnemingen, geuren, stemmen en lucide dromen tot een diep 

innerlijk weten dat de overledene nabij is (Guggenheim, 1997). Spirituele ervaringen 

zijn vaak moeilijk in woorden te vatten omdat ze emotioneel en persoonlijk zijn en 

buiten het alledaagse vallen (Falkenburg & Ganzevoort 2014; Parker, 2005;  Steffen & 

Coyle 2011).

De interviews met elf respondenten brachten drie centrale thema’s naar voren die de 

betekenisgeving aan postuum contact typeren: troost en kracht, angst en verwarring. 

Deze thema’s zijn sterk verbonden met de persoonlijke en levensbeschouwelijke 

context van de respondenten.

Troost en kracht vormen voor veel respondenten het kernmotief van hun ervaring. 

Postuum contact werd ervaren als een bron van geruststelling, begeleiding en 

liefdevolle nabijheid. Respondenten benoemden een gevoel van innerlijke rust, een 

diepe verbondenheid met de overledene en in sommige gevallen zelfs 

levensbeschouwelijke bevestiging of verdieping. In dergelijke gevallen fungeert de 



51

overledene als een bron van steun, waarbij het contact niet enkel de rouw verzacht, 

maar ook bijdraagt aan spirituele ontwikkeling.

Angst kwam voornamelijk voor bij ervaringen die onverwacht of moeilijk te plaatsen 

waren binnen het bestaande wereldbeeld van de respondent. Deze angst bleek echter 

vaak tijdelijk, in veel gevallen maakte ze plaats voor begrip of zelfs spirituele groei. 

Angst werd hierdoor niet enkel als afwijzing geïnterpreteerd, maar ook als katalysator 

voor transformatie. Vijf respondenten gaven aan dat hun gevoelens van angst en 

verwarring nauw samenhingen met hun levensbeschouwelijke overtuigingen, wat 

soms leidde tot een persoonlijke zoektocht of herziening van hun spirituele kader.

Verwarring speelde eveneens een centrale rol. Respondenten gaven aan dat ze hun 

ervaring soms moeilijk konden duiden: was het echt of slechts een psychologisch 

fenomeen? Deze twijfel leidde niet zelden tot een proces van herinterpretatie, waarin 

rationele verklaringen naast spirituele openheid konden bestaan. Sommigen 

benaderden hun ervaring met speelse verwondering of humor, wat hielp bij het 

integreren ervan in hun levensverhaal. De cognitieve dissonantie die dergelijke 

ervaringen opriepen — tussen wat als mogelijk werd geacht en wat daadwerkelijk werd 

beleefd — leidde in sommige gevallen tot een heroriëntatie op het eigen 

levensbeschouwelijk perspectief.

De rol van levensbeschouwing blijkt essentieel in de wijze waarop postuum contact 

wordt ervaren en geïnterpreteerd. Nabestaanden verwerken hun verlies binnen hun 

persoonlijke levensbeschouwelijke kaders, waardoor betekenisgeving aan deze 

ervaringen een complex en dynamisch proces wordt. Voor sommige respondenten 

bood postuum contact bevestiging van een bestaand spiritueel wereldbeeld, terwijl 

anderen zich genoodzaakt zagen hun overtuigingen te herzien. Drie respondenten 

gaven aan dat hun spirituele perspectief geleidelijk veranderde onder invloed van deze 

ervaringen. Opmerkelijk is dat het voortbestaan van de overledene na de dood door 

vrijwel alle respondenten werd benoemd als een centraal element in hun beleving, wat 

het postuum contact verankert in existentiële reflectie over dood, ziel en verbinding.



52

5.2 Theoretische bespreking van de bevindingen

De bevindingen van dit onderzoek sluiten op overtuigende wijze aan bij het 

zingevingsprocesmodel van Smit (2015), waarin de zoektocht naar zingeving als 

antwoord op het levensappèl centraal staat. Respondenten beschrijven postuum 

contact veelvuldig als ervaring van verbondenheid met ‘de ander of het andere’, wat 

Smit aanduidt als kern van existentieel welzijn. De dimensies troost en kracht 

weerspiegelen Smit’s idee van motivationele betrokkenheid: mensen hervinden 

richting, doel of innerlijke rust doordat zij het gevoel hebben dat de overledene nabij is. 

Dit bevestigt dat postuum contact kan functioneren als existentiële katalysator binnen 

het zingevingsproces.

Toch voegen de bevindingen ook iets toe aan Smit’s model. Waar Smit vooral het 

proces van zingeving beschrijft als een respons op levensvragen, laat dit onderzoek 

zien dat die respons zich soms manifesteert in concrete, spontane ervaringen van 

transcendentie die buiten talige of rationele structuren vallen. Vooral bij ervaringen 

van verwarring of angst wordt duidelijk dat transcendent contact niet altijd leidt tot 

direct herstel van houvast, maar ook existentiële ontregeling kan veroorzaken. Dit 

pleit voor een uitbreiding van het zingevingsmodel met aandacht voor 

desoriënterende ervaringen als volwaardig onderdeel van het proces.

De bevindingen sluiten eveneens sterk aan bij Attig’s (1996) concept van ‘relearning 

the world’, waarin rouw wordt opgevat als een proces van heroriëntatie binnen een 

veranderde wereld. Postuum contact draagt bij aan het herscheppen van die wereld: 

veel respondenten gebruiken de ervaring om de relatie met de overledene op een 

nieuwe manier vorm te geven. Troostrijke ervaringen ondersteunen dit proces door de 

overledene opnieuw te positioneren binnen het innerlijk leven van de rouwende. 

Angstige of verwarrende ervaringen daarentegen tonen aan dat het herleren van de 

wereld ook confronterend kan zijn, vooral wanneer culturele of persoonlijke kaders 

ontbreken.

Tot slot bevestigen en verdiepen de bevindingen het theoretische raamwerk van Taves 

(2017; 2023), die stelt dat ervaringen eerst als ruwe gebeurtenissen moeten worden 



53

onderzocht voordat ze worden geïnterpreteerd als religieus of spiritueel. De 

diversiteit in interpretaties onder respondenten — van ‘beschermende aanwezigheid’ 

tot ‘psychische verstoring’ — onderstreept dat betekenis niet in de ervaring zelf ligt, 

maar in de narratieve en culturele context waarin deze wordt geplaatst. Deze 

benadering maakt het mogelijk om postuum contact te bestuderen zonder vooraf te 

normeren of te psychologiseren, iets wat ook in dit onderzoek methodologisch is 

nagestreefd.

Samenvattend bevestigt dit onderzoek de toepasbaarheid van Smit, Attig en Taves in 

het begrijpen van postuum contact, maar verrijkt het bestaande modellen met 

aandacht voor verwarring, ambivalentie en non-religieuze betekenisgeving. Daarmee 

draagt het bij aan een breder en genuanceerder begrip van spirituele ervaringen in het 

rouwproces.

5.3 Implicaties voor theorie en praktijk

De resultaten van dit onderzoek impliceren dat postuum contact als fenomeen binnen 

de rouwzorg serieus genomen moet worden. Binnen de theorie toont dit onderzoek 

aan dat modellen als die van Smit (2015) en Attig (1996) kunnen worden verrijkt door 

expliciet aandacht te besteden aan spirituele of transcendente ervaringen. Het 

zingevingsproces na verlies blijkt niet louter cognitief of rationeel van aard, maar 

doordrenkt met subjectieve, lichamelijke en intuïtieve belevingen die vaak buiten het 

taalbereik vallen. Dit onderstreept de noodzaak om theoretische modellen over rouw 

en zingeving explicieter te verbinden aan fenomenologisch en ervaringsgericht 

onderzoek.

Voor de praktijk betekent dit dat zorgprofessionals, geestelijk verzorgers en 

rouwbegeleiders alert moeten zijn op het bestaan en de impact van postuum contact. 

Deze ervaringen kunnen, mits erkend en genormaliseerd, een bron van troost en heling 

vormen, maar kunnen ook verwarring of angst oproepen wanneer ze niet worden 

herkend of besproken. Het is belangrijk dat professionals een open, oordeelvrije 

houding aannemen en ruimte bieden voor het verwoorden van deze ervaringen. 



54

Daarbij kan het behulpzaam zijn om binnen de gespreksvoering niet de waarheid of 

feitelijkheid van de ervaring centraal te stellen, maar de persoonlijke betekenis ervan.

Daarnaast vraagt dit onderzoek om een herbezinning op hoe levensbeschouwing en 

spiritualiteit in rouwzorg worden benaderd. Niet-institutionele vormen van zingeving 

spelen een steeds grotere rol. De bevinding dat religieuze kaders niet altijd leidend 

zijn, maar dat mensen vaak terugvallen op een persoonlijk ‘innerlijk weten’, vraagt om 

een brede, inclusieve benadering van spiritualiteit, waarin zowel religieuze als 

seculiere zingevingsbronnen erkend worden.

Ten slotte wijzen de bevindingen op het belang van ervaringsverhalen in 

rouwbegeleiding. Door ruimte te bieden aan het vertellen van deze verhalen — 

inclusief de gevoelens van verwarring of twijfel — kunnen mensen zich erkend en 

minder geïsoleerd voelen in hun rouwproces. Dit draagt bij aan het existentieel welzijn, 

zoals geschetst door Smit (2015), waarin verbondenheid, betekenis en engagement 

kernbegrippen zijn.

5.4 Sterke punten van dit onderzoek

Naast de eerder besproken troostende en transformerende dimensies van postuum 

contact, brachten de interviews een opvallend nieuw inzicht aan het licht: de 

interpersoonlijke verbinding met de overledene blijkt niet altijd duurzaam. Bij vijf van 

de elf respondenten die hun dierbaren na overlijden visueel waarnamen en ermee 

communiceerden, verdween deze verbinding geleidelijk of abrupt. Klass et.al. (1996) 

betogen in hun continuing bond theorie over een voortdurende band na overlijden 

tussen de nabestaande en overledene. Empirisch onderzoek wijst erop dat deze geen 

eeuwige band hoeft te zijn en bovendien kan beëindigen. 

De ervaringen zijn divers. Zo beschrijft respondent 5 hoe de aanvankelijke nabijheid 

met haar overleden broer in de loop der jaren vervaagde, totdat het gevoel van 

aanwezigheid volledig verdween. Respondent 8 herinnert zich levendig het contact 

met haar overleden opa die haar jaren vergezelde, maar dat dat ophield rond haar 

adolescentie. Bij andere respondenten wordt het beëindigen van de verbinding 

expliciet benoemd als onderdeel van het afscheid. Zo vertelt respondent 10 hoe haar 



55

overleden vriend in een droom verscheen met een heldere boodschap: ‘Nu moet je me 

loslaten.’ Respondent 4 kreeg van haar overleden oma te horen dat zij vertrok en dat er 

geen ontmoeting meer zou volgen. Opmerkelijk is de ervaring van respondent 11, die 

bewust zelf de verbinding wilde verbreken. Op aanraden van een geestelijk verzorger 

stuurde zij de overledene resoluut weg, waarna zij, zoals ze zelf aangaf de rust 

hervond.

Deze getuigenissen schetsen een genuanceerd beeld van postuum contact. De relatie 

met een overledene blijft niet altijd even intens of gewenst; het kan vervagen, 

transformeren of doelbewust worden beëindigd.

Uit de interviews is tevens een ander inzicht naar boven gekomen. Het blijkt dat 

respondenten met ervaringen van visuele ontmoetingen met de overledene melding 

maken van variabele verschijningsvormen, waarbij de overledene zich toont in een 

andere gedaante dan tijdens het aardse leven. Zo beschrijft respondent 10 haar 

overleden vader als stralend, jonger en vrij van lichamelijke kenmerken zoals littekens. 

Respondent 2 ervaart meerdere waarnemingen van haar ongeboren kinderen, die zij 

nooit visueel heeft gekend, maar die zich volgens haar op een herkenbare en 

consistente wijze aan haar tonen—vaak spelend, gekleed in specifieke kleding en in 

vaste leeftijden. Bijzonder hierbij is de paradoxale combinatie van innerlijke zekerheid 

(het weten wie zij ziet) en het ontbreken van aardse herinneringen aan hun fysieke 

voorkomen. Respondent 2 verwoordt een vergelijkbare ervaring bij het zien van haar 

overleden moeder, die tijdens haar leven een verlamming had, maar in de postume 

verschijning als genezen wordt waargenomen. Ook respondent 1 ervaart haar 

grootvader in wisselende gedaantes, waarbij de verschijning doorgaans aansluit bij het 

tijdstip van haar geboorte, een moment dat voor haar persoonlijke betekenis heeft. 

Deze getuigenissen illustreren dat postuum contact niet statisch hoeft te zijn. Deze 

conclusie correspondeert met de bevindingen van Klass et.al., (1996), opdat een 

voortdurende band geen statisch fenomeen hoeft te zijn, maar veranderbaar kan zijn. 

Daarbij geven 7 respondenten aan dat het contact heeft bijgedragen aan het 

verwerken en/of het oplossen van onafgewerkte zaken. En dat het heeft bijgedragen 

aan het versterken van banden. Dit kan duiden op posttraumatische groei. Deze 

uitkomsten onderstrepen de gedachtegang van Parker (2005). 



56

5.5 beperkingen van dit onderzoek

Een eerste belangrijke beperking van dit onderzoek betreft de samenstelling van de 

onderzoeksgroep. De steekproef bestond uit elf respondenten, van wie de 

meerderheid vrouwelijk was en met een gemiddelde leeftijd van 56 jaar. Hoewel dit 

waardevolle inzichten opleverde, roept dit vragen op over de representativiteit en de 

mogelijke invloed van leeftijd en gender op de beleving en interpretatie van postuum 

contact. Oudere respondenten hebben doorgaans een langere levensgeschiedenis, 

meer confrontaties met verlies en mogelijk een bredere spirituele ontwikkeling, wat 

van invloed kan zijn op hoe ze deze ervaringen duiden. Jongere generaties 

daarentegen zouden door een andere sociale en digitale context mogelijk een meer 

psychologiserende of seculiere invulling geven aan dergelijke ervaringen. Gender kan 

ook een rol spelen: vrouwen worden in eerder onderzoek vaker geassocieerd met 

openheid voor spirituele ervaringen, terwijl mannen hun ervaringen mogelijk anders 

framen of juist minder snel delen. Vervolgonderzoek dat deze variabelen expliciet 

meeneemt, zou kunnen laten zien of en hoe betekenisgeving aan postuum contact 

verandert naar gelang leeftijd, levensfase of gender.

Daarnaast is de levensbeschouwelijke diversiteit van de respondenten relatief beperkt 

gebleven. De groep bestond voornamelijk uit personen met een katholieke 

achtergrond of een persoonlijke, niet-institutionele levensbeschouwing. Hoewel ook 

een protestantse respondent werd geïnterviewd, waren meer conservatievere of 

orthodoxere religieuze stemmen (zoals streng-protestantse, islamitische of 

hindoeïstische perspectieven) afwezig. Dit kan een vertekening geven, aangezien de 

interpretatie van spirituele ervaringen sterk beïnvloed wordt door het religieuze kader 

waarbinnen ze worden geplaatst. Respondenten uit strengere religieuze milieus 

kunnen postuum contact bijvoorbeeld als ‘verboden’ of ‘duivels’ beschouwen, of net als 

bevestiging van het bestaan van een hiernamaals. Door ook deze perspectieven mee te 

nemen, zou vervolgonderzoek meer zicht kunnen geven op de spanningen tussen 

persoonlijke ervaringen en collectieve dogma’s, en hoe mensen binnen dergelijke 

tradities omgaan met afwijkende spirituele belevingen.



57

Een derde belangrijke overweging betreft de betrouwbaarheid en situering van 

ervaringsverhalen. Tijdens het analyseproces rees de vraag in hoeverre de 

interpretatiekaders van de respondenten van invloed zijn op wat ze waarnemen, hoe 

ze zich dit herinneren, en hoe ze het vervolgens verwoorden. Zoals Taves (2017) 

beschrijft, is er een wederzijdse beïnvloeding tussen (a) de oorspronkelijke ervaring, (b) 

de culturele en levensbeschouwelijke kennis die deze ervaring vormgeeft en (c) het 

moment van vertellen en reflectie. In dit onderzoek kwam bijvoorbeeld naar voren dat 

ervaringen vaak pas later een spirituele betekenis kregen, of juist dat eerdere angstige 

interpretaties plaatsmaakten voor troost. Dit suggereert dat ervaringen niet statisch 

zijn, maar onderhevig aan herinterpretatie en persoonlijke groei. De betrouwbaarheid 

van de ervaringsverhalen ligt dus niet in het ‘fysiek waarneembare’, maar in de 

consistentie en gelaagdheid van persoonlijke betekenisgeving. Toekomstig onderzoek 

zou hier verder op kunnen ingaan door bijvoorbeeld een longitudinaal design te 

hanteren waarbij respondenten op meerdere momenten over dezelfde ervaring 

spreken, of via etnografisch veldwerk waarin ook de sociale context van de beleving 

wordt meegenomen.

5.6 Aanbevelingen voor verder onderzoek

De resultaten uit de thematische analyse van dit onderzoek zijn niet geheel 

overdraagbaar naar andere situaties en personen. Daarbij moet vermeld worden dat 

alle respondenten vrouw zijn. Mogelijk nodigt het uit om vervolgonderzoek te doen 

naar mogelijke verschillen in uitkomst met betrekking tot sekse. Met betrekking tot 

generaliseerbaarheid is het onduidelijk wat op basis van deze data te zeggen valt over 

de grotere populatie.  Zoals hierboven besproken zijn er tijdens de interviews rijke 

data aan levensbeschouwelijke overtuigingen naar voren gekomen. Gezien de 

diversiteit aan levensbeschouwelijke visie van de respondenten met betrekking tot 

duiding van postuum contact en voortleven na de dood zou vervolgonderzoek 

interessant kunnen zijn. Binnen die kaders kan een religieuze ervaring het gevoel van 

verbondenheid met iets hogers versterken of leiden tot een transformatie van de 

werkelijkheidservaring (van der Lans, 2006).

Deze kaders zijn echter niet onveranderlijk. Gedeelde of persoonlijke ervaringen, zoals 

postuum contact, kunnen nieuwe perspectieven bieden op zingeving en 



58

verbondenheid, en zo bestaande overtuigingen beïnvloeden. Ze laten zien dat 

levensbeschouwelijke kaders voortdurend in beweging kunnen zijn onder invloed van 

concrete ervaring.

Acht respondenten geven aan dat ze, ondanks de levensbeschouwing vanuit hun 

opvoeding vroegkinderlijke ideeën hadden over begrippen als voorzienigheid, 

teleologie, contingentie en noodzakelijkheid, vaak ondergebracht in het leerstuk van 

goddelijke of universele voorzienigheid. Het roept bij mij als onderzoeker de vraag op 

in welke mate vooringenomenheid effect kan hebben en juist de ervaringen op de 

interpretatie van de ervaringen. Of dat het mogelijk omgekeerd voor hen heeft 

gewerkt waarbij de ervaring een spirituele ontwikkeling teweeg heeft gebracht. Zoals 

respondent 7 verwoord: ‘Eerst ervaren, dan geloven’. Daarbij moet vermeld worden dat 

er bij 8 respondenten een behoorlijke tijdspanne zit tussen het moment van ervaren en 

het moment van vertellen van de ervaringen. 

5.7 Tot slot: de bespreking van het ongrijpbare

Elke ervaring van postuum contact is uniek en doordrenkt met persoonlijke betekenis. 

De manier waarop nabestaanden deze ontmoetingen interpreteren, vormt een 

diepgaand en gelaagd proces. Het is niet slechts een moment van verbinding, maar een 

complexe beleving waarin emoties, herinneringen en levensbeschouwelijke inzichten 

samensmelten. Deze ervaringen kunnen troost bieden, vragen oproepen en zelfs 

leiden tot een verruiming van het wereldbeeld. In de veelheid aan nuances en 

gevoelens ligt de echte essentie van postuum contact verborgen; een delicate 

wisselwerking tussen het bekende en het mysterie. De persoonlijke betekenisgeving 

weerspiegelt in de uniciteit van elke persoonlijke ervaring van postuum contact. Hierin 

is de gelaagdheid van de ervaring terug te vinden.

Bibliografie

1. Attig, T. (1996). How we grieve: Relearning the world. Oxford University Press. 

https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195074567.001.0001



59

2. Austad, A., & Muthert, H. (2021). Introduction to the special issue “Religious and 

Spiritual Experiences.” Religions, 12(5), 307, 

https://www.titusrivas.nl/public/articles/read/53 2006 website

3. Braam, A. W., & Verhagen, P. (2022). Levensbeschouwelijke diversiteit: mozaïek 

en dynamiek. Tijdschrift voor Psychiatrie, 535–539.

4. Braun, V., & Clarke, V. (2006). Using thematic analysis in psychology. Qualitative 

Research in Psychology, 3(2), 77–101.

5. Cooper, C. (2023). Project 169/220 ervaringen met communicatie na de dood: 

fenomenologie en impact eindverslag. https://www.bial.com/com/bial-foundation/

6. Cooper, C., Penberthy, J., Pehlivanova, M., Kalelioglu, T., Roe, C., Lorimer, D., 

Elsaesser, E. (2023). Factors Moderating the Impact of After Death 

Communications on Beliefs and Spirituality. Omega: Journal of Death and Dying, 

87(3), 884–901.

7. Datson, L., & Marwit, S. (1997). Personality Constructs and Perceived Presence 

of Deceased Loved Ones. Taylor & Francis.

8. Field, N. (2008). Whether you should distance yourself from or maintain a bond 

with the deceased. In M.H. Stroube, R.O. Schut, & W. Stroebe (Eds.), Handbook of 

bereavement research and practice: Advances in theory and intervention (pp. 

113–132). Washington, American Psychological Association Press.

9. Feenstra, L., & Tydeman, N. (2011). Mystical experience as an empirical fact. 

Ludus Vitalis, 19(25), 131–144.

10. Ganzevoort, R. R. (2005). Als de grondslagen vernield zijn: Over trauma, religie 

en pastoraat. Praktische Theologie: Nederlands tijdschrift voor pastorale 

wetenschappen, 32(3), 344–361.

11. Ganzevoort, R.R. (2011). Narrative approaches. In Miller-McLemore (Ed.), The 

Wiley Blackwell Companion to Practical Theology (pp. 214–223). Chichester, 

Wiley-Blackwell.

12. Ganzevoort, R.R., & Falkenburg, N. (2012). Verhalen voorbij leven en dood: 

Spirituele ervaringen van continuïteit en discontinuïteit bij ouders die een kind 

hebben verloren. Tijdschrift voor empirische theologie: JET, 25(2), 189–204.



60

13. Gerding, J.L.F., & Boer, E.M. de (2012). Ervaringen van uittreden: Een zoektocht 

in Nederland. Tijdschrift voor parapsychologie en bewustzijnsonderzoek, 79(2), 394.

14. Guggenheim, B., & Guggenheim, J. (1997). Tekenen van geluk: Signalen uit de 

hemel. Utrecht: Het Spectrum.

15. Klass, D., Silverman, P., & Nickman, S. (Eds.). (1996). Continuing bonds: New 

understandings of grief. Taylor & Francis.

16. Lans, J.M. van der (1978). Religieuze ervaring en meditatie (Dissertation). 

https://hdl.handle.net/2066/148465

17. Leeuwen, N. van & Elk, M. van (2019). Seeking the supernatural: The Interactive 

Religious Experience Model. Religion, Brain & Behavior, 9(3), 221–251. 

https://doi.org/10.1080/2153599X.2018.1453529

18. Lommel, P. van (2014). Non-local consciousness: A concept based on scientific 

research on near-death experiences during cardiac arrest. Journal of 

Consciousness Studies, 20(1-2), 7–48.

19. Meert, K., Celia, S., Thurson, D., Sherylyn, M., & Briller, H. (2005). The spiritual 

needs of parents at the time of their child’s death in the pediatric intensive care 

unit and during bereavement: A qualitative study. Society of Critical Care 

Medicine and the World Federation of Pediatric Intensive and Critical Care Societies, 

6(4).

20. Muthert, H. (2007). Verlies en verlangen: Verliesverwerking bij schizofrenie. Assen: 

Van Gorcum.

21. Neimeyer, R. A. (2016). Meaning reconstruction in the wake of loss: Evolution of 

a research program. Behaviour Change, 33(2), 65–79. Doi:10.1017/bec.2016.4  

22. Palt, C., Exline, J., Pargament, K., & Zarella, P. (2023). After-death 

communication: Issues of nondisclosure and implications for treatment. 

Religions, 14(985). https://doi.org/10.3390/rel14080985

23. Parker, J.S. (2005). Extraordinary experiences of the bereaved and adaptive 

outcomes of grief. Omega: Journal of Death and Dying, 51(4), 257–283.



61

24. Penberthy, J., Pehlivanova, M., Kalelioglu, T., Roe, C., Cooper, C., Lorimer, D., & 

Elsaesser, E. (2023). Factors Moderating the Impact of After Death 

Communications on Beliefs and Spirituality. Omega: Journal of Death and Dying.

25. Spirituality. Omega: Journal of Death and Dying. 

https://doi.org/10.1177/00302228211029160

26. Rivas, T. (2010). Posthum communication. Stichting Ahanasia.

27. Schoenmakers, M. (2020). Het is prachtig daar: Bijzondere ervaringen rondom 

sterven en dood. Tijdschrift Geestelijke Verzorging, 23(97).

28. Schoenmakers, M. (2022). Zesde zintuig. Tijdschrift Geestelijke Verzorging, 22(96).

29. Taves, A., & Barlev, M. (2023). A feature-based approach to the comparative 

study of “nonordinary” experiences. American Psychologist, 78(1), 50–61. 

https://doi.org/10.1037/amp0000990

30. Taves, A., (2023). ‘The Nonordinary Experiences of Nonbelievers' op YouTube 

https://youtu.be/Cfe11a-jgXw?si=CipVfnNI6O4sApH , geraadpleegd 28-11 

2023

31. Taves, A., (2017). ‘Experience as event: event cognition and the study of (religious) 

experiences’. UC Santa Barbara:  Previously Published Works

32. Taves, A. (2007). Religious experience and the study of religion. In T. Jensen & M. 

Rothstein (Eds.), Secular theories on religion: Current perspectives (pp. 263–287). 

Brill.

33. Taves, (2008). Taves, A. (2009). Religious experience reconsidered: A building-block 

approach to the study of religion and other special things. Princeton University 

Press.

34. Visser, I. (2020). Sterven: Tijd voor een ander verhaal. Rotterdam: Landelijk 

Expertisecentrum Sterven.

35.  Verhoeven, N. (2022). Wat is onderzoek? (10e ed.). Amsterdam: Boom.



62

Bijlage 1: Opzet interview

Vraag 1 Hoe zou jij jouw ervaring van postuum contact beschrijven?

Vraag 2 Wat is jouw interpretatie van jouw ervaring?

Vraag 3 Wat is jouw persoonlijke betekenisgeving aan de ervaring? 

Nevenvragen:

Heb je jouw ervaring kunnen delen binnen jouw directe omgeving?

Wat is jouw levensbeschouwing vanuit de opvoeding?

Wat is jouw levensbeschouwing na de ervaring?

Heeft deze ervaring invloed gehad op jouw kijk op het leven, dood?

Had je voor de ervaring eerder het gevoel in contact te zijn met aanwezigheid terwijl 

deze persoon niet in dezelfde ruimte aanwezig was? 

Is de relatie met de overledene gedurende het contact veranderd/gelijk gebleven? 



63

Bijlage 2: Informed consent formulier & Toestemmingsformulier

 

Informatie voor deelname aan wetenschappelijk onderzoek; 

Nabestaanden en betekenisgeving aan postuum contact   

 

Inleiding  

 

Geachte deelnemer,  

Naar aanleiding van ons telefonisch kennismakingsgesprek ontvangt u van mij deze 

informatiebrief. Tijdens ons gesprek heeft u aangegeven mee te willen doen aan 

wetenschappelijk onderzoek. Meedoen is vrijwillig. U leest hier om wat voor 

onderzoek het gaat, wat het voor u betekent, wat de voordelen en nadelen kunnen 

zijn. Wilt u de informatie doorlezen om vervolgens door middel van het invullen van 

het formulier schriftelijk toestemming te geven? 

Zou u zo vriendelijk willen zijn om het ingevulde en ondertekende exemplaar zo 

spoedig mogelijk te mailen naar j.a.van.der.veer.1@student.rug.nl

Stel uw vragen  

In deze informatiebrief vindt u nogmaals hetgeen besproken is tijdens ons telefonisch 

kennismakingsgesprek, zodat u helder in kaart heeft waarvoor u toestemming hebt 

verleend. Het geeft u tevens nogmaals de schriftelijke bevestiging dat u zich te allen 

tijde terug kunt trekken uit het onderzoek.  

   

Algemene informatie  



64

   

Dit onderzoek is goedgekeurd door de zogenoemde Ethische Commissie van de 

Rijksuniversiteit Groningen. Een ethische commissie toetst of u als deelnemer juist 

wordt behandeld, of u de juiste informatie ontvangt en of er goed met uw gegevens 

wordt omgegaan.   

   

Wat is het doel van het onderzoek?  

   

Het verliezen van een naaste kan gepaard gaan met bijzondere, spirituele ervaringen. 

Dit kunnen allerlei soorten ervaringen zijn die afwijken van de ‘normale’ beleving van 

de dagelijkse realiteit. Dit onderzoek richt zich op het veelvoorkomende fenomeen; 

postuum contact oftewel het ervaren van de overleden persoon (door hem/haar te 

zien, ruiken, horen of voelen, of via dromen) zonder tussenkomst van een medium.

Het blijkt dat veel mensen terughoudend zijn in het delen van deze ervaringen. Men 

wil deze alleen met anderen delen als er een groot vertrouwen wordt gevoeld, als 

men zeker denkt te weten dat de ander niet direct met (voor-)oordelen (‘Het is maar 

een wensgedachte, het is alleen maar verdriet dat dit veroorzaakt’) of negatief 

commentaar reageert. Dit kan zorgen voor angst om niet begrepen te worden. De 

inzichten die uit het onderzoek voortkomen kunnen erg waardevol zijn voor 

zorgprofessionals en de sociale omgeving van de doelgroep. 

Het doel van dit onderzoek is om meer inzicht te krijgen in hoe nabestaanden 

betekenis toekennen aan postuum contact met hun overleden naasten.

   

Hoe verloopt het onderzoek?  

 

U bent benaderd door Jeanneke Quattrone, de onderzoeker. Zij heeft u uitgenodigd 

voor een face to face interview op een locatie die voor u comfortabel voelt. Bij dit 

interview worden er voornamelijk open vragen gesteld, waarop u in uw eigen 

woorden antwoorden kunt geven. Het interview duurt gemiddeld 45 minuten en 

wordt opgenomen als audio-bestand. Bij behoefte mag u een voorwerp meenemen 

wat u doet herinneren aan uw ervaren postuum contact.



65

   

Welke afspraken maken we met elkaar?  

 

Om het onderzoek goed te laten verlopen, hebben we het volgende met elkaar 

afgesproken:   

U komt naar de afspraak, tenzij verhinderd.  

U neemt contact op met de onderzoeker in deze situaties:   

- U wilt niet meer meedoen met het onderzoek.  

- Uw telefoonnummer, adres of e-mailadres verandert.   

Wanneer stopt het onderzoek?  

   

a. U wilt zelf stoppen met het onderzoek. Dat mag op ieder moment. Wilt u 

dit zo spoedig mogelijk melden bij de onderzoeker? U hoeft er niet bij te 

vertellen waarom u stopt.   

b. Het onderzoek stopt om andere redenen  

c. Het onderzoek is afgerond  

   

Wat gebeurt er als u stopt met het onderzoek?  

Als onderzoeker gebruik ik de gegevens die tot het moment van stoppen zijn 

verzameld.  

   

Wat doe ik met uw gegevens?   

Doet u mee met het onderzoek? Dan geeft u ook toestemming om uw gegevens te 

verzamelen, gebruiken en bewaren.   

   

Welke gegevens vraag ik aan u?  

Contactgegevens (naam, e-mailadres, telefoonnummer)  

Leeftijd  

Levensbeschouwelijke visie  



66

Uw antwoorden op de interviewvragen   

   

Waarom verzamel, gebruik en bewaar ik uw gegevens? 

Ik verzamel, gebruik en bewaar uw gegevens om de vragen van dit onderzoek te 

kunnen beantwoorden. En om de resultaten te kunnen publiceren.   

   

Hoe wordt hierbij uw privacy beschermt?  

Om uw privacy te beschermen geef ik uw naam een code. Uw gegevens worden 

daarbij verwerkt op een manier zodat deze niet te herleiden zijn tot u. Namenlijsten 

worden tijdens het onderzoek op een beveiligde locatie bewaard, waar alleen ik 

toegang tot heb.

   

Wie kunnen de geanonimiseerde onderzoeksgegevens inzien?  

Sommige personen hebben inzage in het onderzoeksdossier voorzien van naamcodes 

en onherleidbare gegevens. 

Hoelang bewaar ik uw persoonsgegevens?  

Ik bewaar uw contactgegevens gedurende de uitvoering van het onderzoek tot aan de 

publicatie ervan. Na publicatie worden uw contactgegevens vernietigd en kan niet 

meer achterhaald worden welke onderzoeksgegevens bij welke deelnemer horen. 

Om aan te kunnen tonen dat er daadwerkelijk personen aan het onderzoek hebben 

deelgenomen worden toestemmingsformulieren gedurende uitvoering van het 

onderzoek digitaal bewaard op een veilige locatie. Deze zijn enkel voor de 

onderzoeker toegankelijk.   

   

Hergebruik van onderzoeksgegevens  

Onderzoeksgegevens kunnen worden gedeeld met andere onderzoekers voor 

vervolgonderzoek of onderwijsdoeleinden, maar zijn niet herleidbaar naar uw 

persoon. 

   

Wilt u meer weten over uw privacy?  



67

Heeft u vragen over uw rechten? Of heeft u een klacht over de verwerking van uw 

persoonsgegevens? Neem dan contact op met degene die verantwoordelijk is voor de 

verwerking van uw persoonsgegevens. Voor uw onderzoek is dat Jeanneke Quattrone 

j.a.van.der.veer.1@student.rug.nl

   

Heeft u vragen?  

Vragen over het onderzoek kunt u stellen aan Jeanneke Quattrone 

j.a.van.der.veer.1@student.rug.nl  

   

Hoe geeft u toestemming voor het onderzoek?  

U vertelt de onderzoeker of u de informatie begrijpt en of u wel of niet wilt meedoen. 

Wilt u meedoen? Dan vult u het toestemmingsformulier in dat u bij deze 

informatiebrief vindt. U en de onderzoeker krijgen allebei een getekende versie van 

deze toestemmingsverklaring.  

   

9. Bijlagen bij deze informatie  

Contactgegevens   

Toestemmingsformulier  

  



68

Bijlage 3: Toestemmingsformulier deelnemer   

   

Titel van het onderzoek: Nabestaanden en betekenisgeving aan postuum contact   

   

Leest u a.u.b. de tekst en vink vervolgens elk hokje aan!   

Voor de deelnemer:   

Ik heb de informatiebrief gelezen. Ook kon ik vragen stellen. Mijn vragen zijn goed 

genoeg beantwoord. Ik had genoeg tijd om te beslissen of ik meedoe.  

Ik weet dat meedoen vrijwillig is. Ook weet ik dat ik op ieder moment kan beslissen om 

toch niet mee te doen met het onderzoek. Of om ermee te stoppen. Ik hoef dan niet te 

zeggen waarom ik wil stoppen.  

Ik geef de onderzoeker toestemming om mijn gegevens te verzamelen en te gebruiken. 

De onderzoeker doet dit alleen om de onderzoeksvraag van dit onderzoek te 

beantwoorden.   

Ik begrijp dat de verzamelde onderzoeksgegevens worden     

hergebruikt voor vervolgonderzoek dan wel onderzoek in hetzelfde 

werkveld of onderwijs. Deze gegevens zijn niet herleidbaar naar mij.   

Ik weet dat voor de uitvoering van het onderzoek sommige mensen al mijn gegevens 

geanonimiseerd en onherleidbaar kunnen inzien. 

Ik wil meedoen aan dit onderzoek.  

  

  

  

  



69

Mijn naam is (deelnemer):      

  

Handtekening:                                                                                                         Datum : __ / __ / 

__  

 Voor de onderzoeker  

  

Ik verklaar dat ik deze deelnemer volledig heb geïnformeerd over het 

genoemde onderzoek.  

  

Als er tijdens het onderzoek informatie bekend wordt die de toestemming van 

de deelnemer zou kunnen beïnvloeden, dan breng ik hem/haar daarvan tijdig 

op de hoogte.  

  

  

  

Naam onderzoeker:  Jeanneke Quattrone

Datum: 06 / 02 / 2024 

Handtekening:                                                                                                        

  

                                            

  

  

De deelnemer krijgt een volledige informatiebrief mee, samen met een versie van het 

getekende toestemmingsformulier. 



70

Bijlage 4 Gegevensbeheerplan
 

Dit sjabloon is gebaseerd op het Facultair Protocol Onderzoeksgegevens en de 
Nederlandse Gedragscode Wetenschappelijke Integriteit

1. Algemeen

1.1 Naam & begeleider
Vermeld uw naam, de naam van uw 
begeleider en de datum waarop dit 
formulier met hem of haar is besproken.

prof. dr. J.K. Muthert

1.2 Organisatie (indien van toepassing)
Geef, indien van toepassing (in geval van 
een stage), details over de organisatie waar 
het onderzoek plaatsvindt.

N.V.T.

1.2 Beschrijving van het onderzoeksproject

Geef een korte beschrijving van het project 
en de centrale onderzoeksvraag.

Wetenschappelijk onderzoek wijst uit  

dat ervaringen van postuum contact een 

complexe en betekenisvolle rol kunnen 

spelen binnen het rouwproces, waar 

persoonlijke levensbeschouwing 

mogelijk een rol in heeft. Hoewel er 

binnen de wetenschap steeds meer 

aandacht is voor postuum contact, blijft 

er ruimte voor verdere 

kennisontwikkeling bij zorgprofessionals 

en rouwdeskundigen. Dit onderzoek 

draagt bij aan het verkleinen van 

kennislacune en het vergroten van 

inzicht en begrip, waardoor 

nabestaanden beter ondersteund 

kunnen worden. Het richt zich op een 



71

diepgaande verkenning van de ervaring 

en betekenisgeving van postuum contact, 

met bijzondere aandacht voor de invloed 

van levensbeschouwing.

De onderzoeksvraag luidt: Hoe geven 

nabestaanden betekenis aan ervaringen van 

postuum contact?

 

2 Gegevensverzameling – het creëren van gegevens

Welke gegevensformaten of welke bronnen 
worden in het project gebruikt?

Bijvoorbeeld:

- theoretisch onderzoek, met gebruikmaking 
van literatuur en openbaar beschikbare 
bronnen

- Enquêtegegevens

- Veldgegevens

- Interviews

Het onderzoek combineert 

literatuurstudie met een kwalitatieve 

onderzoeksstrategie binnen een 

empirisch-interpretatieve benadering. 

De doelgroep bestaat uit nabestaanden 

die postuum contact ervaren (hebben).

Deze benadering brengt systematische 

waarneming en controleerbare 

interpretatie samen binnen een 

gestructureerd proces. De verzamelde 

gegevens, de subjectieve ervaringen en 

betekenissen die de respondenten aan 

hun ervaring van postuum contact geven, 

worden door de onderzoeker 

geanalyseerd (Henninck et.al., 2010). De 

verzamelde gegevens inclusief 

aanvullende observatie-informatie welke 

is vastgelegd in een logboek. Non-

verbale signalen zoals handgebaren en 

klemtonen zijn in de transcripties 



72

opgenomen tussen haakjes. De gegevens 

zijn onderworpen aan een thematische 

analyse volgens een 6-stappenplan 

(Verhoeven, 2020) Er is gekozen voor 

kwalitatieve diepte-interviews aangezien  

deze passend is binnen dit onderzoek. De 

methode van dit onderzoek is 

beschreven, inclusief de bijbehorende 

onderzoeksopzet en 

dataverzamelingsprocedure.

3.3 Methoden voor gegevensverzameling

Welke methode(n) gebruikt u voor het 
verzamelen van gegevens? (Vink alle van 
toepassing zijnde vakjes aan)

☒Openbare bronnen (bijv. 
Universiteitsbibliotheek)

☐Gestructureerde individuele interviews

☒Semi-gestructureerde individuele 
interviews

☐Gestructureerde groepsinterviews

☐Semi-gestructureerde groepsinterviews

☒Observaties

☐Enquête(s)

☐Experiment(en) in het echte leven 
(interventies)

☐Secundaire analyses op bestaande 
datasets

☐Anders (uitleg):

3. Menselijke proefpersonen en onderzoeksethiek

3.1 Hoe indringend is uw onderzoek? Kan 
uw onderzoek mogelijk schadelijke effecten 
of gevolgen hebben?

Sommige bronnen, zoals manuscripten, 

Conform het Informed Consent-proces is 

voorafgaand aan deelname mondelinge 

en schriftelijke toestemming gevraagd. 

Respondenten zijn eerst telefonisch 



73

kunnen bijvoorbeeld kwetsbaar en broos 
zijn. Sommige materialen kunnen daardoor 
beschadigd raken . Kunnen uw 
onderzoeksactiviteiten mogelijk ook leiden 
tot heiligschennis of bijdragen aan sociale 
spanningen binnen een gemeenschap? Zal 
uw onderzoek overeenkomst​​​ met​​ dingen​​​ 
Dat​​ kan door sommige mensen als 
geloofwaardig worden beschouwd , en dat 
niet vermeld mag worden ?​​​ Is er sprake 
van een significante impact op het milieu?

benaderd voor een 

kennismakingsgesprek, waarin zij de 

gelegenheid kregen om eventuele vragen 

met betrekking tot het onderzoek te 

stellen. Na instemming is een informed 

consentformulier per e-mail 

toegestuurd. Deelnemers zijn hiermee 

geïnformeerd over mogelijke schade en 

voordelen, en hebben informatie 

ontvangen in een voor hen begrijpelijk 

formaat. Zij zijn uitgenodigd om een 

vrijwillige beslissing te nemen tot 

deelname aan het onderzoek.

In het formulier wordt expliciet aandacht 

besteed aan het principe van 

zelfbeschikking—het recht om zelf te 

bepalen of men wil deelnemen, inclusief 

het recht om zich op ieder moment 

zonder negatieve gevolgen uit het 

onderzoek terug te trekken. Daarnaast 

zijn deelnemers geïnformeerd over de 

onderzoeksdoelstelling en de wijze 

waarop de gegevens en 

onderzoeksresultaten worden gebruikt.

De interviews zijn opgenomen via een 

laptop en opgeslagen op een usb-stick in 

een beveiligde omgeving die uitsluitend 

toegankelijk was voor de onderzoeker. 

Na het transcriberen zijn de 

geluidsopnames overgezet naar de 

beveiligde digitale omgeving van de 



74

universiteit. Respondenten zijn 

geïnformeerd dat de gegevens na 

publicatie van het onderzoek zullen 

worden vernietigd.

Het informed consentformulier besteedt 

nadrukkelijk aandacht aan het aspect 

schade. Daarbij is opgenomen dat ik als 

onderzoeker alert ben op mogelijke 

herbelevingen die emotionele stress 

kunnen veroorzaken, en 

verantwoordelijk ben voor het 

minimaliseren van gevoelens van 

schaamte en verlegenheid. Tot slot bevat 

het formulier informatie over anonimiteit 

en vertrouwelijkheid: identificeerbare 

informatie met betrekking tot de 

identiteit van deelnemers is te allen tijde 

beschermd. Om privacy te waarborgen, 

zijn sommige delen van de transcripties 

verwijderd.

3.2

Wordt er aan uw onderzoek deelgenomen 
door menselijke proefpersonen?

INDIEN JA: Vul dan de vragen in die u in 
bijlage 3 over onderzoek met menselijke 
proefpersonen kunt vinden.

Ja

3.3 – Verzamelen van persoonsgegevens

Verzamelt u persoonsgegevens? (Zie 
bijlage 4)

Ja



75

Wanneer u onderzoek doet met 
persoonsgegevens, moet u voldoen aan de 
Algemene Verordening 
Gegevensbescherming (AVG).

Wat zijn persoonsgegevens?

Persoonsgegevens zijn alle informatie over 
een geïdentificeerde of identificeerbare 
natuurlijke persoon (‘de betrokkene’); als 
identificeerbaar wordt beschouwd een 
natuurlijke persoon die direct of indirect kan 
worden geïdentificeerd, met name aan de 
hand van een identificator zoals een naam, 
een identificatienummer, locatiegegevens, 
een online identificator of aan de hand van 
een of meer elementen die kenmerkend zijn 
voor de fysieke, fysiologische, genetische, 
psychische, economische, culturele of 
sociale identiteit van die natuurlijke persoon 
(art. 4 AVG).

https://www.gdpreu.org/de-
regulering/sleutelbegrippen/persoonsgegevens/

Opslag, delen en archiveren

3.4 Waar worden de (ruwe) data 
opgeslagen tijdens het onderzoek?

Als u onderzoeksgegevens wilt opslaan, is 
het verstandig uzelf de volgende vragen te 
stellen:

 Hoe groot is mijn dataset aan het 
einde van mijn onderzoek?

 Wil ik samenwerken aan de data?
 Hoe vertrouwelijk zijn mijn 

gegevens?
 Hoe zorg ik ervoor dat ik mijn 

gegevens niet kwijtraak?
De x:- en y:-schijven van het RUG-netwerk 
zijn voor de meeste onderzoeksprojecten 
de gemakkelijkste en meest direct 
beschikbare oplossingen. Beide schijven 
worden regelmatig geback-upt, dus daar 
hoeft u zich geen zorgen over te maken. Als 
u gegevens binnen de RUG wilt delen, is de 

☐X-schijf van UG-netwerk

☒Y-schijf van UG-netwerk

☐(Gedeeld) UG Google Drive

☐ Unishare

☒Persoonlijke laptop of computer

☒Externe apparaten (USB, harde schijf , 
NAS)

☐Anders (uitleg):



76

y-schijf de beste oplossing. Beide schijven 
zijn eenvoudig toegankelijk vanaf andere 
locaties door in te loggen op uwp.rug.nl.

Voor datasets die gedeeld moeten worden 
met studenten of externe 
onderzoekspartners is Unishare een optie.

Meer informatie nodig? Kijk dan op de site 
van het Digitaal Competentie Centrum (DCC).

Voor vragen kunt u contact opnemen met 
het DCC: dcc@rug.nl  

3.5 Bewaren na uw onderzoek

Bent u van plan de gegevens op te 
slaan/archiveren nadat u uw onderzoek 
heeft afgerond? Zo ja, leg dan uit waar en 
hoe lang. Leg ook uit wie toegang heeft tot 
deze gegevens.

Let op: gebruik geen persoonlijk UG-
netwerk of Google Drive voor het 
archiveren van gegevens!

☐X-schijf van UG-netwerk

☐Y-schijf van UG-netwerk

☐(Gedeeld) UG Google Drive

☐ Unishare

☐Persoonlijke laptop of computer

☐Externe apparaten (USB, harde schijf , 
NAS)

☐In een repository (dat wil zeggen 
DataverseNL )

☒Anders (uitleg): Ter bescherming van de 
privacy van deelnemers worden de 
verzamelde onderzoeksgegevens na 
publicatie zorgvuldig vernietigd.

De bewaartermijn bedraagt […] jaar.
3.6 Delen van gegevens

Met wie deelt u gegevens tijdens uw 
onderzoek?

Bijvoorbeeld, als je stage loopt bij een 
bedrijf en je slaat UG-gegevens op de schijf 
van dat bedrijf op, dan telt dat ook als 
zodanig.

☐Universiteiten of andere partijen binnen 
de EU/EER

☐Universiteiten of andere partijen buiten de 
EU/EER

☒Ik zal geen gegevens delen

4 – Slotopmerkingen

Hartelijk dank voor het invullen van het 
RDMP.



77

Heeft u nog andere informatie die niet in dit 
sjabloon aan bod is gekomen en die u 
nuttig vindt om te vermelden?



78

Bijlage 4 kodeboom 

Hoofdcode Subcode Frequentie 
(optioneel)

Angst in Postuum Contact Angst 5
Angst in Postuum Contact Angst voorspellende droom 3
Angst in Postuum Contact Van angst naar erkenning 10
Angst in Postuum Contact PC niet begrijpen 15
Troost in Postuum Contact Troost 20

Troost in Postuum Contact Inhoud verbinding voelen & 
troost 3

Troost in Postuum Contact Interpretatie PC verbinding 
voelen 10

Verwarring in Postuum Contact Verwarrende ervaring 16
Levensbeschouwing & 
Betekenisgeving Levensbeschouwing na PC 31

Levensbeschouwing & 
Betekenisgeving Openheid delen 11

... ... ...



79

Bijlage 6: Onderzoek met menselijke proefpersonen 

Beantwoord deze vragen wanneer u onderzoek doet met proefpersonen. Voeg dit 
document als bijlage toe aan uw bachelor- of masterscriptie.

In sommige gevallen is een toelichting vereist. Houd de antwoorden kort, maar 
vermijd telegramstijl.

1. Kwetsbaarheid

1.1. Zullen de​​ onderzoeksproject 
betrekken bij​​​​​ deelnemers​​​​​​​ ​ WHO​​ zijn in 
een​​​ ​ hoe kwetsbaar ?​​​​​ ​ ​​ ​

 Toelichting : menselijke proefpersonen 
kunnen 'kwetsbare personen' zijn, 
afhankelijk van de omstandigheden met 
betrekking tot het project en/of het 
onderzoeksonderwerp.

Mensen kunnen kwetsbaar zijn wanneer 
bijvoorbeeld:

- ze jonger zijn dan 18 jaar,

- zij niet vrijelijk hun toestemming kunnen 
geven, noch zich vrijelijk kunnen verzetten 
tegen deelname aan het onderzoek 
(bijvoorbeeld studenten die moeten 
deelnemen aan een onderzoeksproject om 
studiepunten te krijgen);

- zij mogelijk niet volledig in staat zijn om 
een oordeel te vormen over de verwerking 
van hun persoonsgegevens (bijvoorbeeld 
mensen met een verstandelijke beperking)

- de verwerking van persoonsgegevens die 
op hen betrekking hebben, schadelijk voor 
hen zou kunnen zijn (bv. verwerking van 
meningen van mensen over hun huidige 
baan).

(Zie bijlage 4.)

De onderzoekspopulatie bestond uit 10 
volwassenen met een leeftijdsrange van 40 
tot 90 jaar en 1 jongvolwassene (16 jaar). 
Alle respondenten zijn vrouw en woonachtig 
in Nederland, verspreid over de provincies 
Overijssel, Gelderland en Limburg. Op het 
moment van het interview varieerde de 
levensbeschouwelijke achtergrond van de 
respondenten: één respondent 
identificeerde zich als protestants, terwijl de 
overige tien een zelf vormgegeven 
persoonlijke levensbeschouwing beschreven.

2. Leveranciers van 
persoonsgegevens

2.1. Wie verstrekt de persoonsgegevens 

☒Gegevens worden rechtstreeks van de 
deelnemers verkregen (bijvoorbeeld via 



80

die voor het onderzoek worden gebruikt?

Indien de persoonsgegevens door een 
externe partij worden verstrekt (niet zijnde 
de student of de RUG), omschrijf dan de 
partij(en) en geef voor elke partij aan of er 
een overeenkomst is getekend. Dit kan 
bijvoorbeeld het geval zijn wanneer u stage 
loopt of wanneer een ziekenhuis u de 
gegevens verstrekt.

Bij interviews of enquêtes levert de 
onderzoeker zelf de data aan. Deze data 
kunnen worden verkregen van de 
proefpersonen, of worden aangeleverd door 
de RUG (als u bestaande datasets gaat 
gebruiken, is dat secundair gebruik).

interviews).

De gegevens worden geleverd door de 
Rijksuniversiteit Groningen (bijvoorbeeld 
een reeds bestaande dataset die door de 
RUG wordt aangeboden).

De gegevens zijn aangeleverd door een 
externe partij (graag toelichten hieronder).

2.2. Is (geïnformeerde) toestemming van 
de proefpersonen nodig om de 
gegevens te mogen verwerken? Ja, conform het Informed Consent-proces 

is voorafgaand aan deelname mondelinge 

en schriftelijke toestemming gevraagd. 

Respondenten zijn eerst telefonisch 

benaderd voor een 

kennismakingsgesprek, waarin zij de 

gelegenheid kregen om eventuele vragen 

met betrekking tot het onderzoek te 

stellen. Na instemming is een informed 

consentformulier per e-mail 

toegestuurd. Deelnemers zijn hiermee 

geïnformeerd over mogelijke schade en 

voordelen, en hebben informatie 

ontvangen in een voor hen begrijpelijk 

formaat. Zij zijn uitgenodigd om een 

vrijwillige beslissing te nemen tot 

deelname aan het onderzoek.

In het formulier wordt expliciet aandacht 



81

besteed aan het principe van 

zelfbeschikking—het recht om zelf te 

bepalen of men wil deelnemen, inclusief 

het recht om zich op ieder moment 

zonder negatieve gevolgen uit het 

onderzoek terug te trekken. Daarnaast 

zijn deelnemers geïnformeerd over de 

onderzoeksdoelstelling en de wijze 

waarop de gegevens en 

onderzoeksresultaten worden gebruikt. 

De interviews zijn opgenomen via een 

laptop en opgeslagen op een usb-stick in 

een beveiligde omgeving die uitsluitend 

toegankelijk was voor de onderzoeker. 

Na het transcriberen zijn de 

geluidsopnames overgezet naar de 

beveiligde digitale omgeving van de 

universiteit. Respondenten zijn 

geïnformeerd dat de gegevens na 

publicatie van het onderzoek zullen 

worden vernietigd.

Het informed consentformulier besteedt 

nadrukkelijk aandacht aan het aspect 

schade. Daarbij is opgenomen dat ik als 

onderzoeker alert ben op mogelijke 

herbelevingen die emotionele stress 

kunnen veroorzaken, en 

verantwoordelijk ben voor het 

minimaliseren van gevoelens van 

schaamte en verlegenheid. Tot slot bevat 

het formulier informatie over anonimiteit 



82

en vertrouwelijkheid: identificeerbare 

informatie met betrekking tot de 

identiteit van deelnemers is te allen tijde 

beschermd. Om privacy te waarborgen, 

zijn sommige delen van de transcripties 

verwijderd.

2.3. Zullen par t i ci pants​​ zijn​ 
ingeschreven​​​​ ​ in​ de​​ project zonder​​​ ​ hun​​​ 
kennis​​​​​ ​ en / of toestemming ?​​ ( Bijv . v ik 
een c o v e r t observatie​​​​ ​​​ ​​ ​ van mensen​​​ in​ 
openbaar​​​​​ plaatsen , of door gebruik te 
maken van data uit sociale media . )

nee

Zo ja, licht dan toe of, wanneer en hoe u de 
deelnemers over het onderzoek zult 
informeren.

2.4. Hoe gaat u deelnemers werven? Dataverzameling

Voor dit onderzoek is gebruikgemaakt 

van een combinatie van convenience en 

purposeful sampling. Binnen mijn sociale 

en werkgerelateerde netwerk heb ik 

actief respondenten geworven. 

Daarnaast heb ik contact gezocht met 

Stichting Zorg en Zelfdoding, de Ivonne 

van de Ven Stichting (Coalitie 

Nabestaandenzorg), Stichting 

Slachtofferhulp, Stichting Landelijk 

Expertisecentrum Sterven en Willem 

Levensvragen. Deze organisaties hebben 

mijn oproep gedeeld binnen hun 

netwerken, wat resulteerde in negentien 

reacties van geïnteresseerde vrouwen. 

Uiteindelijk zijn elf van hen geselecteerd 

voor deelname.



83

De inclusiecriteria bepaalden dat het 

verlies minimaal zes maanden voor 

deelname moest hebben 

plaatsgevonden. Dit om de 

kwetsbaarheid van recent verlies te 

vermijden en om emotionele afstand 

binnen het verwerkingsproces te 

waarborgen. Respondenten mochten 

bovendien geen eerder inhoudelijk 

contact met mij als onderzoeker over het 

onderwerp hebben gehad, om 

interpretatieve beïnvloeding te 

voorkomen.

3. Veiligheid
3.1. Welke directe impact kan uw 

onderzoek hebben op het leven van de 
deelnemers? Zijn er twijfels of zorgen 
over de veiligheid en/of het welzijn van 
de deelnemers tijdens de 
onderzoeksperiode?

Impact kan optreden tijdens en na het 
onderzoeksproject. Bijvoorbeeld omdat hun 
leefwereld verstoord wordt; het gevaarlijk 
voor hen kan zijn om met u samen te 
werken; hun privacy in het geding is; of 
wanneer het onderzoek hen op welke 
manier dan ook een ongemakkelijk gevoel 
geeft.

Gezien de gevoeligheid van het 
onderwerp en mogelijke kwetsbaarheid 
van de respondent is er binnen het 
informed consentformulier nadrukkelijk 
aandacht besteedt aan het aspect schade. 
Daarbij is opgenomen dat ik als 
onderzoeker alert ben op mogelijke 
herbelevingen die emotionele stress 
kunnen veroorzaken, en 
verantwoordelijk ben voor het 
minimaliseren van gevoelens van 
schaamte en verlegenheid.

3.2. Zijn er twijfels of zorgen over uw 
eigen veiligheid en/of welzijn (of dat van uw 
medestudenten) tijdens de 
onderzoeksperiode?

nee

3.3. Hoe gaat u om met de risico’s van 
uw onderzoeksproject?

Er zijn geen risico’s verbonden aan het 
onderzoeksproject.



84

4. Categorieën van 
persoonsgegevens die worden verwerkt

☒Nationaliteit

☐BSN (Burgerservicenummer) of V-
nummer (registratienummer)

☒Naam- en adresgegevens

☒Telefoonnummer

☒E-mailadres

☐IP-adressen en/of apparaattype

☐Vacature informatie

☐Informatie die de raciale of etnische 
afkomst onthult

☐Informatie die de politieke opvattingen 
van een persoon onthult

☐Informatie over de fysieke gezondheid 
van een persoon

☐Informatie over de geestelijke gezondheid 
van een persoon

☐Informatie over iemands seksleven of 
seksuele geaardheid

☐Informatie die religieuze of filosofische 
overtuigingen onthult

☐Informatie waaruit blijkt dat u lid bent van 
een vakbond

☐ Biometrische informatie

☐ Genetische informatie

☐ Strafblad

☐  Anders (graag hieronder toelichten)

5. Technische/ organisatorische 
maatregelen

5.1 Selecteer welke van de volgende 
beveiligingsmaatregelen worden gebruikt 
om persoonlijke gegevens te beschermen.

Zie de FAQ voor meer informatie over het 
verschil tussen pseudonimisering en 
anonimisering.

☐ Pseudonimisering

☒ Anonimisering 

☒Bestandsversleuteling

☒Versleuteling van opslag

☒Versleuteling van transport

☐Beperkte toegangsrechten

☐VPN

☒Regelmatig geplande back-ups

☒Fysieke sloten (kamers, 



85

lades/archiefkasten)

Geen van bovenstaande

Overig (beschrijf hieronder):

6. Gegevensoverdracht

6.1. Worden er persoonsgegevens 
doorgegeven aan landen buiten de 
Europese Economische Ruimte (EU, 
Noorwegen, IJsland en Liechtenstein) of 
voert u onderzoek uit in een land buiten de 
EU/EER?

nee

Als u hulp nodig heeft bij het invullen van het formulier, of als u vragen of opmerkingen 
heeft, kunt u dit bespreken met uw begeleider of contact opnemen met de privacy- en 
beveiligingscoördinator van de faculteit: haten.have@rug.nl


